

ELICITE ELICITE ELICATICA ELICATICA ELICATICA ELICATICA EL PROPERTO EL PROPERT

# DEMONSTRACION EVANGELICA.

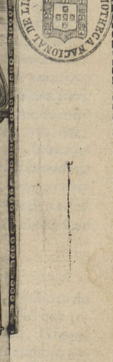
Y DESTIERRO DE IGNO-RANCIAS IV DAICAS:

DIVIDIDO EN SIETE LIBROS.

POR EL PADRE FRAY L VYS DE LA PRESENtacion natural de Mertola, Religioso de la Observancia de nuestra Senora del Carmen de Portugual, y Lector de Theologia moral de la misma Provincia.

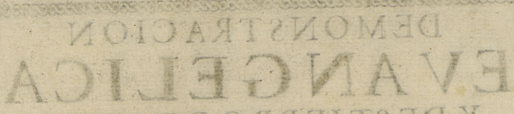
DIRIGIDO A LADIVINA MAGESTAD DE CHRISTO IESVS, en el SANTISSIMO SACRAMENTO del Altar.





Contodas las licencias necessarias, y Prinilegio Real.
EN LISBOA. Por Matcheus Pinheiro. Ano M.DC.XXXI.

THE CONTRACTOR OF THE CONTRACT



Y DESTIERRO DEIGNO-RANCIAS IVDALCAS

DIVIDIDO EN SIETE LIBROS.

TORELPADRE FRANK DELATRESEN tacion natural de Neertola, Religiofo de la Obfervancia de nueftra Scriera del Carmen de Porcugual, y Lustor de Theologia

moral de la mifra Presincia. D'RICIDOA LADIVINA MAGISTAMDI



Contodas las heenei as necestarias, y Primilegio Real. EN LIBBOA. Por Marcheus Pinheiro. Ano M. DC. XXXI

#### Licença da Ordem.

Or comissão do muito Reuerendo Padre Mestre Frey Ioão Coe I lho Pronincial da Ordem de nossa Senhora do Carmo, desta Prouincia de Postugal, &c. vi este luro intitulado, Demonstracion
Enangelica, y destierro de ignorâcias Indaicas, seito pello R.P.Fr. Luis
da presentação lente de Theologia moral. E por não tero dito liuro
consa contra nossa santa Fê, & bons costumes, mas antes todo elle estar
cheo de doutissa muy acomodada pera alumiar cegos, a judar fracos, &
consistmar fortes nos mysterios de nossa santa Fê Catholica: & aner
de ser de proneito nestes miserancis tempos: me parece se lhe deue pas
sar licença, pera que se possa imprimir. Dada no nosso Carmo de Lisboa
em 8.de Septembro de 1631.

Or mandado do muito Reucrendo P. M. Fr. Ioao Coelho Prouincial da nossa fagrada Religiao de nossa Sechora do Monte do

Carmo, vi, & li com particular cuidado esta obra intitulada, Demonstración Euangelica, y destierro de ignorancias Iudaicas, Autor o Renerendo Padre Frey Luis da Presentação Leitor de Theologia moral da mesma Ordem: & não achei em todos estes sete libros em que a obra se divide, cousa algua que seja contra nossa S.Fe & bos costomes, antes me parece obra muy pia & douta, & tratada por estilo & termos mby acomodados ao intento, & In Spirita lenifatis. Finalmente, quaes S. Gregorio Nazianzeno aconfelha, & com feu exemplo enfina em femelhantes assumptos aos Autores: Vinec per duritiam hominum animos Gregor. exasperent nec per summissionemelatos: Ginsoletes efficiant sed prudeter, Naziaz & consulte in fidei causa segerant, nec in alterutro horum mediocritatem orat 32. excedant. Hua coula, & outra guardou o Autor, porque de tal modo mofira brandura nas palauras, que cabem dà lugar a feu zelo a que defabafe. Chryfof. E a affi o noton em S. Paulo o grande S. Ioao Chryfoltomo: Volchat Pau brm. 4. lus (diz elle ) grauitate, & reuerentia seruata loqui; & auditorem interdum in Epist. mordens percellere. Pello que me parece esta obra pera estes tempos não ad Rom, sômente proueitosa, masainda muy necessaria; & assi se pode, & deue dar ao Autora licença que pede. Neste Conuento de nossa Senhora do Car 20gmino C. & m. H. M. Fr. Ambrofio do Couto.

Estre Fr. Ioao Coelho, Provincial da Ordem de N. Senhora do Carmo nestes Reynos de Portugal, &c. Por comissão que temos do nosso Reuerendissimo Padre geral Mestre Fr. Gregorio Canali, damos licença ao P. Fr. Luis da Presentação, Religioso Sacerdote desta Provincia, & lente de Theologia moral nella, pera q possa imprimir o liuro que compos intitulado, Demonstracion Enangelica, y destierro de ignorancias Iudaicas: visto teras licenças necessarias que o direito manda; & outro si estar aprovado por Religiosos doutos desta Provincia, a quem cometemos a revista do dito liute; & finalmête

2

### Licença do sancto Officio.

ser a materia que trata muy necessaria pera estes tempos, & de que se pode esperar muito fruto espiritual nas aimas. Dada no nosso Conuento do Carmo de Lisboa, oje 6. de Septembro de 1631.

#### M.Fr. Ioso Coelho Pronincial.

I com particular atenção, & gosto este liuro intitulado, Demór stracion Euangelica, y destierro de ignorancias Iudaicas, composto pello muy Reuerendo, & douto P. Fr. Luis da Presentação, lente de Theologia moral da Provincia de Portugal da sagrada Religião de N. Senhora do Carmo: não tem cousa que encontre nossa sas tes de grande versidade: especialmente pera os que cegos com as trenoas do ludaismo, deixão a suz cuangelica, com que o Verbo Eremo encarnado alumiou o mundo: a qual propo em, & demostra com tanta clareza o Autor, que só os que de proposito, & com diabolica pertinacia amao antes as treneas que a suz, se não daram por convencidos, pelloque me parece muy digna de se estampar. Em Lisboa nesta Casa de S. Roque da Companhia de Iesu. 1. de Iunho de 1630.

#### Douter lorge Cabral.

destrero de ignorancias Iudaicas, se ito por o muy douto Padre F. Luis da Presentação, Leiter de Theologia moral na Provincia de Portugal da infigue Religião do Carmo. Parecemea obra muy docta, a materia necessarissma pera os presentes tempos, em que o luidaismo se desaforou tanto nestes Reynos. Quem atentamente les o que o liuro trata, verá que não deixa lugar a nechum genero de desculpanesta cega gente; porque efficazmente se conuence a verdade da se Catholica, & se mostra a obstinada cegueira deste miserauel pouo: tanto mais para chorar, quanto mais deuaço, & mais pertinaz, B poisa obra he tam catholica, & por tam bom estilo proposta, he justo se de ao Autor a licença que pede perase imprimir, que será com o divino favor, em vtilidade spiritual dos que não conhecem a luz da verdade, & a gloria de Christo N. Redemptor, & de sua santa Igreja, Em S. Domingos de Lisboa. 3 de Iulho de 630.

#### Fr. Thomas de S Domingos Magister.

Istas as informações, podese imprimir este liuro. & depois de impresso torne conferido com seu original pera se dar licença pera correr. & sem ella não correrá, Lisboa aos 10. de lanciro de 631.

Gaspar Pereira. D Ioão da Sylua. D Miguel de Castro. Francisco Barreto. Fr. Antonio de Sousa.

Dom

### Licença do Ordinario, & Paço.

Ou licença pera se poder imprimir este liuro intitulado, Demo stracion Euangelica, y destierro de ignorancias Iudaicas, composto pello P.Fr. Luis da Presentação. Lisboa 18. de Ianeiro de 1631.

Ioao Bezerra Iacome Chantre de Lisboa.

Ve se possa imprimir este liuro, vistas as licenças do S. Ossicio; & Ordinario que offerece, & depois de impresso torne pera se taxar, & sem isso não correra, a 22. de Ianeiro de 631.

Araujo. Cabral. Pimenta de Abreu. Salazar. Barreto.

Està conforme com o original. Em S. Domingos de Lisboa 10. de Nouembro de 631.

Fr. Thomas de S. Domingos Magister.

Vista a conferencia, damos licença pera que possa correr. Lisboa 28. de Nouembro de 631.

Gaspar Pereira. D. Miguel de Castro. Francisco Barreto.

Taxase este liuro em 500. reis em papel. Lisboa 17. de Ianeiro de 1632. Cabral. Salazar, Barreto.

## ERRATAS

Ag. 2.col. 2 lin. 10. ocho corrige siete. pag. 4 col. 1 lin pen. Apostotol cot. Apostol. pag. 14. col. 2. lin. 10. nicruos, cor. neruios. pag. 37 col. 2. lin. 33 en la agua cor. en la gauia. pag. 38 col. 1. lin. 14. callente, cor. caliente pag. 42. col. 1. lin. 11. aunque se cor. aunque sea, pag. 44. col. 1. lin. 24. bode, cor. cabron. pag. 45. col. 1 lin. 30. est quadam anio, cor. est quadam vnio. pag. 47. col. 2. linea 20. fillij Dij. cor. filij Dei, pag. 49. col. 1. lin. 8. si se salua, cor. se salua. pag. 52. col. 1. lin. 31. lo que es possible, cor. la que es imposible. pag. 107. col. 2. lin. 22. y passer, cor. y passar, pag. 115. lin. vlt. sege sic. Preces suderunt ad ignotum mihi Deum. pag. 182. col. 1. lin. 31. Pilatos, cor., Pontifice. pag. 149. col. 2. lin. 16. octavo, cor. septimo. pag. 183. col. 2. lin. 8. Sanson cor. Sangar. pag. 202. col. 1. lin. 27. atrastrauan, corr. arrostrauan, pag. 271. col. 2. lin. 40. Obispos, Bispos, cor. Arcobispos, Obispos. pag. 277. col. 2. lin. 40. Obispos, Bispos, cor. Arcobispos, Obispos. pag. 277. col. 2. lin. 17. Motale, cor. Monarchias. pag. 319. col. 2. lin. 10. horodaron. cor. horadaron. pag. 340. lin. 17. Motale, cor. Moralis. pag. 384. col. 1, lin. 41. aertem, cor. pag. 399. col. .. lin. 8, la, cor. ing.

Estes son los yerros principales que aduerti en esta obra: en toda la qual me sujeto a la correccion de la sancta Madre Iglesia, que es maestr: y columna de la verdad.

Sienafe puer une fera dinina est agest ag de jouvereces la obere para que bag a

en las animas de pronecho que desfros: y a medor rolento para ferente may de veras en esta vida, y sa gloria en la ocea, cor ce lesaccirciste saluator mundi qui cum Patre, de Spiritu San Ro vivis, de regnas in lacus la seculorum, Amen.

TABLA

# ORACION DEDICATO.

RIA A L SANTISSIMO, Y DIVINIS.

Ltissimo, y misericordiosissimo Señor Sacramentado, Rey de los Reyes, y Señor de los señores. Postrado ante vuestros diuinos pies con la humildad que me es possible, y con verdadera sé de Catholico vuestro, y hijo de vuestra santa Iglesia

Gene. Loquar ad Dominum meum cum sim puluis, & cinis. Dirè vna palabra con vuestra licencia. Acordadome Señor de lo que vuestra diuina Magestad dize por su Apostol: Omnia ad ædisicacionem fiant: Esto

1:Cor. es, que todo lo que bizieremos, sea para edificacion espiritual de vuestra 14.26. santa Iglesia: desseando yo poner en este edificio algunas piedras para satisfazer a la obligacion desse precepto, y para cúplir en algo con el amor q os deuo: compuse esta Demonstracion Euangelica, la qual, mi Señor, os estresco, dedico, y cosagro: y coella mi persona, y todo lo q soy puedo, y valgo. Si el Rey Salomon queriendo edificaros templo, pidio fauor al Rey de Ty ro, porque sin esto no podia salir con su intento: como podre yo traer materiales para este espiritual edificio que me mandais, sin vuestro fauor, y ayuda? I si es verdad, que las auesillas bazen sus nidos en arboles altissimos, para que alli crien sus bijuelos con mas seguridad: no es mucho que con este intento ponga yo este libro (parto qualquiera que sea de mi pobre entendimiento) en el mas alto cedro del Monte Libano, que sois vos sa

Eccle biduria dinina encarnada, y sacramentada, y dezis, Sicut cedrus exallata tata sum in Libano. De la aguila, particularmente dize lob, que in ar lob. 39 duis ponit nidum suum in præruptis silicibus, atque in access

fis rupibus: pone su nido en lugares altistimos, è inaccessibles. Tal es mi
Ps. 90. Señor el lugar de vuestro resugio. Altissimum possuisti resugium tuú.
Y assi buscando yo a vuestra dinina Magestad para protector desta obra
con la consiança con que le busco, ya no queda lugar de temer algun mal
fuccesso. La razon que me mouiò a buscar este fauor de vuestra divina
Magestad, especialmente en el divinissimo Sacramento del Altar, sue por
bonrarle aqui donde tanto gusta de ser hourado por sus criaturas. Y en
estes miserables tiempos tiene mas particular lugar, como es cosa notoria.
Siruase pues vuestra divina Magestad de sauorecer la obra, para que baga
en las animas el pronecho que desseo: y a mi dar talento para servirle muy
de veras en esta vida, y su gloria en la otra, per te IesuChriste saluator
mundi qui cum Patre, & Spiritu Sancto viuis, & regnas in sæcu
la sæculorum, Amen.

TABLA

TO THE THE THE SECTION OF THE THE THE THE THE THE THE THE THE 的的的的的的的的的的的的的的的的的的的的 决 长谷 谷谷 谷谷 TERESTROTE STREET STREE

## TABLA DE LOS LIBROS, Y

APITVLOS.

Dios.

Ibro primero del ser de Dios, y de sus perfeciones, y atributos: en que se prueua la verdad de la Religion Catholica por el altosentimiento que de Dios tienen los milmos Catholicos. pag.I.

Proemio. pag: I. Apitulo 1. En que se prueua auer Cap. 2. De como Dios es vno en effencia. Cap.3. Como Dios de tal manera es vno en la effencia, que estambien Trino en las personas. Ponese aqui la ineffabilidad deste misterio. pag.12. Cap. 4. Authoridades de la sagrada Es critura acerca deste alto mysterio. pag. 15. Cap. 5. De algunos exemplos, y seme janças, que nos pueden seruir para formar algun concepto deste divino mysterio. Cap.6.Ponense algunos milagros, y reuelaciones acerca del mysterio de la Santissima Trinidad. Cap.7. De los atributos de Dios en comun. p. 27. Cap.8.De la simplicidad de Dios.p.29

Cap. 9. De la infinidad diuina. p.30

Cap. 10. De la inmensidad de Dios

Cap. 11. De la imutabilidad de Dios.

Cap. 12. De la diuina eternidad. p.35.

Cap. 13. De como Dios es incompre-

Cap. 14. Como Dios es inuifible. p. 37. Cap.15. Como Dios es infalible. p. 38

nuestro Señor.

Cap. 17. De dos propriedades que tiene la diuina bondad. Cap. 18. En que le pone la mala docri na que en lenan los peruerlos Tal mudiftas acerca defte atributo. Cap.19. Del amor, y caridad de Dios. pag.44 Cap. 2p. De quatro excellencias que tiene el Amor de Dios para co los Cap. 21. De la misericordia de Dios, pag. 48 Cap. 22. De tres propriedades que tiene la divina milericordia, Cap. 23. De la divina justicia comutatiua, y destributiua Cap. 24. De la justicia punitiva de Cap. 25. De la verdad de Dios nuestro Cap. 26. De la infinita fabiduria de Dios. Cap. 27. De la diuina omnipotencia. pag.6x Cap. 28. De la divina providencia, y como Dios es gouernador del műdo. Cap. 29. Que los Talmudistas niegan la honra deuida a Dios, en quanto criador, y gouernador del mundo. pag.64. Epilogo de todo este libro,

Cap. 16. De la bondad, y fantidad de

Ibro segundo, en que se prueva la verdad de la Religion Catholica por la dotrina de la fè, raiz, y fundamento de la vida Christiana-

9 3 on so Proe

|     |             |   |     | - 40 |    |  |
|-----|-------------|---|-----|------|----|--|
|     |             |   |     |      |    |  |
| PI  |             |   | And |      |    |  |
| -   | $^{\prime}$ |   |     |      | 79 |  |
| 2 ( | •           | • |     | и.   | •  |  |

pag 6 ..

Apitulo 1. Señalanfe varias fignificaciones de la palabra, Fides,
y de qual ie ha de tratar aqui. p.67
Cap. 2. De la materia ô objecto material de la fè, que son las cosas que
creemos. y de la fé implicita, y explicita: y que siempre la fé sue vna
milma. pag. 70
Cap. 3. Del objecto formal de la fè, ô
motiuo que nos obliga a creer que
es la diuina verdad, y authoridad.
pag. 73
Cap. 4. Por quien deuen ser propuestas las cosas de la fè, para que vno
sea obligado a creer las. p.74

poner las cofas de la fé para que vno fea obligado a creerlas. p.77

Cap. 6. De los motivos, ò argumentos en general, por donde fe hazen
enidentemente creibles los mysterios de nuestra sancta Fê Catholipag. 79

Cap. 5. De que manera se deuen pro

Cap. 7. De la primera propriedad, y excelencia que tiene la doctrina Catholica, que es verdad fin mescla de falsedad. p.81

Cap. 8. De la fegunda propriedad, y excelencia de la doctrina Catholica, que es su santidad, y pureza en los preceptos, y consejos. p.82

Cap. 9. De la fantidad, y pureza de nuestra santa Religion Catholica, que resplandece en los Sacramentos, con que está enriquicida. p.86

Cap. 10. Prueuase la santidad, y pure za de la ley de Christo, por la santi dad. y pureza de los que perfectame te la guardan. p.87

Cap. 11 Tercera propriedad, y prerogatina de la doctrina Catholica, que es la efficacia con que fue perfuadi p.89

Cap. 12. Del segundo argumeto prin cipal de nuestra sancta Fè, que con siste en la multitud, yauthoridad de los testigos della. p.90

Cap. 13. Del testimonio que dieron los Martyres de nuestra santa Religion Catholica. p.92

Cap. 14. Testimonio de los Doctores fagrados, acerca de la Relig on Catholica. p.95

Cap. 15. Del testimonio que dieron las Sybilas de los mysterios de nuestra fanta Fé.

Cap. 16. Profecias que las Sybilas dixeron de la Passion de Christo. pag 99.

Cap. 17. Del testimonio de los sagrados Concilios, que son reglas viuas de la verdad. p. 101

Cap. 18. Testimonio del Summo Pon tifi ce Romano, que es tambien regla viua de la verdad. p. 105

Cap. 19. De los milagros en comun, que son el tercero motiuo principal; con que se prueua la verdad Ca tholica. p. 108

Cap 20 Milagros de la vida, y muerte de Christo. p. 110

Cap. 21. De los milagros que hiziero los fagrados Apostoles, y discipulos de lesu Christo; y otros muchos Sã tos. p. 114

Cap.22. En que se escriue el milagro famoso con que el Rey Don Alonso Henriquez, primero de Portugal venció a cinco Reyes Moros en cã po de Orique. p. 117

Cap. 23. Respondete algunas dudas acerca de los milagros.

Profesiones las dudas acerca.

Cap. 24 Profiguenfe las dudas acerca de los milagros. p. 122

Cap.25. En que le refiere vn caso moderno muy notable, y muy prodigioso. p.124

Cap. 26. Señala se el quarto motiuo principal que haze euidentemente creybels las cosas de nuestra san ta Fê, que es la perseuerancia de la Iglessa. p. 128

Cap. 27. Comparafe la Religion Catholica con las fectas de los infieles; y primeramente con el Paganismo, y Iudaismo, p. 129

Cap. 28. Comparase la Religion Catholica con las sectas de los hereges en general y muestrase la falsedad destas, y la verdad de aquella pag'132.

Cap. 29. Profiguefe la comparacion de

do la Religion Catholica co las feetas hereticas. Cap. 30. Del acto de la voluntad, que precede la fe, y del juizio antecede te a la tal voluntad. Cap. 31, Del habito de la Fé. p.139 Cap'32. De la necessidad que tene. mos de la Fè en quanto es medio, fin el qual no ay faluacion. Cap.33. De que cosas es necessario tener fê. p. 142 Cap. 34. De que cosas es necessario necessitate medij, tener fé explicita despues de la venida de Christo. pag:146. Cap. 35. De la necessidad de precepto que ay de creer despues de la ve nida de Christo. Cap.36. Discurrese con algunas con fideraciones en loor de la Fè : y de quan conveniere cosa fue aver pre cepto della virtud. Cap. 37. De los remedios para fortalecer la Fè y conservarla. Epilogo deste segundo libro. p.154

Ibrotercero, en que se prueua la falsedad de la secta Iudaica, por el estado que tunieron, y tienen de presente los Hebreos. 1 : sardalagon lopoiss

#### Prefacion.

cap. re. . Auplicante las palabras de Apitulo r. Del nombre, y origen de la republica Hebrea, y que los Christianos son tambien llama dos en la fagrada Efcriptura licae litas.

nubelnPt455 Cap. 2. De varios estados que tupo la republica Hebrea, hasta el Nacimiento de Christo nuestro Señor. pag. 158.

Cap. 3 Del estado que tunieron los Hebreos despues que Christo nue-Rro Senor murio en la cruz, hasta el dia presente.

cap. 4. Profiguefe la milma materia del estado de los Hebreos despues de la muerte de Christo. p. 166

capis. Ponense algunas Profecias, del destierro que padecen los Iudios, y 87570

porque razon los esparz ôDios por tódo el mundo.

cap. 6. Formale vn argumento del deffierio presente, quepadecen los Iudios, para prouar la venida del Messias, y la faliedad de la secta lu-

cap. 7. Ponele otro argumento que fe funda en la ojeriza que todo el mundo tiene a los lucios,

cap. 8. Ponderante mas los cattigos refiridos del pueblo ludarco, principalmente la mortandad que padeciò en pena de la muerre de lefu Christo.

cap'9. Señalanfe, y ponderanfe otros castigos temporales con que D.os castigò a los Iudios. p 182

cap. 10. Senalanse por mayor varios castigos espirituales, con que Dios calligó a los Hebreos en pena de la muerte de su vnigenito hijo : y tratase particularmente de la ceguedad desce pueblo. p.186

cap. 11. Refierente algunas fabulas del Talmud, donde consta mejor la ceguedad del pueblo Iudaico.

pag. 191.

Epilogo, y conclusion de todo este libro, con vn apostrophe a los He. breos, y otro a Christo crucificado. os pag. 192.

Ibro quarto, del mysterio alto y foberano della Encarnacion del Verbo diuino, en que se tra ta de la possibilidad, conue niencia, y necessidad deite n yste\_ rio, y como de hecho se obiô. pito to croade (a Pallion, renend, refur

## -Smilgmon Prefaction and State Action

to de algunas Profes Apitulo 1. Muestrale ser possible el mysterio de la Encarna-

cap-2. Quan conueniente cola fue de la parte de Dios hazerie hombre.

capia. Senalanse otras conveniencias deste mysterio de parte de Dios. 2 pag. 197.

cap. 4. Quan conneniente fue el mysterio de la Enearnación de

TESD:

nuestra parte.

Cap. 5. Conueniencia del mysterio de la Encarnacion de parte del mis mo Dios.

P.203

cap 6. Quanta necessidad tenian los

hombres de la encarnacion del Verbo:tratase del pesado original,

pag. 205.

Cap. 7. Como folamente el hiio de Dios y no otra alguna pura triatura podia descargar la comun deuda del linage humano de rigor de inficia. p.209

cap. 8. Muestrase la diuinidad del Meilias por algunos lugares del Pro pheta Itayas. p.212

cap.9. Prophecias de Ieremias, y de los Prophetas menores, y de I ob acerca de la divinidad de Christo.

pag.214.

Messias con muchos lugares de los Psalmos de Dauid. P.216

cap. 11. Prueuase la diuinidad del Messas por authoridades del Testa mento nueuo. P.219

Epilogo deste libro, en que se anaden nueuas razones de la conueniencia y necessidad de la Encarnació del Verbo diuino, con vn apostophe a Iesu Christo, y otro a los Hebreos p.220

Ibro quinto, em que se ponen las Prophecias del riempo de la venida del Messias, de la virgindad de su Madre sanctis sima, del lugar de su nacimiento, de su vida, de su Passion, muerte, resur recion, subida a los cielos, venida del Spiritu Sancto, y del complimeto de algunas Profecias que el Señor Lesu dixo en su vida.

p.224

#### Prefacion-

C A pitulo 1. Declarase vna Prosecia del Patriarcha Iacob acerca del tiempo de lavenida del Messias quando faltasse el sceptro, y gouier no en la tribu de Iudas. p.225

cap. 2. Ponese otra Profecia de Daniel del tiempo schalado para lave nida de Christo. p.229

cap.3. Quando se começaron, y acabaro las semanas de Daniel. p.232

cap.4. Hazefe la computación en los años de las hebdomadas de Daniel

cap. 5. Prueuase la venida del Mesfias por el tiempo que señala el Pro phera Ageo, de su venida al segudo templo. p.236

cap. 6. Como se entiende lo que dize
Ageo auerse de mouer el cielo y la
tierra con la venida del Messias.
Muestrase como sue mayor la glor
ria del templo segundo, que la del
primero. Ponen se vna Profecia de
Ieremias, y otra de Isayas que prue
uan lo mismo.
p. 238

cap.7. Como se deuen entender Isayas, y Micheas quando dizen, que la venida de Christo al mundo será, In nouissimis diebus. p.241

cap. 8. De que manera se deuen explicar ellas palabras de Isayas, y Mi cheas: Erit preparatus mons domus Domini invertice montium, & ele uabitur super colles, p.243

cap. 9. En que se da satisfacion a otra duda que tienen los Hebreos sobre aquellas palabras: Fluent adeum omnes gentes est: Ascendamus ad domum Dei Iacob, P.244

cap. 10. Explicanfe las palabras de Isayas y Micheas: Conflabunt gladios suos inuomeres est laceas suas in falces, p.245

de la Escriptura sagrada la paz, y mansedumbre del Messias. p. 249

cap.12. Como se ha de entender la Escriptura sagrada, quando trata de guerras del Messias: muestrase como las guerras de Gog. y Magog, de que habla Ezechiel, se entienden del tiempo del Antichristo. p.252

cap. 13. Muestrale con mas claridad fer espirituales las batallas del Mes

cap. 14. Declaranse los lugares de la Escriptura, que trata de la redució de los Iudios a Hyerusalen, y a la tierra santa. P 258

cap:

Capirs. Que la sagrada Escriptura - quado dize del Messias que edifica ra el templo de Hyerula em, y la misma ciudad, habia del espiritual edificio de la Iglefia Militate.p. 262 Cap. 16. Como prophetizaron tambien los Prophetas el edificio de la celestial Hyerusalem, p. 267 Cap. 17. Mueltrase el engaño que tienen los Hebreos acerca del rey no del Messias. Cap. 18. Respondese a vna duda acer ca del reyno de Christo; fundada en dos lugares de Daniel, vno del capitulo 2. y otro del capitulo 7. pag. 277. Cap. 19. Ponense finco Profecias, que tratan del virginal parto de la Ma dredel Messias. p. 278 Cap. 20. Sen ilale el fexto testimonio de la pureza de la Virgen faca do de Isayas. Cap. 21. Ocro restimonio de Ilayas al milmointento. P.286 Cap. 22. Otra Profecia del milmo Pro feta Euagelico sobre la milma ma D.292 Cap. 23. Profiguele la milma materia de la puteza virginal de nueffra Señora, con otras Profecias de Ilayas. Cap.24. De vna Profecia de Ieremias fobre la misma materia de la pureza de N. Señora, P.297 Cap.25. Vna Profecia de Ezechiel, - fobre la misma materia, con otras de las Sybilas. Cap. 26. Profecias del lugar en que el Messias auia de nacer. P-301 Cap.27 Profecias de la vida de Chii-Ro nueltro Redemptor, desde lu nacimiento, hasta su sacrosancta Paffion. Cap.28. Profiguese la misma mate-Cap.29. De vna celebre Profecia de Isayas, que trata de la muerte del Saluador, y de las cosas que entreui nieron en su sacratissima Passion, pag-109/ 2010 Can.30. Refutanse las exposiciones de los Rabinos fobre este lugar de

Cap. 31. Otras dos Profecias del mifmo Itayas, que tratan de la Passion del Messias. Cap 32 Profecias del fanto Rey Dauid, acerca de la Passion de Christo, que le contienen en el Plalmo 21. pag.317 Cap. 33. Otras Profecias de la Paffio del Señor, Cap. 34. Profecias del eclyple del Sol en la muerte de Christo: de lu decendimiento al Limbo, y de su Refurrecion, y Afcencion. Cap.35. Profecias de la venida del Ef pintu santo sobre el Colegio Apofolico. Cap. 36. Ponense seis Profecias, que le contienen en el Testamento nue Conclusion deste quinto libro, con vn. apostophe alos Hebreos. Ibro 6.en q despues de se tratar delos tentidos que tiene la AS. Escriptura, y como se deue interpretar, se ponen algunas figuras de la vida, y muerte de Christo nuestro Redemptor: y Ce prueua con ellas la verdad de la

#### Proemio.

fecta Iudaica.

Religion Catholica, y falsedad de la

Apitulo 1. De los fentidos que tiene la fagrada Escriptura.
pag. 336.
Cap. 2. De los tropos, y figuras de que

Viala Eleritura lagrada. P.341
Cap.3. En que se pone la figura de la formacion de Eua donde se representa la institucion de la Iglesia por Christo. P.342

Cap 4. Figura de la muerte de Chritta en la muerte de Abel. P. 244

Cap. 5. En que se pone la figura de la arca de Noe, y otra del vino que beusô el mismo Noe de su viña.

pag. 345.

Cap. 6. Figura del facrificio de Abrahan.

Cap. 7. De como Iacob fue figura de Christo en muchas cosas.

Cap. 8. Ponese la figura de la escala

que viô l'acob en sueños, y otras figuras mas del mismo Patriarcha.

Cap. 9. Figura de Ioseph hijo de Iacob, y de sus hermanos. p.357 Cap. 10. De como Moysen sue figura

de Christo en muchas cofas, p.360 Gap. 11. Figura del Cordero Pascual,

que Moylen por mandado de Dios manoò tacrificar al pueblo, p.363 Cap. 12. Del camino que Moylen hi-

zo del Egypto para la tierra de pro mission, en que figurô a Christo, y el camino por donde lleua sus fieles al cielo.

Cap. 13. Figura del facrificio de la bezerra bermeja, que Moyfen hizo por mandado de Dios, p. 370

Cap. 14 Ponese otras figuras de Iuezes, y Reyes. p. 372

Cap. 15 Figuras que precedieron en los Prophetas. p.376

Conclusion desie libro, con vn aposto
phe a los Hebreos, P-379

Ibro feptimo, en que se muestra como Dios prometio de
dar al mundo todo nueuo testramento, nueua ley, nueuos
Sacramentos, y nueuo modo de sacrificio, y juntamente de abrogar
las ceremonias de la ley vieja, y sus
facrificios.
p.381

#### Prefacion-

Apitulo 1. Ponese vna Profecia de Ieremias, en la qual por palabras clarissimas prometió Dios el mueuo Testamento, y la ley Euangelica, p.381

Cap. 2. Señalafe la primera conueniencia que tiene el Testamento viejo con el nueuo en la verdad,

p.383

Cap. 3. Señalase la segunda conueniencia de los dos Testamentos en la obligación que ponen a sus professores de confessar la se exterior mente, p. 385

Cap.4. Ponele la primera preroga-

tina, y excelencia del Testamento nueuo, que consiste en su duracion: y empieçase a tratar de la abrogacion de la ley Mosayca. p.390

Cap. 5. Continuale la misma materia
de la abrogació de la ley Mosayca.
p.393.

Cap. 6. En que se suelta vna replica, que pueden traer los sudios contra la abrogación de su ley, y se da la razon porque sue abrogada. p.395

Cap. 7. Porque razon Dios N. Senor abrogò el testamento viejo: seña lanse algunasconueniencias desto; y tratale de la vocacion de la gentilidad, pag. 398

Cap. 8. Señalanfe razones, porque fue abrogada la ley de la Circuncifion; a quien fucediò el Bautifmo: y la de la guarda del Sabado, a quien fuced diò el Domingo: y como es licito oy el vío de las imagines, P-403

cap. 9. De la segunda excelencia q tiene la ley Euangelica, que es ser impressa en el coraçon, p.407

ley nueua, que es derfe en ella la judificacion, p.409

mento nuevo, que es abrir las puet tas del cielo, p.411

no Testamento, que es ser su carga muy suaue. Tratase de la confession Sacramental, p. 412

cap. 13. Sexta excelencia del Tettamento nuevo, tener en fiel nomenos admirable, que venerable Sacramento de la Euchariffia. Tratale
de lo que deuemos creer deste my
sterio, y de la possibilidad del,
pag. 416

Ca p. 14. Que fue cosa muy conueniete, que Christo instituyesse este diuino Sacramento p. 420

Cap. 15. De como este diuinissimo Sacramento sue instituydo por Christo nuestro Señor en el Testamento nueuo. Prueuase mas esta verdad con los Sanctos Padres y Concilios,

Cap. 16. Prueuase la misma verdad con Profecias, Cap. 1

## TER MUZIV Tabla de los capitulos. AT DEH AM

Capity Figuras de la Euchariffia, Cap.24 De otras fehales mas de la fépag 430.

Cap. 18. Ponense algunos milagros acerca del mytterio de la Euchariflia.pag.436.

Cap. 19. De la leguda venida de Chri fto al mundo a juzgarle y de la Re furrecion de los muertos. p. 44 ..

Cap. 20. Dela crudeliffima perfecució que el Antichristo moueracontra la Iglefia. Pag.444

Cap.21. De Elias, y Henoc procurtores de la fegunda venida de Christo al mundo. Hazele primero bre ue mencion del Baptilla precursor de la primera venida.

Cap. 22. De la primera feñal, que precederá la fegunda venida de Chri sto al mundo, que es la vniuersal predicacion del Euangelio en todo el. Tratase de la conuersion de los Iudios en la fin del mundo. p.451

Cap 23. Segunda señal de la segunda venida de Christo, que consiste en cularmente dette termo libro, co la destrucion del imperio romano pag 455.

gunda venida de Christo, y del jui-

Cap.25 Senalante algunas converten cias entre las dos venidas de Chri Ho al mundo.

Caj 126.D ferecias entre la primera y fegund i venida de Christo. p.361

Cap. 27. En que se empreça atratar de algunas convertiones notables de Iudios, que dexando le ley mofaica, se abraças on con la de Chriflo. Y prime amente de la conuerfion de San Pablo.

Cap. 28. En que despues de refindas por mayor las conversiones que vuo de Hebreos en la primitival gle sia: se refiere vua notable de sinco mil, y quinientos Hebreos en el Reyno de los Hoeritas. g. 467

Cap. 29. Continuale la milma mareriade las conversiones. Conclusion de toda esta obra, y paris-

vn apostrophe a los Hebreos. Our legitur fecile opera 2574 BEQ

stium per fluctus ficeus incedere

Pellere Level of Manes, a families one

THE REAL

ROUS



LIBRO.

#### NE HÆC PAGELLA VACARET VISVM EST

carmina ista de sanctissima Eucharissia ex opere de sacris diebus V.P. noftri Baptistæ Mantuani hic inscrere, quæ orationis nostræ dedicatoriæ volumus esse parte, arg; supplemetu

Cortra ftulitEc. clefia festum CorporisChri Iti.



Oft epulas Christus mortem passurus acerbam, Instituit sacrum, quod tune merore labantes a oboden la off Prostennete animos, fuit huctransferre necesse. Non fuit ex auibus, non ex cerealis arifta de la como Fruge,nec ex gregibus facrum, tenerone juneco.

Qualia gentiles & gens Iudaa solebant Reddere calitibus Sacrum fuit ipfe, sacerdos ... somov abnugat il abres Capar. De Elias, y Hanor pract Ipfe fuit, sed se velauit imagine mira: ond oroming store Hobaum la oft Nam que panis erat, que vini essentia quondam, us del lot comom ou Fecit vt in Christicorpus, sacrumque crusrem de la primera venida. Transierit subito, saluis viriusque figuris, 19 500 lind la communal of es go cedera la tegnoda venuca cel Huc aterna suas sulis omniposentia vires. Omnia que peragit, seu sint ingentia, seu sint Parua pari conatu illi sunt omnia que vallos no liconocal es element.lo Obnia, perfacili que vult habet omnia nutu. q . comum lebunist ne roitoi Qua talis, tantusque opifex promiserit, ande so al obland at auso ( s q ) Gredere. Quod verotalis, tantufg putarine of the soup, offine ob abinev Debeat his opifex oculos ad catera transfer anot oneque les nomant eles Que legitur fecisse opera admiranda, videbis Illum per fluctus ficcis incedere plantis. Pellere tartareos manes, a faucibus orei Ducere, & in lucem rur sum renocare sepultos. Immedicabilibus morbis humana leuare Corpora & orbatis oculis ab origine lumen Reddere qua fieri rerum natura negabat. Hoc magnum, hocingens, & non imitabile facrom Instituit Christus, docuita, acerrima verba Mortales, quibus id faciant quod fecerat ipfe. Hocigitur quoties opus exercetur, ab v sque Manibus infernis summog, auditur olympo. Eruit à stygijs sontes penetralibus umbras. Nec solum a morbis verum, & discrimine abomnis Mortales miseros à ferro, à fulmine, abundis, Igneg, ab inferna gentis violentia, & armis Liberat, & nihilest nobis aque vtile, Diti Tam grave, & horrendum, sic delectabile calo. Flore Cruses igitur vario circundate, & herbas Spargite, velatum sub panis imagine Regem Arque Deum ferimus. Procul hinc, procul ite profani. Ferte faces manibus, fieri sibi talia mandat Christus, inauratos sacris deces ire ministros Vestibas, & dulces cantu modularier hymnos.

Invitat 3d folene proceffioni in die Cor Poris

Christi



## LIBRO



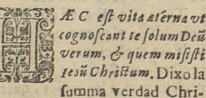
# PRIMERO DEL SERDE DIOS Y DE SVS

PERFECIONES, Y ATTRIBUTOS: EN QUE SE PRUEVA LA VERDAD DE LA RELIGION CATHOLICA POR EL ALto sentimiento que de Dios tienen los

mismos Catholicos.

#### PROEMIO:

10an.14



sto nuestro Rdemptor, hablando con su Eterno Padre la noche postrera de su vida, estando con sus sagrados Apostoles en el cenaculo, donde instituy ô el Sanctissimo, y dininissimo Sacramento del Altar. Padre Eterno, dize, esta es la summa verdad; esta es la verdad que inporta no menos que vora bienaueturança eterna, sintermino, ni sin alguno: Conoceros a vos, y conocerme a mi, que suy por vos enbiado al mundo para su remedio.

Y quanto vno estuniere mas lexos deste conocimiento, tanto estarà mas remontado de su remedio, y de su saluació. Dize, que està nuefra bienanenturança en el conocimiento que tenemos por Fè de Dios, y de su vnigenito Hijo Iesu Christo, a la manera que dizimos eftar la espiga en el grano que se sembra, y qualquiera fiucto en la rayz donde nace, fegun lo explica el Cardenal Cayetano. En este Cai-de mismo sentido hablò el Señor qua bune lodo dixo: Bienauenturados los po cum. bres de spirito: Bienauenturados Matt. 5 los maníos, los quelloran, & c. Dadonos a entender (dize el Angeli- D. The. co Dotor S. Thomas) que aquellos 1.2. q.6 que att.2.

que exercitaren los heroicos actos destas virtudes, se pueden ya llamar bienauenturados: Per quanda inchoationem sicut cum habetur spes fructissicationis arboris cum iam primordia fructuum incipiunt apparere. Esto es como solemos dezir auer buena cosecha, y buen año, qua do ya el fruto enpieça a aparecer, aun que no esté sazonado. Assi passa en los que tienen Fé bjua de Iesu Christo y de su santo Euangelio, si es que perseueran en ello hassa la muerte.

Considerando yo pues, la gran falta desta Fè,y deste conocimiento de Christo, que en nuestros tiempos se ha hechado de ver en nueftra Helpaña: yparticularmente enPortugal, donde menos fe elperaua: y (lo que mas admira ) en supuestos de tal manera circunstácionados, q con su exemplo ha cau fado, y en adelante pueden caufar mucho dano : me pareciò enpreza muy agradable a la divina Mage. stad, la que se tomara, en mostrar al ojo (quanto la materia fufre ) y confirmarlas verdades Catholicas en commun, y en particular a la nacion Hebrea . Y affi me defpufe a hazerlo, cortando portodos los inconbiniente, que se offrecia, ni reparando en el trabajo, que la obra estava pidiendo: como quien tiene en los oydos aquello del Píal mifta. Benep tientes erunt vt annuntient. No podrà ya mas predicar verdades, niescriuirlas, quien notuniere vn poco de paciencia: que esto es general en todas las buenas obras, tener contraftes en fu execucion. Todo Dios lo pagarà colmadissimamente, que sabe no fer otra mi intencion, fino agra darle, y seruirle en este poco de

trabajo. El lo ha prometido muy deveras, y no tiene de faltar. Qui Eccl. 24 elucidant me, inquit, vitam aternam Dan. 12 habebunt. Iten. Qui ad suffitiam ern diunt multos fulgebunt sicut ficul ficlla in perpetuas aternitates.

No faltòquié me argumétaffe, fa biédo efte mi intéto, co dezir, fer ta difficulto sa la conversion de los que ya estunieren peruertidos, como es difficultosa en la Dialectica. la conucifion de las Modales. Yo aunque guftè de la sentencia, no la fegui: nime acomode con ella. Por que la verdad es, que no estan todos en igual grado de pertinacia: vnos estaran mas ciegos, y mas lexos de su falud, que otros. Y dondevuiere menos diff oficiones cotrarias, no dexará de encenderse alguna luz; que affi lo vemos, vexperimentamos en la luz material de vn candil apagado. Quant'imas que fino foere este libro medicina curatiua de los malos: podrà ferlo preferuatina, para los buenos, dandoles armas contra fusenemigos;y no será este pequeño bien.

Toda esta obra, vá dividida en ocho libros. El primero, es de Dios y de sus perfeciones, en lo qual pretendo moftrara los infieles, efpecialmente, a los ludios, quanto mas lleuantado es el fentimiento, y concepto, que los Christianos te nemos de Dios nueftro Señor, de lo que ellos tienen, y de lo que les enfeña fuTalmud. Siendo affi, que vna de las señales mas cuidentes de vna Religion ser buena, es sentir bien de Dios, affi en lo que puede alcansar el entendimiento, como en lo que no alcanía . Y aunque en este primero Libro me aproucche de principios reuelados en la Sagrada escritura:

Pf. 91.

a com

Con

T. WAREA

Contodo esto, me ajude mucho de razones naturales, mas en effe, que en los otros. Y esta fue la caula,porque comencè por aqui la obra, podiendo començarla por la doctrina de la Fè en comun, que es la que pongo en el fegundo libro: porque sabido es, como la razon le supone a laFe. Y vá confor meal orden, que nos feñalò San Het 11 Pablo, quando dixo . Accedentem ad Deum oportet credere quiaest, & quia remunerator eff . Va canbien affi mas conforme efta orden, a la que seguió el B. Santo Thomas en fu Summa. El tercero libro le em. plea todo en mostrar a los Indios fu ceguedad, por elestado que tunieron, ytienen de presente. En el quarto, tratamos del mysterio alto y soberano de la Encarnacion del Verbo. El quinto, es de las Profecias, que de Christo nuestro Redéptor estavan escritas : esto es de toda su vida, Passion, y muerre, Refurrecion, subida a los Cielos, venida del Spiritu Santo, fundacion de la Iglesia, y connersion del mundo por lus Apostoles, y dif cipulos. Lo milmo fe muestra en el sexto, por las figuras del viejo gestamento, començando por la creacion del mundo, y profeguiedo por las vidas, y fuccessos de los Patriarchas, Inezes, Profetas, y Reyes del pueblo Israelitico . El septimo, muestra a los Hebreos la abrogacion de su ley, y de sus ceremonias, y las excellencias del Enangelio. Y de más desto les pone algunos exemplos de conuersiones notables de Hebreos.

De manera, que mirando bien, y fin passion toda esta obra muc-Ara muy al ojo no auer otra verdad, ni otra Fè, ni otra Religion

en que puedan saluarse los hijos de Adan, ficò la Fé, la verdad, y la Religion que les Cathelices Ro manos professamos. Porque tanbien aqui tienen (en el fegundo libro mas particularmete, los hereges de nuestros tiempos, doctrina general, con que se deshazen. facilmente lus yerros. Digo (facilmente) porque si bien es verdad fer difficultofo de conuencer vn herege pertinaz; però la heregia, no es affi, pues con pocas razones se deshaze. Y aun digo mas, que si bien se pondera aquella sentencia que Christo dixo a San Pe. Matt. 16 dro. Tues Petrus, & Superhanc Pe tram edificabo Ecclesiam meam . & portainferi non praualebunt aduer. suseam. Con estas palabras folamente fe deshazen, y refutan todas las heregias de los que confiessan el Euangelio. Porque si son antignas, yacabaron, ya no era essa de ctrina de Christo, pues se acabo:fiendo affi, que la Iglefra de Christo, y su doctrina, no tiene de acabar hasta el fin del mundo. Porta inferi, inquit, non prauale. bunt aduersus eam . Sies de Arina moderna, ya por lo mismo caso no es de Christo, ni de sus Apostoles: y por configuiente la Congregacion que la seguiere, no se puede llamar Apostolica; que es vno de los dechados de la verdaderalglefia.

El nombre que pufe a esta obra, es, Demonstracion Evangelica, imicando a Enfebio Cefariente en vn libro, que hizo de femejante afsumpto. Pudiera tambien llamarle Preparacion Euangelica, como el milmo intitulô otro libro en que enseña a los Gentiles: porque voo yotro le quadra. Que si mirames

a los motivos extrinfecos que tienen los Catholicos para creer lo que creen: esto es a las propriedades de la doctrina Catholica, y a los testigos, y milagros con que fue confirmada, de que hablamos en el legundo libro: es cola cuidente, que deue ser creyda. Y affi quadra a este libro el nombre de demonstracion euangelica. Però porque con esta cuidencia de credibilidad de nuestra Fè, està la obscuridad de la misma Fè, segun allimas difusamente lodezimos: respectan do al motivo intrinleco compitia a este libro el titulo de preparacion euangelica. Masel primero eligimos, como mas acomodado a nuestro intento, y al de la segunda parte del mismo titulo, que es:Destierro de ignotancias judaicas.

El estilo no es por questiones, y argumétos devna, y otra parte, sinò instructiuo, y por modo llano por no sufrir otra cosa la lengua en q escrivimos. Y en este soltamos las objeciones contrarias. Ni era pos sible otra cosa, porque ay precepto Ecclesiastico, que assi lo manda, y con mucha razon, por no osendera

los pequenos.

THE

Vamos pues al intento deste primero libro, que es del ser, y propriedades de Dios, en el qual guardando el orden de la doctrina començamos por la question. As est. Ni se juzgue por supersuo pro uar que ay Dios, porque ni todos penetran las razones con que esta verdad se prueua. Y de más desto, siempre serà de prouecho a los que la confiessan con la boca, y la niegan con las obras, como dixo el Apostol. Constientur se nose Deum satia autem negant. Y quiçà, se hallarà algu necio, que dude desta

verdad en su coraçon, porque. Di AdTit. xit insipiens in corde suo non est 1-Deus, El Padre Gabriel Vasques, Pf. 13. dize auer oydo a personas granis- Vasq. I. simas, que en Francia, e Inglaterra p.q.2. & son infinitos los Atheistas : que a- 3. difp. qui vienen a parar sus heregias, 20.c. 4. Finalmente, personas ay muy Ca- Cosonas tholicas, a quien èl enemigo fe a- Furi in treue tenter en este punto, como metaph las vea timoratas, y por otra parte difp. 20. fin letras, a fin de entibiar fu deuo- fett. L. cion. Quantimas, que por aquicomenço el Angelico doctor Santo Thomas fu Summa : y es affaz de buen argumento para authorizar mi assumpto. Y fon las razones que pruenan a uer Dios, tales, que ficuen tanbien para mostrar, fu fer y perfeciones, que es el intento de stelibro.

CAPITVLO. I.

En que se prueua auer Dios.

Sta verdad de que dentro deste mundo visible ay vn Espiritusoberano, supremo è inussible, principio, y sin de todas las cosas, el qual con su omnipotencia las criò, y con su sabiduria, las gouierna, y endereça, a si mismo como a vitimo sin, a que llama mos Dios, pruevan con muchas demonstraciones los Theologos. Dellas pondremos a qui las mas claras, y perceptibles. Llamole demonstraciones, por que dezir que esta verdad no se puede con euidencia demonstrar, tengolo

1.p. q 2 por erroneo, como dize Santo ar. 3. 6 Thomas, y con el, los mejores I. Con. Theologos . Ni le puede ententragent, der de otra manera aquello de ca. I. & San Pablo ad Roman . I. Inuisibilia Dei per ea que facta sunt in-Videa tellecta conspiciuntur, empiterna quoque eius virtus, & diuinitas. Y Suar. de el Sabio Sapient. 13. A mag estentia nitudine speciei & creatura cognos-Dei cap. cibiliter poterit creator horum vi-I.M. 13. deri . Notese aqui la palabra videri, y la palabra, Cognoscibiliter. Yen San Pablo, el verbo Conspieinntur, y en el mi mo Capitulo, civerbo. Manifestare Deus enim, inquit, illis manifestauit. De las quales palabras, todas le collige, que esta verdad se demuestra con enidécia. Y le vè muy claro del ca-Aigo que Dios viô, en los que con cuidencia la alcanfaron, que no accomodaron a ello sus vidas, como dixo el mismo San Pablo.

Oygamos pues al mismo Dios, hablando con Moyfen . Ego, in-Exod. 3 quit sum qui sum. Icon. Qui est missi me ad vos. Yo soy el que soy, Dirás a este pueblo: El que es me embia a vos. Que fue tanto, como dezir. Yo foy folo el que tengo fer por mi mismo, fin dependencia de otro alguno, porque todo lo que no es yo, es criatura, y depende en su ser, y en su producion, y conferuacion de mi omnipotentia, y de mi providencia. Aquitenemos pues, aner vn Ente (llamase Entelo que tiene ser) infinito, que tiene ser por si sin dependencia de otro: vn Ente, que tiene ser necessario, y no contingente: yn Ente, que tiene fer por essencia, y no por participacion: Vn Ente, que es cansa de todas las causas; ni fue criado, y criò todo, y es fuéte de todo ser, y este es Dios.

Todas las criaturas del mundo predican esta verdad. Los cielos con fus Planetas, y eftrellas, el ayre con fus aues, el agua con fus peces, la tierra con sus animales, pla tas,y mixtos. Todas eftas colas el- Pf.99. can diziendo. Ipfe fecit nos, & non ipfinos, que no se hizieron a si mis mas, ni el orden que tienen fue a cafo, ni portraça suya, sino que Dios las hizo, y concertô como Albert. aora eftan . Affi como (dixo Al Mag. in berto Magno) en el cielo se veen Comp. las criaturas en Dios,affi en la tier Theol. ra fe vè Dios en las criaturas. Sient Libr. T. in pairia Deus est speculum in que cap. I. relucent creature, sic in via creatu resunt speculum in quo creatorem nostrum speculamur. Però allà todo le vè co mas claridad que acà, por que las criaturas effan mas perfetamente en Dios, que tiene lu fer dellas eminencialmente: de lo q ca stan en si milmas. Y quie vea Dios las vè todas, mas el ser de Dios, no effá eminentemete en el fer de las criaturas, fino q dellas fe collige, como su caula efficiente, final, y exemplar. Affi como vendo vna cala, o palacio (dize Eulebio Euleb. Cefariense) luego dezimos, que v. lib.7 de no arrifice, que la traçò, è hizo, y prep.c.2 viendo vn paño texido, dezimos que vuo quié le texesse: assi tanbié viendo este mundo, su artificio, su trauazon, viendo esta como gran cafa en que la tierra firue de pauimento, y el cielo de tejado, luego claramente se vè, que vuo Author que hizo efto. Sicut domus, dize Fuschio, Sine artifice, aut panus fine texente, fieri non potest, ita neg, vniuer D. Dio-

Sum hoc fine Authore . Y San Do-nys. c. 7 nisio Arcopagica, dize, que se co. de divinoceDios muy bien. Ex creaturaru nis no-

omni. min. A 3

omnium ordinatissima dispositione. Por la orden, y concierto de las co-S. Iufti. fas, San Iustino question 6. ad gentes. Dize, que se conoce Dios. Ex 20. eorum qua sunt concretione constitutione, ac stabilitate, que es lo mil-S Greg. mo que auemos dicho. S. Grego-Nazia rio Nazianzeno trae para esto el zen. ora exemplo de la viguela templada, tione 2. cuya proporcion, y harmonia, no detheol. puede fer acafo, y fin Author. Affi tambien el concierto, y como harmonia de las criaturas. La qualra-Arist, l. son, apuntô Aristoteles en aque-12.met, llas palabras. Quo pacto ordo erit, no cap. 2. existente aliquo separato, & permanente? Y en otra parte, via tanbien & 10. del exemplo de la caía, y de la fami lia bien ordenada. Iten del exercito, cuya orden depende del Capitan. Assi tanbien las criaturas de

Dios, que las rije, y gouierna. Muy buen exemplo es tanbien, el de vua pintura co imagines mui hermofas, la qualvifta dezimos lue go que vuo pintor alguno que la hizo, y que no se hizo ella a fi misma. Esto pues quiere dizir el Espirito Santo en aquellas palabras, q arriba posimos. A magnitudine speciei , & creature cognoscibiliter poterit horum Author videri . Però no desemos parar en folo el conocimiento, fino paffar a la voluntad. Assi como quando vemos la pintura, o qualquiera obra bien hecha nos afficionamos luego al Author, y desseamos conocerle, y tratarle. Affi tanbien fe deuen mirar las criaturas con este mismo espirito, para que su hermosura excite en nos el affecto de feruir, tratar, y amar a fu criador. Y a las milmas criaturas deuemos prouocar a loor del mismo Dios, con aquel cantico. Benedicite omnia opera Domini

Domino, laudate, & Super exaltate Dan. 3. eum in secula . Iten con el Pialmi- Pf. 148 fta. Landate Dominum de Calis, &c. Pf. 18. Calienarrant gloriam Dei & opera manuum eius annuntiat firmamentum. Dies diei eructat verbum, es nox nocti indicat scientiam. Non sunt loquela neg, sermones quorum non audiantur voces corum. Los cie los pregonan la gloria de Dios, y la succession de dias, y noches con la variedad de tiempos declaran su infinita sabiduria: y es tal el lenguage que habla, que de todos pue de serentendido. A este proposito de que Dios es conocido por fus criaturas, dixo tanbien el Santo lob. Interrogaiumenta, & doce- Iob.c.12 bunt te, & volatilia cali, & indicabunt tibi. Loquere terra Grefpodebit tibi, & narrabunt pisces maris. Quisiquorat quod omnia hec manus Domini fecerit? In a composition

Prouemos mas esta verdad con vn discurso muy palpable, que se funda en el mouimiento de las cosas. Para lo qual tomamospor prin cipio, que todas las cofas que se mueuen corporalmente tienen de tro,o fuera de fi alguna virtud, o fuerça, que las mueua, como fe vè claramente, affi en el hombre, como en todos los animales, en los quales, el cuerpo es el que se mueue, y el anima la que lo muene : y esto parece ser assi, porque faltando el alma,falta luego el mouimiento que della procedia. Dexados pues los monimientos de la tierra, Subamos al monimiento del primer moble, que es el cielo, que està sobre el estrellado, que muene a los demas cielos inferiores, y escaufa de todos los monimientos que ay aca en la tjerra; el qual se muene contanta ligeresa, que en solo vn

dia

21-40

dia natural da vna buelta a todo el mundo. Pues efte Cielo ha de tener mouedor que lo mueua. Y co firmale, mas por la naturaleza de su monimiento circular: Porque si vno entrasse en vna casa, y viera vna rueda de hilar dando bueltas, fin ver quien la mouio: luego diria alguna persona tocò en esta rueda, que ella no se puede mouer por fi. Assi pues passa en los ciclos, que so voas ruedas, en que se hilan puestras vidas. Vemos con nuchros ojos, que andan en bueltas, y el Sol, que está aora sobre mi cabeça, de aqui a feis horas està en el Occidete, y de ahi a doze, me queda debaxo de los pies. Pues, quien haze este mouimiento, è quien anda co eftas tan grandes ruedas, como fon los cielos? Claro eftá, que no es ho bre, pues mueue vna tan gran machina. Quien es luego este mouedor, forçadamente deuemos dezir, que es alguna intelligencia, pues tanto a punto, y tan concertadamente haze dar eftas bueltas.

fobre el tablado, luego dezis, sin q
veais nadic, alguna persona està en
los altos desta casa, por que yo sien
to dar passos sobre mi cabeça. Pues assi sentimos nosotros tanbien
passos sobre nuestras cabeças en
los aposentos altos de la gran casa
deste mundo: Sin duda, que alla està alguna persona, o personas, que
hazen esto, y no son hombres los
que dan estos passos, y los hazen
dar a los cielos, a que mueuen.

Deste monedorpues, y desta intel ligécia, que mueue los cielos, pregunto, si en su ser, y en la virtud, q tiene para causar este monimiento tiene dependencia de otro, o no. E sino la tiene, sino por si mismo tie

ne fu fer, y su poder : efte tal lamaremos Dios: que solo Dios no pende en sufer, ni en su poder de padie, fino de fi mismo. Mas fi me dezis, que tiene estemouedor otro superior de quien depende quanto al (er, y quanto a la virtud del mo uer: defte superior harè la misma pregunta, que del inferior, y procediendo en este discurso: o se ha de dar processo en infinito (lo qual es impessible )o auemos finalmente de venira vn primer mouedor de quien penden los otros monedores, y avna primera caufa, de cuya virtud participan fu virtud todas las canías, y esta es aquien llamamos Dios. Y que no se de processo infinito en los mouedores, prueuolo, porque si no vuiera vn primer mouedor; no vuiera tanbien otro algun mouedor. Porque los fegundos moucdores, no mueuen, fino, porque (on mouidos por el primer mouedor. Affi como el bordon no mueue, fino porque pri mero fue mouido de la mano. Lue go, es necessario venir aun primer mouedor, que de ninguno fea mouido, ni tenga dependencia, y efte

Otro discurso se funda en los grados de persecion que vemos en el mundo, porque vnas cosas son mas persetas que otras. Pues subiendo por esta orden, o auemos de dar processo en infinito, sin auer postrero: lo qual es impossible, como auemos dicho: o auemos de venira parar en vna cosa, la mas perseta de todas, sobre la qual no ay otra mas perseta: a que llamamos Dios.

Dexando las demonstraciones, sacadas deste mundo mayor, otra tenemos en el mundo menor, que

A4 csel

PS.4.

es el hombre, que con gran cuidecia muestra la misma verdad. Y afsi entrando dentro de nosotros. por aqui conoceremos q ay Dios. Pf. 138. Y quiçà, por esto dixo el Profeta Roy. Mirabilis facta est scientia qua ex me. Maravillosa es Dios mio, la ciencia, y conocimiento que puedo tener de ti, por lo que passa en mi . Primeramente, dentro de mi milmo tengo estampada la lumbre natural, que (como dixo Dauidles lumbre, y resplandor, que sale del rostro de Dios, y nos descubre lo que es bueno, y al que es summo bien, de quien todo lo bueno procede. Signalum est super nos lumen vultustui Domine &c. Y con esta lumbre, anda vna inclinacion natural, que nos folicita a lo que esco forme a la razon, y a la regla de toda la bondad, que es Dios, inclinadonos a amarle, venerarle, y obedecerle. Y affi vemos, que todas las naciones lleuadas defta lumbre, è inclinacion natural, veneran algun Dios, y acudena el en sus necessidades. Però, yerran en dar esta dig nidada quien no la tiene, como so las criaturas. Y mucho menos los hombres maios, quales fueron los Dioses de los Gentiles. Lo segundo, en mi milmo echo de vertanta hermofura, y variedad de potencias,y fentidos exteriores, é interiores, con tanta multitud de hueffos, venas, arterias, y otras innumerables partes, y todas con tan admirable orden, que ellas mismas claman,y dizen, que ni (on hechas acafo, ni se hizieron a si mismas, sino, que ay Dios artifice soberano. de quien to das procedieron, y como dixo David. Omnia offa mea di-Pf. 55. cent: Domine quis similistibi?

E nerta confideracion gastava

San Augustin algunas horas con su Santa Madre, preguntandole. Madre mia como hizistes estos mis ojos ? estas orejas ? esta boca? porque no hiziftes tres,o quatro ojos en este rostro ? porque no me puziftesmas dedos en eftasmanos? parque no me diftes mejer entendimiento, y mejor memoria? A efto respondia la Santa. Hijo, otro artifice principal sue el que hizo eftas cosas, ni el padre, ni la madre, laben como le haze el entendimiento humano, ni la memoria, ni los ojos, ni las mas potencias espiritua les, y corporales. Este artifice pues que hizo esto en nosotres sin dependencia nueltra, ni confejo, y tra ça de nueftros padres, y madres, efte es Dios. Esta es la summa intelligencia, que todo lo fabe, y el fummo poder, á todo lo prede . Y por

efta causa dizen los Philosophos Themisque. Opus natura est opus intellige tiust de zia. Y que la paturaleza es arte de anima. Dios. Llamanse las obras de natu- com. 22: raleza, obras de intelligencia, por- Auerroque quando la naturaleza haze su es 12. obra, es mouida por Dios, como Metaph, vn instrumento es mouido por el com. 18. artifice. De aqui vino Hypocrates a llamar a la naturaleza docta, èindocta, a quien imitò Galeno lib. I Lib. de de vsupartium, &lib.6. de locis af- alimeio. fectis. Llamanle indocta, porque & lib. no tiene consejo en si, ni delibera- de artei

Vamos aora a ponderar la nobleza del espirito, que está dentro deste cuerpo de carne, y lo muene y gouierna. Efte fin duda dà boles, y clama, que ay otro espirito soberano, que està dentro deste mundo aun que no estrechado a el. Con-

cion. Y docta, porque es regida en

fus obras, ygouernada por la fupre

ma intelligencia, que es Dios.

fidere-

sideremos la nobleza de nuestra alma, por las obras admirables, que falen de sus tres potencias, memoria, entendimiento, y voluntad, las quales no estan atadas al cuerpo, finô, falen fuera del, passeando por toda la redondez de la tierra, mar, y ayre, y penetran los cielos, defcu briendo los fecretos de la naturaleza, que no perciben los fentidos. Y affi parece que hizo Dios al hobre en cierta manera immenso, pues llega a eftar presente con el entendimiento, dende no está por essencia. Defte entendimiento pro ceden las innumerables artes, y ciencias, y los modos admirables de artificios, y traças de prudencia en el gouierno, por los quales conocemos que nueftra alma es espirito inuisible, è immortal, sin dependécia en su ser del cuerpo : de modo, que aunque el cuerpo se acabe, ella permanece fiempre: compliendofele la natural inclinacion, y desseo que tiene de la immortalidad, y de viuir para siempre. Todo esto pregona claramente, que ay Dios efpirito invisible, è immortal, de quien proceden todos los demas espiritos, el qual eftà en medio defte mundo, dando fer, y vida a todas las cosas: yassi llamò vn Philosopho a Dios: Anima mundi . Alma del mundo, porque es como vna forma, no informante, fino affifiete, q concurre con las criaturas en fus acciones como cocurre el Alma para las acciones todas del cuerpo y eleftà immediatamente conferuando el ser de todas. Por donde Act, 17. dixo San Pablo, que In ipso viui. mus mouemur, & sumus . Por el viuimos : por el nos mouemos, y por el fomos.

De las confideraciones pueftas

en este capitulo, sacaremos quanto importa tener viua Fè, y luz cierta defta verdad, y memoria continua della, porque es freno de todos los vicios, y espuela de todas las virtudes. Y al contrario la falta en esta Fè,o la mortandad en ella,o el oluido defta verdad, es causa de todos los peccados del mundo, y de todas las tibiezas, y imperfeciones que ay en el divino fernicio. Por Pf. 23. esto dixo Dauid, que en diziendo los necjos dentro de su coraçon. Non eft Deus Luego dize, que Corrupti sunt, & abominabiles facti sunt Gr. Luego eftragaro lus coffubres, y se hiziero ahominables, &c. Como fi en voa Republica entendieffen los homb es, que no ay Rey ni luez, ni jufticia : luego le desen frenarian en millones de maldades

Por efta caula la Escritora (agrada nos encemienda tanto la prefercia de Dios, y nos encarece tanto los proucchos que nos viene de le traer fiempre en nue fra memoria. El milno David dixo. Re. Pf.79. nuit cosola i Anima mea memor fui Dei & delectatus sum & exercitatus sum, & defecit spiritus mens. Mi alma recusò ter confelada, acorden e de Dios, yen efo me alegié, y exercité, hafta que mi efpirito desfalecio. Dado aenteder d la memoria de Dios deficrio cel la trifteza, y le lleno de alegria, co la qual se alemó a exercitar varias virtudes, con tanto fervor de espirito, que le fali è el aliento. Poi elte atajo lleuó Dios a su grande amigo Abrahan, diziendole, Ambu Gen. 17. la coram me & esto perfectus. Como quien dize, si andunieres en mi presencia, haziedo tus obras, co mo quien està delante de mi diminidad, seràs persecto en todas.

La

Larazon desto tocò admirablemé Prou. 13 to Salamon, diziendo. In omnibus vijs tuis cogita illum (Deum) & iple diriget gressustuss. En todos tus caminos pienfa en Dios, y el endereçarà tus passos. En las quales palabras se encierra vn modo de pacto, y concierto entre Dios, y el hombre, por el qual, fi el hombre se obliga, y procura traer a Dios presente en todos sus caminos, Dios se obliga a endereçarle en to dos sus passos. De aquellos grandes setenta peccadores, que mostro Ezech.8 Diosa Ezechiel se quexa el mismo Dios, porque dixeron. Non videt Dominus nos, dereliquit Dominus terram. No nos vè el Senor base ausentado de la tierra. Sobre D. Hie. as quales palabras dize S. Hiero-707. nymo. Quando fomos tentados, fi penfassemos que Dios nos ve, y efrá presente, nunca hariamos cosa, que le desagradasse. A esta causa, Tob.4. el buen viejo Tobias, inftruiendo a lu hijo, que era moço ante todas las cofas, le encomienda la perpetua memoria de la prefencia de Dios . Omnibus diebus vitatua in mente habeto Deum. El milmo exé plo nos diò la fanta muger Sufana, quando dixo a losvicios alleuotos. Dan. 13 Melius est mibi abg opere incidere in manus veitras, quam peccare in conspectu Domini. Recelaua de pec car, porque considerana a Dios pre sente, que la estava mirande. Infi-

reign Abrahan digiencole, Amlu Gen. 17. - CAPITVLO. II. me quien e e e, ff she't etes en

inicos ocros (on los lugares de la Ef-

cricura, que esto pruenan los qua-

les dexo por breuedad.

ne como Dios es vno en eßencia. no quien el minidad, ferà

Afta aqui auemos visto co mo ay Dios. Y porque los miserables Talmudiftas piensan que los Christianos, en co fessar el mysterio de la Santissima Trinidad, admitimos tres dioles: es bié que les digamos aqui lo que en efto fentimos, para fu defengaño, y nuestro abono . Veamos pues, como es voo pios folo, y que no ay muchos dioles, nies polfible auerlos, ni ay mas que vn cria dor, vn gouernador, vn Senor, vn primer principio, y vn vltimo fin de todas las colas. Estose prueua primeramente, porque como Dios es vn bien summo, èinfinito, en quien estan encerrados todos los bienes, y perfeciones pessibles, sin que le pueda faltar vna, como de (pues veremos, porque si vna le faltaffe, feria imperfeto, y anduniera mendigandola de otro: figuefe claramente, que no es mas que vno. Porque fi vuiera otros diofes, faltarale la bondad, y perfecion que tienen eftos, por le qual se differen cia dellos. Y en esto se funda, mandarnos Dios, que le amemos fobre todas las cofas, con todo nuestro Deut. 3. coraçon, porque es summo bien, todo bien, y vnico bien, digno de fer amado con fummo amor, y co voice amor, fin diuidirle, ni partir el coraçon con otros amores, que no fean en orden a fu amor

Pruevale lo fegundo, porque co mo Dios es soberano, y supremo Señor, y gouernador de fus criaturas a quien todas eftan fugetas, y a cuya velutad efficaz ninguno pue de refiftir (porque, fi alguno pudie ra re fiftirle, feria bios miferable, y no tendria contento, ni paz èn lu gouierno, ni fu Reyno, podria fer perdurable. ) figuele que no es mas

que

pudiera alguno querer algo contra el otro, yhazerle guierra, y contradicion. Y affi no fuera possible durar el mundo con la paz, y concierto que tienen las criaturas: porque todo el Reyno dividido, ferá affola do. Y affi el concierto de los cielos elementos, y animales, pregonan, que ay vn folo Dios, y gonerna-Deut.6. dor de todo. Yen efto se funda ma Matth.6 darnos Dios, quea el solo adoremos, temamos, y firmamos con todo nueftio coraçon, y alma: porque como dixo el Salvador. Nemo potest duobus Dominis servire. No es possible seruir bien a dos señores diuerfos, pues de fuerça maudarán cofas differentes, y queriendo obedecer al vno, daremos enojo al otro. Y assi no fuera possible seruir a dos dioses.

chos Dioles, tunieron differentes

juizios, y voluntades, y poderes, y

Lo tercero, como Dios es nue-Ato supremo legislador, a quien pertence darnos leyes, porque fu dictamen, y voluntad, es regla de lo que auemos de hazer, y a el tanbien pertenece ser luez de todos, para dar premio a los obedientes, y castigo a los rebeldes: y el mismo es nuestro vicimo fin, y bien auenturança, en cuya vifta, yposselfion hellaremos hartura, y fatisfacion de todos nueftros deffeos. Siguese de todo esto cuidentemé-

te, que no puede ser mas que vn Dios, vn legislador, ysupremolucz y vn vltimo fin. Porque si fueron muchos:pudieron encontrarfe en las leyes, y en los premios, y caftigos, y ninguno por si solo hartàra nuestros desseos, porque quisieramos ver al otro.

A cerca de las razones co que

efta verdad de auer vn folo Dios, se prucua: assi de las susodichas, co mo de otras, que los Theologos con S. Thomas, sacan principalme D. Th. T te de la summa simplicidad, y de p.q. 11. la infinidad del mismo Dios: digo, art. 3. que es cierto, y de Fè, pronaren co D. Cyr. euidencia: assi como lo diximosde 1. cotra las que prucuan auer Dios. Affi lo Iulianu tiene S. Thomas, San Cyrillo, y cap. 9. Eusebio, co otros muchos, los qua- Euseb. les affirman, que los principales Cesar.l. Philosophos Gentiles alcansaron 11. de tanbien esta verdad. En esta cué- prap. e. ta entran Socrates, Platon, Aristo uangel. teles, y Cicero. Ylo mismo dize de cap. 9. Pithagoras, Sophocles, Euripedes, y Orpheo San Iuftino lib.de Moparchia, y en la oracion parenetica:y Lactancio, lib. r. dininarum inft. à cap. 5. Esto es lo que claramente destos Philosophos dixo Rom, I. San Pablo Rom. I.ibi . Quia cum cognouissent Deum non ficut Deum glorificauerunt.

De Socrares cuenta el Cométador de Boecio en el de disciplina scholarium, que siendo accusa. Comen .. do por hazer vn libro, que intitu- tator. ló De Deo, & non de Dijs, de vo Boetij. Dios, y no de los Dioses: le condenaron a beuer ponçoña: y biuida, no le hizo dano alguno. Despues le obligaron a benerla en nombre de los Dioses, y luego muriò.

De la fagrada escritura consta tanbien esto en muchas partes. Deut. 4. Dominus ip eest Deus & non est alius prater eum, y nel c. 6. Dominus Deus tuus Deus vnus eft. I. Reg. 2. Nonel fanctus vielt Dominus, neg, enim est alius extrate. Pl. 17 Quis Deus prater Deum noftrum? P1.85 Tuest Deus folus. Sapientiæ 12, Non est alius quam tu. Efto es lo que creemos los Catho-

licos,

licos. Esto es lo que enseñamos, vn
Dios, yno tres dioses. Esto es lo q
enseña la sagrada escritura del viejo, y nuevo testamento. Esto es lo
que pregona la razon natural. Por
donde no tienen en esta parte, de
que calumniarnos los Indios, ni de
que puedan arguir nuestra santa
Religion. Però, veamos ya, como
puede estar la vnidad de la essencia divina, con la Trinidad de las
personas.

#### CAPITVLO. III.

Como Dios de tal manera
es vno en la essencia, que es
tanbien Trino en las personas. Ponese aqui la
inessabilidad de
ste mysterio.

Veriendo hablar Dios con Moysen en el Monte Synai, le mandò, que señalasse cierro termino adonde el pueblo pudiesse llegar, fin passar adelante, fopena de muerte. Aifi el hombre deue saber hasta donde podrà llegar en el conocimiento de Dios, fin querer escudiinar mas, sopena de incurrir en graues danos. Efte termino nos declara elecclefiaftico, por estas palabras. Altiorate ne quefieris, & fortiorate ne serutatus fueris: sed que pracepit tibi Dens,illa cogita semper. & in pluribus operibus eius ne fueris curiosus. Non est enim tibi necesarium ca que abscodita sunt videre oculis tuis, &c. Efto es, no quieras laber las colas, q fobrepujan la facultad de tu entédimiento, fino procura penfar fiépre en lo que Dios te mandò, y no leas curiolo escudrinador de lus obras, &c. Por tato averguencenie, y confundante los que con attreuida curiofidad quieren escudrinar aquella eterna generacion del Hijo de Dios, pues no puede nuestro ingenio alcanfar (como dixo San Chiyloftomo) ni aun la generació de vn hombre en el vientre de sa madre. Contentemonos pues con la simplicidad de la Fè, sinque queramos inquirir lo que Dics quilo, q estuniesse secreto. Mas porque eftamos obligados a creer explicita, y distintamente los articulos de la Fé, entre los quales, el de la Santisa fima Trinidad, es lo mas principal: Por tanto, couiene aqui tratar del con toda la templança, y reuerencia possible. Dexando pues, para los Theologos, las futilezas del misterio : quatro cosas tratarè. La primera ferá mostrar, que no pode mos conocer la grandeza deste myferio, y que es totalmente incomprehenfible, y ineffable. La (e gunda, senalar los lugares de la sagrada escritura, que del hablan. La tercera, declarar, de que manera desemos concebirlo, para que no concibamos alguna cofa material. è indigna de la dinina Magestad. La quarta, referir algunos milagros a efte proposito,

Quanto a lo primero, deuemos faber, que la razon natural no puede por si sola sin ayuda de la Fè, al cansar este mysterio, pero illustrada con esta virtud, puede de alguna manera conocerle, aunque no puede en esta vida declararlo. A este proposito, dizes. Fulgécio. Ad obiediones Arrianorum, Que hablò

Mayas

Eccl. 3.

cap. 3.

D. Fulg. Isayas, quando dixo. Generationem ad obiect eius quisenarrabit? Nodixo: Genera Arrian. tione eins quis cognoscet? sino, Quis sap. 53. enarrabit? (dize el Santo Doter)

porque por la Fé podemos de alguna manera conocer efte myfterio, pero para declararlo, no tenemos exéplos fufficiétes en las criaturas. La causa de no alcasarse efte mysterio, sin la luz de la Fè, es por q como a cá en la tierra no podemos conocer aDios en si mismo, si no en susobras, como queda dicho, no podemos por las cofas criadas conocer de Dios màs de lo q las tales obras nos representan, qes su sa ber, su poder, su bodad co que prouè a sus criaturas de lo necessario, para fu conscruacion, y multiplicacion. Mas por quanto las obras criadas no igualan toda fu grandeza, de aqui es, que no entendemos por ellas mas de lo q nos descubré

Pongamos vna coparacio. Mue Aranmevna imagen perfectiffima: es verdad, que por ella puedo conocer muy bien el ingenio, y arte del que la pintò: mas no puedo co noces por alli la condicion q tiene ni las mas artes que fabe, fi tiene hi jos,o no, co lo demas que ay en el. Porque la pintura, no dà testimonio desto. Pues entre estas cofas, q no sabemos de nuestro Dios, vna es el mysterio de la Santissima Trinidad. Efto ès, q en aquella simplicissima substancia, ay distincion de personas, que son Padre, Hijo, y Es pirito Santo: que con fer tres personas, es vn solo Dios, porq es vna la naturaleza, y effencia, q effà en todas ellas. Esto es cosa propria, y singular de Dios, en lo qual si differécia de todas las criaturas raciona les, è intelle ctuales, gion hobres, y Angeles: porque en estos donde ay

vna substancia, ay vna sola persona:mas en aquella altiffima naturaleza, ay esta singularidad, y excellencia, que fiendo la effencia va na, las personas sean tres. Esto es pues, lo que la pintura de las criaturas no declara.

A este proposito de la inessabilidad defte santissimo mysterio, viene muy bien aquella excellente sentencia de San Gregorio, que D Greg. dize affi: Qui in factis Dei ratio lib. 9. nem non inuenit, in infirmitate sua Mor. ca. inuenit, cur rationem non inneniat. II. Quien no halla, dize, razon en las obras de Dios, en su propria pequeñez, y rudeza, hallarà la causa, porque no la halla. Y si esto es en las obras, que llamamos ad extra, que son las criaturas, que seià en las de ad intra, que son la cmanacion del Verbo, con que emana del entendimiento del Padre, y la emanacion del Epirito Santo, con que procede del Padre, y del Hijo?

Que puede conocer el entendimieto encerrado, y foterrado en la carceldefte cuerpo? Ninguna cosa mas, que lo que alcansa por relacion deftos fentidos corporales, y por lo que deftos se puede seguir. Masde las cosas espirituales, q fon muy mas excellentes, no tiene especie propria, sino agena: y entiendelas solamente por conjecturas, y discursos. Por efto dixo Ari- Aristos, ftoteles aquella celebre fentencia: que affi fe ha nueftro entendimieto, para entéder las cofas alt: ffimas y clarissimas de naturaleza, como los ojos de la lecheza para ver el Sol. De aqui es, que fiendo la mas intelligible cola que puede aucr, por la perfecion, y conftancia innariable de su ser, es la que menos entendemos. Por lo qual dixo

muy biế vnPhilosopho, que affi co mo ninguna cosa ay mas visible, q el Sol, y ninguna 9 menos fe pueda ver por la reuerberacion de sus ravosen nucftra vifta; affi ninguna cofa ay, que sea de si mas intelligible, que Dios, y ninguna, que menos se entienda, por la alteza de su fer on omilion

Que mas exemplos puedo bulcar, para mostrar quanto este diuino mysterio exceda nuestro entedimiento, que nueftra propria anima? cuyo fer ningun Philosopho hafta oy, pudo entender, fiendo affi, que con su virtudvinimos, y nos movemos: víamos de todos los sentidos, disponemos, y ordenamos todas las cofas. Y experimentando todos los effetos della, no podemos conocer su effencia, y substancia, porque tanbien es espirito como el Angel. Quato menos podrà fer conecido este soberano mysterio?Y que locura seria dizir: No lo alcanfo con la razon : lucgo no lo creo?bafta al entendimiento humilde dezirlo Christo, y reuelarlo, y confirmarlo con tantos milagros para lo creer. Digan eftos altinos, y curiofos quantas obras tiene Dios hechas, que ellos no entienden. No hablo ya de los espiritos, sino de las cotas corpora-Eccl. 11 les . Oygan estos tales aquello que dize Salomon. Quomodo ignoras quasit via spiritus, & qua ratione compingantur offa in vetre pragnantis: sic nescis operaDei, qui fabricator eft omnium. Affi como (dize) no labes qual fea el camino del viento, y de q manera se fabrica, y enlazan los huesfos en el vientre de la muger prenada: affi no cono. ces las obras de Dios, que es el Author de todas las cofas . Por-

que quien podrá faber; como de vna tan fimples materia, procede tanta variedad de miembros, tantos huelfos; tan perfetamente enlazados vnos con otros; y tantas differencias de miembros, y fentidos deputados para fus officios? Y q de la milma materia, vna parte fe enduresca en los huessos, y nieruos, y otra se enternesca en car ne, y venas? Que digo, ni hablo, de las obras de Dios? Quantas obras hazen vnos hombres, que otros no pueden entender, antes que las vean? Quien podrá dezir, como se puede hazer vna pieça de seda de vnas babas de ciertos gusanillos ? Quien dirà, sino lo viere, que vn vaso de vidrio rajado, fue hecho de vna hierua, y de arena, y esto con solo vn Solgo?

Dexemos las obras de Dios. y dexemos las de los hombres, vamos a las de vnos gufanillos tan chiquitos, como fon las abejas. Diga el mas sabio de los hombres, como hazen las abejas fu miel, su cera, y susvasos, donde guardan el milmo miel? por cierto, que nadie sabrà responder a esto. Pues como quiere vn hombrezillo ignorante, que no alcanfa lo que fabe hazer vn animanillo can pequeño, subir todos los cielos, y compehender con su razon los fecretos de aquel altissimo, y foberano Senor? Humillemos pues nueftro entendimiento, pues ay tantas cofas, que trahemos entre manos, y no las entendemos como fon para inferir de aqui la incomprehenfibilidad defte dinino mysterio : y entender , que aquello, q los infieles tiene, por cftropieço para no creer estaverdad

es vna

és vna de las principalescausas, por donde ella deue fer creida. Porque que cola ay mas conforme a razon que sentir altissimamente del que es altissimo: y attribuirle el mas alto, y mejor, fer de quantos nueftro entendimiento puede alcanfar? y quando vuieremos alcanfado del colas muy alcas, creamos que ay otras infinitas, que no podemos entender. Porque pequeño Diosfuera,el que nuestro flaco entendimié to pudiera abarcar, y comprehender: y affi no fuera Dios, pues no lo puede fer, fino fiendo infinito: y lo que es infinito, està claro (er incomprehensible. Defta incompre-D. Gre. hensibilidad, dize S. Gregorio fue gor.1,22 figura aquel rio de agua, que viò Ezechiel c. 43. por eftas palabras. Dum mens in altam ducitur, sublenata videt in Deo quod non potest penetrare quod videt: Ideo Ezechiel tandem fluuium non potest transus. dare &c. Elto es que en la altiffima contemplacion, que vno tuniere de Dios, verà en el mismo Dios, que no puede penetrar lo que ay en el: y que quanto mas quifiere entrae co el conocimieto, mas le irà a negado en este profundo pielago de perfecio, como acacció a Ezechiel

Mor. s.

Ezech.

22.

43.

CAPITVLO. IIII.

Authoridades de la sagra .8 da Escritura acerca deste alto mysterio.

> Euemosluponer, que fue ne aceffario declararfe mas efte myfterio en el nueno teftamento, que en el vicjo, por caufa del mysterio de la Encarnació, en que confessamos el hijo de Dios auer encarnado en las entrañas de

Remig

la Virgen Maria, por virtud del Efpirito Santo; lo qual, no se podia entender, fino entendido este Sacramento de las tres personas divinas: mas en el viejo teftamento, no ania esta necessidad. De mas desto (como notò Galatino, fue pronidencia de Dios, para que aquel pue blo rudo, è inclinado a adorar Diofes falfos, no tomaffe occasion para adorartres diofes: que por efte refpeto dizen los Santos, que no hizo Moysen mencion de los Angeles en el principio del Genefis. En el teftamento nuevo pues, confra efta verdad, de lo que dixo la milma verdad Christo Iesus, enbiando a predicar fus Aposteles, a quien di. Gal. 1.2: xo. Euntes ergo docete omnes gentes cap. I. baptizantes eos in nomine Patris, & Matth. Filij & Spiritus Sancti, &c. Iten S. 18. Inan dize. Tres funt, qui testimoniu dant in calo Pater verbu & Spiritus Sanctus & hi tres vnu funt. No dixo. Hitres vnus funt, sed vnu funt. Para moftrar, fegun la exposicion de los Santos Padres, la vnidad de la effencia, y la Trinidad de las per Sonas. Iten Iuan. 14 DizeChrifto. Ioan. 14 Ego rogabo Patre, & aliu paraclitu da 15.616 bitvobis, vt maneat vobiscu in aterun. Y en otra parte. Paraclitus ante Spiritus Sanctus que mittet pater in nomine meo, ille vos docebit omnia, &c. &c. 15. Cu aute venerit paraclitus que ego mitta vobis á patre, spiritu veritatis, qui à patre procedit, &c. En todos eftos lugares, fe haze mécio del Espirito Sato, como de persona distinta del P. y del Hijo. En el testamento viejo, se descubrio, ò tanbie esta verdad, aunq no para todos; digo, no con tata cla

ridad, por las razones (ulodichas.

Primeraméte, en lasprimeras pala-

bras del Genesis, tenemos funda-

méto

Heb. I. Pf. 103. Ioan. 8.

Gen. I.

D. Aug. D. Hila. rius.

meto para efto. In principio creauit Deus cala, & terra. En las prime ras tres palabras, eftan tres argumé tos defraverdad, primero, en la palabra, In principio. Dize que criò Dios el cielo, y la tierra en el principio, q legu muchos Padres, es lo mismo, In principio, que, In filio, se guaquello de S. Pablo Perquem fe oit , & facula: yel Pfalmifta dize. Om nia in sapietia fecisti. Efte es el prin cipio de q habla Christo. Ioan. 8. Ego principiu, inquit, qui, & loquor vobis. Efta exposicion, es deS. Augustin, lib. 12. de sus cofessiones de S. Hilario, y de muchos otros. Aqui tenemos la fegunda persona. Mas abaxo fe haze mencion del Espirito Santo. Spiritus, inquit, Do. mini ferebatur super aquas . Però, porq fegu la raiz del Hebreo, Berefebit no fignifica infilio, aunq tigni fique in principio. Y es probable, q hablo alli delprincipio de tiéposde xemos efte fundameto, q firue, folo para los Catholicos. Vamos a la feguda palabra Creanit, a que en el Hebre, o responde Bara ytiene tres letras,a faber, Beth, Refch, Aleph, las quales fignifica las tres diuinas per sonas. Aleph, significa el Padre, por ges principio del nobre, Ab, q quiere dezir Padre. El Beth, fignifica al Hijo, por fer la primera letra que del nobre Ben, que fignifica hijo, y el Refch, fignifica el Espirito Santo, por ser principio del nobre Ruagh, que es lo mismo, q Spiritus.

Efte argumento; fe robora mas con el figuiente, que confifte en la palabra Deus a la qual, respode en el Hebreo Elohim affi queda diziedo Creanit Dij, pone el verbo en fingular, y el nobre en plural para moftrar la vnidad de la effencia cô la Trinidad de las personas. Ni es 015mg

respuesta copetente, dezir, que el nobre Elohim no tiene fingular en el Hebreo, pues confra lo cotrario por los doctos en efta gramatica. Veafeel dictionario de Rabi Mardocheo Natha, yotros en la palabra Elohe. Affi gno fe puedenegar auer mysterio en esto de se fignificar Dios en el Hebreo con vn nobre plaral, y no folo con Elohim; finota bie con Saddai, y Adonai, que tabie fon del plural, y efte es el myfterio de las tres dininas personas.

Affi tabié, son mucho de ponde rar los otros nobres de Dios, a faber Iah , que es leouah : y Ghal, que es, Ghelion, y El, que es, Elohim, como notô elP. Mariana, fobre el primero capitulo del Genefis: y esto todo es por abreuiadura. Donde me Mer. c. parece, le fignifica el mysterio dela 220 Encarnacion, en q el Verbo Eter-Excep. no, tato se abreuiò, como dixo Isa-434 yas y S. Pablo dize. Semet ipsu exi. 1/4. 10. naniuit, &c. Lo qual fue significa. & 28. do en las abreviaduras, ycopendios Ad Phide aquellos nobres. Vamos à otra lip.2. prueua que tenemos en el mismo Genefis, en aquellas palabras, que dixo Dios . Faciamus hominem ad Gen. 1. imagine, & similitudine nostra &c. Y luego an ade: Et creauit Deus ho. mine. Dize, Faciamus en el plural, por razó de las tres personas: yluego Creanit, en singular, por razon de la effencia, que es vna.

Claristima prucua ay desto en el Gen. 18. c. 18. del mismo Genesis, donde co fta, que vio Abrahan tres varones, los quales dize el Texto, que eran el Señor. Y ora habla Abrahan con ellos todos tres en numero plural como co muchos por razon de las personas, oraen numero singular por razon de la essencia. Y los mismos varones, ora hablan de fi en

plural

plural, ora en fingular. Dize el Texto, Cum eleuasset ocules Abraham apparuerunt ei tres viris stantes propé eum &c. Et dixit: Domine si inueni gratiam, &c. Afferam pauxillum aque, & lauste pedes vestros Grequiescite, &c. Revertens veniam adte tepore isto, &c. Notese bie estevari ar de numero, porq tego efte argumeto por efficacissimo, paraprouar elsatissimo mysterio de la Trinidad

En el tercero capitulo del Exo Exed. 3 do tenemos otra prueua: porque queriendo Moyfen faber el nombre de Dios, que le enbiaua a Egipto a dar libertad al pueblo, dixole Dios. Ego sum qui sum ait sic dices filijs Ifrael. Qui est misis me ad vos. Donde en el Hebraico está tres veles la palabra. Ehiè, que fignifica Elque es, Elque es, El que es, o tanbien. El que ferà El que fera El que ferá. Dixo tres vezes este nombre para fignificar el myfterio de la Cantillima Trinidad.

> Otros muchos lugares fe traen, para confirmacion defta verdad, que aqui no pongo, puedenfe ver en Galatino en todo el libro fegundo de Arcanis Catholica veritatis. Tales fon todos aquellos, en los quales se pone el nombre de Dios tres veles juntamente: como en el

Exod.e. Exodo. Dominator Domine Deus, &c. Y en el Deuteronomio. Audi Deut. c: Israel Dominus Deus noster, Do-6. minus vnus est . Y en el Psalmo. P[.66. Benedicat nos Deus, Deus noster. Ps. 32. Benedicat nos Deus, &c. Y nota Galatin. Galatino bien, que la palabra, Nolib.z.c. fter, puefta en el fegundo lugar, y I. applicada a la fegunda persona, Gen. I. y no a la primera, ni tercera, en I/ay.c. 6 estas dos authoridades: significa q la segunda persona, seria nuestra por especial mo do, que sue por la En-

carnació. Prueuase tabié, del Psalmo 32. que dize. Verbo Daicali fir Pf. 326 mati sunt, & spiritu oris eius omnis virtus eoru. Co el verbo de Dios, fuero criados los cielos, y del Espirito de su boca procediò la virtud dellos. Efte es el espirito de que se dize, q andana en el principio del mūdo, sobre las agoas: Spiritus Dni ferebatur super aguas. Para denotar suvirtud, yla efficiécia en la criació de lascolas. Enllayas, c. 6. repité los Scraphines la palabra Sactus, diziédo. Sactus Sactus Sactus Dous Deus Elnumero ternario muestra estela tissimo misterio dela Trinidad: yen dezir; Donsynavez, y Deus, vnavez muefrala voidad de la effencia. So bre las quales palabras, dize Gala- Galatitino vna cosa muy notable: a saber, nus whi que leyo en los Cométarios anti- supra. guosde Rabilonathas, Sadlus Pater, Sadus Filius, Sadus Spiritus Sadus Y en Rabi Simeon, dize efte Author, q halló tabie Sactus, hic est Pa ter, Sadus, hicest Filius, Sadus, hic est Spiritus Sactus. Y que los Rabinos modernos, quitaro de aqui los nobres de las tres dininas personas, por no cofessar este mysterio.

Lo mismo tenemos en aquellas palabras delfayas. Quod ex ore meo Ifa. 34 procedit ille mandauit, & Spiritus eins ip se congreganit ea. Aqui haze mencion del Verbo, y del Espirito Santo.

En el c. 48. del milmo Isayas, ay vna buena prueua en eftaspalabras segu la exposició des. Hieronimo, de Lyra, de Procopio, y de otros muchos. Accedite ad me, & audite Isay. 48 hoc:non à principio in absordito locu tus sum extepore antequa fieret, ibi era: Enuc Dons Deus misit me & Spi rituseius. Sobre las quales palabras dize San Hieronymo. Totam

Z73-

Trinitatem breniter, plene, & aperte distinguit. Con breuedad, perfeta, y claramente fenala las tres perfonasdininas. Llegaos a mi, dize, y oyd oftas palabras. No hable yo al principio en lugar escondido: den de aquel tiempo, antes que se hiziesse, yo chaua ahi. Y aora el Senorme ha embiado, y su espirito. Mucho es de notar aqui la attencion que pide, para lo que pretende dezir, como cosa digna de gran ponderacion. No hable yo, dize, al principio en lugar escondido. Los interpretes Hebreos, y Catho licos, entienden por esta primera habla de Dios, la ley que diò al pue ble en el Monte finay:porque esta fue la primera habla que Dios hizo en publico, ovendo todos los hijos de Israel la voz de Dios: por lo qual atemorizados grandemente con el fonido defta voz, dixero a Moylen. Hablanos tu, y oyrtchemos: no nos hable el Señor, porq por ventura no muramos. Y tras estas palabras, dize luego. En aquel tiépo, antes que esto se hizies. se, ahi estana yo. Estasson palabras que va continuado el mismo Dios. declarando que el era antes defte tienpo, y que ally estaua presente quado la ley te diò. Y añade luego. Y aora el Señor me ha enbiado, y lu Espirito. Veamos pues a quien enbio? Sin duda, aquel q se auia ha llado presente al dar de la ley, q era el Hijo de Dios; que es ante todo tienpo, y el qual juntamente co el Padre, y Espirito Santo, ordena todo. Y este dize, que sue enbiado del Señor, y de su Espirito al mudo, despues de dada aquella levescita, a datle nueua ley de gracia. Donde vemos expressas las tres personas dininas, que dicro aquella primera ley.

Notiené aqui que dizir los Rabinos. Solo Rabi Salomon, como mas atreuido para torcer la Escritura, y fingir patranas, para defcabullirse deste passo, finge vna, diziende, que aquellas palabras. Ibi eram, & nunc Dominus Deus misit me, & Spiritus eins. Abyostanayo, y el Señor me enbiò, y fue pirito: no son palabras del Hijo de Dios, sino del mismo Isayas. Y preguntandole como estuno ahy presente Isayas, que naciò feiscientos, y tatos años despues que se diò esta leyen aquel monte? Responde, que assi Isayas, como todos los otros Prophetas, fe hallaron presentes, al tienpo que se dió la ley, y que alli recebieron fus prophecias para predicarlas al pue blo, quando Dios se lo mandasse. De suerte, que segun esta glossa defte ciego Rabino, entonces eftauan viuos los prophetas, yluego mu rieron, y despues resuscitaron, quado predicaro fus prophecias. Pues. que cosa mas fabulosa, y massin fundamento, que esta? pregunto, q necessidad avia de infundir Dios el espirito de prophecia, quando diò la ley? no feria cofa masdecente, y mas ordenada, infudirlo officecidas las occasiones de los peccados, y embiar propheras a predicar cotta ellos? Si por cierto. Sin duda semejates disparates, como no tiené fudaméto, por si se cayé, y es de alguna manera authorizarlos, el ref poderles. Comucha razo Galati. Galatin. no llama a este persido Rabino. 1.2.c, 1. Callidissima vulpecula que non redis itineribus, sed tortuosis semper anfractibus graditur. Raposa aftutis fima, que nunca va camino derecho. Tal es este maluado en sus interpretaciones, afin de destruir los

fundamentos de las verdades Catholicas. Dios por su misericordia infinita, quiera alumbrar a estos mi serables, para q dexadas todas sus patrañas, abracen la verdad q les predicamos. Amen.

#### CAPITVLO. V.

De algunos exemplos, y semejanças, que nos pueden seruir para formar algun concepto deste diuino mysterio.

Eamos el tercero punto, que es como denemos cocebir efte fantissimo mysterio, para q no cocibamos alguna cofa material, è indecente. Para efto confideremos, que Dios nucltro Senor tiene en si mismo todo lo bueno, y perfeto, que vemos en lascriaturas, fin lo malo, è imperfeto, que ay en ellas. Y affi tiene el bien de fer vno, fin lo malo, que ay en ser solo : y tiene lo perfeto de fer en alguna manera muchos, fin lo imperfeto, que ay en fer dieerfos. Es vno en la effencia, y diuinidad: vno en la bondad, fabiduria, omnipotécia, y en todos los demas attributos. Y por efta razon las tres diuinas personas, como sonvindios tienen vn mismo poder, y vn mismo querer, y obrar, fin que aya entre ellas differentia de pareceres, ni contrariedad de voluntades, ni encontro en las obras, porque todas finten lo mismo, quieren lo mismo, y obran lo mismo fuera de fi con fumma paz, y concordia. Perô, juntamente son tres personas diftintas, y no vna; porque no carece Dios de la perfecion, y gozo que trae configo la communicació, y amistad perfeta entre igua les: ni podia fer faltarles esta pertecion. Y affi el Padre cumple eftos desseos communicando su divina essencia, y toda su sabidoria, y omnipotencia al Hijo. Yel Padre, y el Hijo communican lo mismo al Espirito Santo. Yentre los tres ay infinito amor, yamiftad perfetifi ma, como entre personas iguales, y lemejantes, que llegan a ser vna misma cola real, y verdaderamete en la substancia de su dinino ser. Y en efta communicacion, yamiftad, ay infinito gozo, y alegria, gozandole infinitaméte cada persona del proprio (er personal, que tiene la otra,

Y para que esta communicació, que tienen entre si las divinas per-Ionas le haga mas creible, le note tanbien, que segun la dotrina de S. Dionysio. Bonum est diffusiuum sui. El bien de su naturaleza tiene co- D. Diomunicarle. Y quanto mayor bien ny siuse. es, mas le comunica. Y como Dios 4 de di. sea summamente bueno, deue ser uin, noinfinitamente communicativo, la min. qual infinita communicacion, no puede auer, fino donde vuiere comunicacion de la propria esfencia, y naturaleza: porque todo quanto ha communicado a todos los Angeles del Ciclo, y a todas las criaturas del mundo es cofa limitada, y finita, y como nada, en comparacion de la communicacion de fu misma divinidad, y essencia; y assi no corresponde perfetamente a la infinita bondad defte foberanoScnor. Defte fundamento tan folido, concluiremos adelante la conue-

B 4

niencia

niencia del mysterio de la Encarnacion, y aora concluymos el de la procession de las divinas personas, en el mode q auemos dicho, y desta manera, ni hazemos a Dios folicario, ni escasso, ni esteril, que Isay, 66 es cosa agena de Dios, como el lo declarò por Isayas, diziendo. Nuquid ego qui alios parere facio, ipfe non pariam? & qui alijs generatione tribuo, sterilis ero? Yo que doy facul tad a los otros para engendrar, por ventura,me quedare efteril? Affi, que desta manera engradecemos la bodad de Dios, yexcloimos del la efterilidad, y soledad. Porque a no auer mas que Angeles, y hombres, con las otras criaturas inferiores. tan solo se quedaria Dios, como Adan estaua antes de Eua fer for-Gen. 2. mada de su costilla ; y assi aunque tenia muchas bestias, y de varias especies configo, dixo Dios. Non elt bonum hominem else folum facia. mus ei adiutorium simile sibi. Eftaua solo Adan en quanto no tuno conpania de su propria especie, y naturaleza. Pues en lo que toca a la perfecion, mayor es la diftancia, que ay de los Angeles, y hombres a Dios: que de las bestias brutas a Adan. Digamos pues, que Non est bonum Deum ese solum, y creamos con vna Fè muy humilde efte fantiffimo myfterie, donde ay la fulodicha communicacion de la naturaleza, fin perjuizio alguno de la -milma naturaleza, y fin que por effo fean tres diofes, fino vno.

> Deuemos tanbien advirtir, que en pinguna cofa de las que Dios hizo vsò de inftruméto alguno corporal, mas todo lo obrò folamente con su voluntad, y entendimiento: Porque con su divino entendimieto traçò este tan grande, yian her-

moso mundo, y con su voluntad, quizo criarlo: y en esse punto fue criado. Ipse dixit, & facta sunt: ipse Pf. 148. mandauit, & creata sunt. Y con for los cielos vnos cuerpos tan grandes, no coftaron al criador mas, que solo entender, y querer. Y lo milmo dezimos de todas las otras cofas, que criò. Puesaffi como creemos que Dios obra todas las cofas, con folo entendimiento, y voluntad,assi auemos de creer, que en esta procession de las dininas personas,no entreuiene mas, que entendimiento, y voluntad, y affi el Padre Eterno, con su divino entendimiento engendra la persona del Hijo, aquien comunica su misma naturaleza, y substancia. Y el Padre, yel Hijo, amandose infinitamente con la voluntad produzen la persona del Espirito Santo, el qual essencialmente es amor,segun aquello de S. Iuan Deus chari. Ioan. 4 taseft, idest amor, & quimanet in charitate in Deo manet. Yaffi no po nemos en este mysterio, mas que dos emanaciones, vna por via del entendimiento, otra por via de la voluntad.

Ynotese bien la differencia, que va deste divinissimo mysterio, al de la fanta Encarnacion del Hijo de Dies, porque en el mysterio de la santissima Encarnacion, hallamos distincion de tres substancias, ajuntadas a vna fola persona de Christo, que son carne, anima, y verbo Diuino. Mas en la Santiffima Trinidad, por el contrario en vna fola substancia adoramos tres personas dininas, que son Padre, Hijo, y Espirito Santo. En la Encernacion, las substancias son tres, y la persona vna. En la Trinidad la substacia esvna, ylas personas tres.

Delas

De las femejanças pues, y exenplos, que en las criaturas fe hallan pondré aqui los mas accomoda-Aug. 6. dos: Porque en fin (como dize San de Trini Augustin. ) En todas las criaturasse tat.c. 10. halla voftigio de la Santissima Trinidad, ypor el veftigio, conocemos el pie, de quié lo hizo, aunq no el ro ftro. El primero exemplo tenemos en los actos del entendimiento, y voluntad humana, y efte es mejor, que todos: no para prouar, fino para declarar algo defte foberano mysterio. Y por esto dixeron las Gen, I, tres divinas personas. Faciamus hominem ad imaginem, & similitudinem nostram. No dixeron ser el ho bre imagen expressa, y al viuo de Dios, fino: Ad imaginem, quiere dezir, que tiene en si alguna semejança para declarar este mysterio,

però, no para prouarlo. Confideremos pues, vn hombre de buen entendimiento, el qual fe pone a peníar en fi mismo todas las excellencias que de Dios recebiô, y confiderandose muy bien a fi, a faber, fu anima, fu cuerpo, fu ro Aro, sus mienbros, su ciencia, su nobleza, y todo lo mas: produzefe a si mismo en su entendimiento, y queda dentro de su propria anima todo espiritualizado en aquel concepto, è imagen que lo representa tode. Y como està assi representado, luego se figue el amor, y gozo de si proprio. A qui pues, tenemos tres cosas. La primera es Pedro. (pongo por calo) que conoce fu perfecion. La segunda, es el concepto, que détro de su entendimieto formò della. La tercera, es el amor, que defte conocimiento procede. Pues esto mismo cofessamos en aquella altiffima emanacion de las personas divinas. Però, está la differencia, que en el hombre efte concepto, y amor de si mismo, so accidentes, mas en Dios son subs Rancia, y no otra substancia, que la del mismo Dios.

Y para mas luz defto', confideremos la differencia, que ay entre nueftro entendimiento, y voluntad, en el modo particular, que cada vna deftas petencias tiene, qua do exercita lus actos. Porque el en tendimiento, quando entiende, afsemeja a fi las cosas, de mode, que el objeto que de fi es corporal, para que sea entendido, deue hazerse de alguna manera espiritual, y por esto dixo el Philosopho. Lapis est nobilior in intellectu, qua in seipso: que tiene mas noble fer la piedra en el entendimiento, de lo que tiene fuera del entendimiento . Porque en esta potencia està espiritualizada, por razon de la imagen, yconcepto que allà tiene. Affi, que nuctra anima para entender, forma efte concepto, è imagen mediante el entendimiento, el qual cocepto, o imagen, representativa, es vn accidente, y no llega a fer fubfrancia, porque el alma, notiene virtud para affemejar tanto; però, quanto mas efficacia tiene el entedimiento,tanto mas haze femejate el objeto a si mediante el dicho concepto, quedando fiempre el tal concepto, dentro de los limites de accidente. Propheniv leoped.

Consideremos aora la virtud intellectina de Dios nueftro Senor, que es vna substacia, con efficacia para affemejar a fi:claro effa, que aquello que produziere, ferá fubftancia: porque fi el concepto de Dios fuelle accidente, poca vetaja lleuaua Dios al hombre en fu modo de entender, pues no alle-

mejana

ED,CE

tamente, por quanto le quedaua el fer de substancia, en que no era lemejante. Necessariamente diremos luego, que como la efficacia del divino entendimiento es infinita, para affemejar a fi lo que entiende: y el mismo entendimiento divino es vna substancia; diremos, que entendiendo ab æterno a fi mismo produzio vn concepto, y vna imagen, que es substancia como el. Y esta es la segunda persona, y el Hijo de Dios, el qual, co-Hebr. T. mo dize San Pablo, es figura de la loan. I. substancia de su Padre, y su imagen inuifible. A quien San Inan llama Verbo, o palabra de Dios, la qual habla dentro de si, exprimiendo en esta palabra todo quanto sabe: y por esto se llama su sabidoria.

mejaua elobjeto entendido infini-

De aqui se collige la razon, porque la procession del Hijo, se llama generacion, que es, porque pro cede por el entendimiento, por modo affimilativo, Confideremos pues, que la virtud generatina, ycor poral, que tienen los viuientes corporales, para engendrar cofa femejante a fi: que en ellos dize gran perfecion, è si les faltasse, quedaria inperfetos: efta milma virtud tiene Diosen su entendimiento, y esta es su potencia generativa, con la qual pruduze vn concepto, que es So Hijo, en todo al Padre semejante. La qual virtud generativa, èinfinitamente affimulativa, fi faltaffe en Dios fuera Dios inperfeto cofa que la razon natural no confiente, ni admitte. Y agora se entenderà mejor lo que dixo por líayas. Nuquid qui alios parere facio ipfe non pariami & qui alijs generationem tri buo sterilis ero? Lo qual, aunque lo entienda de los Hijos adoptiuos:

con mucha razon se applica al His jo natural, de que hablamos.

Vamos agraa la procession del Espirito Santo. Consideremos pues, el modo que tiene nueftra voluntad, quado ama, que es no traé. do a fi las cofas, ni espiritualizandolas, como diximos del entendimiento, sino yendo a ellas con inpe to,y mouimiento; el qual inpeto, y monimiento de la voluntad para las cosas amadas, produze vo termino, como produzen todas las ac ciones, el qual termino se llama amor, y al acto de produzir efte amor llamamos amar. Effe termino deftes actos de nueftra voluntad en nosotros, es accidente, porque nueftra anima quado ama, aurque mediante a quel mouimiento, o inpeto fe va ala cofa amada, y affi dizen por encarecimieto, que Ma. gis est vbiamat, qua vbi animat. Co todo esso, no puede communicar fu fer, ni fu substancia: solamente se communica mediante aquelamor. d es vnaccidente. Però, Dios nueftro Senor, por elacto de fu volun. tad, con què se ama a si mismo, com municale infinitamente ad intra: y produze vna substancia, que es su milmo amor el qual no puede les accidente, perque feria Dios mudable, pues tendria en si conposicion de accidente, ysubjeto: ni fuera substancia summamente simples como en lo que todo repugna a la razon patural

Gen.

Pongamos otra semejança, para declarar la procession del Hijo. Está vna persona mirandose a si misma en vn espejo, la experiencia nos enseña, como produze en el vna imagen, que representa persetaméteis propria sigura. Luego, que ma rauilla es, que aquel Padre sobera-

16.9.

no, cu-

no, cuya virtud, ypoder es infinito; mirando a fi milmo, produzga detro de si la imagen perfetissima de fu Hijo? fine, que la differencia eftá en que la imagen del espejo es accidente, mas efta, es persona subsi-Rente, que por si tiene su ser . Pues fi vna vez admitimos virtud en el entendimiéto dinino para esta pro ducion: como quiera que suvoluntad no sea inferior en pada al entedimiento; configuientemente denemosadmittir, que puede produzir tanbien substacia, como el mismo entendimiento. Y como quiera que no ava mas actos immanentes (que l'aman) q el del entendimieto, y voluntad: Siguese, que no ay mas personas in divinis, que el Padre, que no es prodezido, y el Hijo, y el Espirito Santo, que proceden por eftes dos actos. Yen efto, corretanbien la comparacion del efpejo, que si sienpre estuniesse vna persona mirandose en el, siempre effaria produzindo aquella figura. Y si eternamente estupiesse mirado eternamente eftaria produzindo la tal figura. Y affi, porque el Pa dre celeftial està sienpre mirando su dinina essencia, sienpre estàproduzindo la persona del Hijo. Y por esto dixo el Psalmista: Ego hodie genuite. Yo to engendre oy. Este Hodie, es el dia de la eternidad, q no tuuo principio, ni tendra fin : y como la generacion de su imagen fue, y les, y ferà fienpre : affi canbié lo es la producion de lu divino Amor, que es el Espirito Santo, pues en todo fon iguales que ou l'asq

Y para que declaremos mas esta igualdad, que tiene el Hijo, y el Espirito Santo, con el Padre en la cternidad pongamos otro exemplo del Sol, que es la mas excellente de

Defig

las criaturas corporales: y affi en muchas cofas tiene femejança con su criador. En el Sol, pues vemos tres cofas, que son el mismo Sol, y la luz que nace del, y el calor que procede del Sol, y de la luz: por lo qual San Pablo llama al Hijo de Heb. I. Dios, resplandor de la gloria del Sap. 7. Padre: y el Sabio le llama. Cader lu cis aterna, & speculum fine macula Dei Magestatis. Esto es, blancura de la luz eterna, y espejo sin macula de la Magestad de Dios. Y é el Sym bolo se llama Lumen de lumine. Donde tanbien es de notar, que afsi como el Sol sin ya mascessar, està produzindo la luz: yelvno, youro al calor, affi el Padre Eterno, fiépre efrá produzindo la luz eterna de su Hijo: y ambos juntos al Espirito Santo. Y affi, como fi el Solfuera eterno, juntamente fuera eterna la luz, que del procediera, y el calor de ambos, porque tato que me dais Sol, luego ay luz, y calor : affi por quato el Padre es ab æterno, affi el Hijo, y el Espirito Santo, son ab æterno: de modo, que no ay aqui primero, ni poferero, fino todas las personas dininas abraçan yna misma eternidad.

Enceded vn candil en vna cafa, en el mismo punto, que ay candil encendido, luego la casa queda llena de luz, aunque la luz nasca del candil; assi tanbien, en aviendo Padre Eterno, luego vuo Hijo, porque es Lumen de lumine. Y luego vuo Espirito Santo, que es calor, que acompaña esta luz divina.

Otra semejança ponen de ouefira anima, y de sus potencias, que son memeria, entendimiento, y vo luntadi applicando la memoria, en la qual està el deposito de todas las ciencias, al Padre : en quien estan

sodas

Pf. 2.

todas las riquezas de la divinidad: y el entendimiento alHijo, el qual (como auemos dicho) esproduzido por el entendimiento del Padre: y la voluntad (q es potencia co que amamos) al Espirito Sato, que procede por la voluntad del Padre, y del Hijo juntamente: y estas tres potencias de nuestra anima, no son tres animas, fino vna fola.

#### CAPITVLO.

Ponese algunos milagros, y reuelaciones acerca del mysterio de la Santissima Trinidad.

1.2.6.49 part . 3.

TO faltan milagros, y reuelaciones, que hazen muy creible efte dinino myfterio. Primeramente, muy sabido es lo que acacció al B. San Augustin, y lo refiere Cantiprato, y otros. Andaua efte Santo Dotor vn dia, quando componia lus famolos libros de Trinitate, passeando en la orilla del mar, junto a su Ciudad de Hyppona, por se recrear vn poco de su estudio. Andana algun tato lexos defusclerigos, yde algunos prelados, que le buscauan para tratar sus dudas con el; porque no le impediessen sus contemplaciones, y confideraciones fantas. Andado assi el Santo vna tarde, hallo vn niño muyhermolo, cerca de la mar fentado, el qual estana con mucha anfia, y cuydado, haziendo vno ho yo chiquito, como es coftumbre de ninos, y con vna cucharra, facawa agua de la mar, y cchauala en fu

hoyo. Viendole el Santo, parò, y preguntale, que hazeis aqui chiqui tillo: en que os occupais ta de proposite?Responde el niño? Quiero conefta cucharra traer a efte hoyo toda la mar. Sorriosevn poco el Santo de la respuesta del nino, vdixole. Como os parece a vos, que esso sea possible? no veis, que es el hoyo angosto, yla cucharra pequena para tanta cantidad de agua? A esto dixo el nino. Veis vôs esso? pues yo os digo, que mas possible me es a mi hazer efto, que a vôs po ner en execucion lo que aucis intentado de declarar en vn volemé el mysterio de la Santissima Tripidad. Luego desapareció el niño, y quedò el Sato muy admirado, glorificando, y alabando a la dinina Magestad.

El Cardenal Sa Pedro Damian Lib. To dize, que fiendo Hildebrando, an- Epiff. 9. tes de ser Papa, Prior en la Orden Cluniacense, fue Inez delegado en vna causa del Arcobispo Ebroicefe, y le conuenció miraculosamente del crimé de Simonia de que era aculado. Auia el dicho Arcebispo correnpido condineros a todosfus accusadores, por dode no se le pro baua la culpa. Mandole el legado Hildebrando, que dixera el verso Gloria Patri, & Filio & Spiritui Sa. to. El Arcobispo dizia muy bien Gloria Patri, & Filio, però no podia pronunciar la persona del Espirito Santo, porque su peccado era contra el Espirito Santo . Fue depuesto de su filla, y confessó su culpa. Tanto qua hizo la confession. claramente dixo el verso entero. Gloria Patri, & Filio , & Spiritui Sancto. To 9 1000

En la historia de San Francisco Lib. 15. se cuéta, y trahelo Thomas Boxio cap. 3. De sig-

de signis Ecclesia) Como NuestroSe nor dio a entender la Fè de la Santissima Trinidada Santa Clara de Monte Falco, por vn modo admirable. Porque muerta esta Sata, hallaro en sus entrañas tres peloticas de carne, y pezaua tato cadaqual dellas como las otras dos y era todas iguales en cantidad, y semejates co la figura, y se haze oy en dia la prueua en vn pezo cada vez que quieren. Ay tabié en su Monasterio vnvalo de lu langre, o cada ano el lucues fanto hierue, estando todo el año como elado. Tabiéfe hallò en su coraçon esculpida toda la Pallion de Christo nuestro Senor por lo qual diô N. S. a entender las riquezas de la Fè, y copaffio, q efta Santa Virgen tuuo de Christo.

Cuentan S. Antonino, y Eutronin. 2.P pio, que vo herege Arriano, como no creyesse la igualdad de la santisfima Trinidad, baptizana defta ma nera. You te baptizo en el nombre del Padre, por el Hijo, en el Espirito; mudando la forma, que Christo nueftro Senor ania inflicuido: ycomo vn dia quiziesse baptizara vno defta manera, huyo el agua, y fe hizo inuitible, y quedaron los herea ges muy confulos . Esto acacció anode 48 2: Clota an offe aco . is C

De Olimpio herege Arriano, qu blasfemò contra la santissima Tri-Life, 3 nidad , cuenta Platina , Sabellico SAnt, 2 y S. Antonino, que vn Angelle arp.tit. 12 rojo tres lanças del cielo, para que c.1.6.81 con tantas heridas muricífe, como personas ania injuriado.

Del Obispo Sacense, cuenta Sigiberto, que diziendo Missa en Fra cia, quado la heregia de Arrio yua cudiendo, cayeron en el altar tres gottasreiplandeciëres de igual gradeza, yelaridad, yluego fe ajuntaro y se hizo de todas ellas vna piedra preciosa: la qual pozieron en me. dio de vna Cruz de oro adornada con otras muchas piedras preciolas al rededor, las quales luego fe cayeron, y no pudieron eftar con ella,y era vn myfterio admirable, que los Catholicos mirandola la veyan con gran resplandor, y deuccion luyasperò a los hereges parecia vil. Y hazia la piedra muchos milagrossel son all sign amoun

A cerca del mysterio de la santistima Trinidad tuud nueftra Made S. Terefa delefus muy grandes intelligencias. En el capiculo 39. Sa delede su vida, dize assi. Estando vna sus. vez rezando el Symbolo de San Athanaho Quieumg, vult Se medio a entender como era va folo Dios, y tres personas tan claro, que me espanté, y consolè mucho. Hizome grandifimo provecho. Y en el capitulo 40. trata de otra [cmejante intelligencia del mismo mysterio, diziedo. Pareciame q ha blauan todas las tres personas, que le representauan dentro en mi alma distintamete, diziendome que desde este dia veria mejoria en mi entres colas, que cada vna deftas personas me hazia merced.s.en la caridad: en padecer con contéto, y en fentir cha caridad con encendimiento en clalma. Entendiaquellas palabras, que dize el Señor, que oftaran con el alma que eftá engracia las tres dininas personas. Mas adelante, dize efto. Vna vez eftado en oracion, me mostio el Senor, por vna manera de vision intellectual, como estava el alma, que està en gracia, en cuya compania vi per vna vision intellectu. al que toue, la Santissima Trinidad de cuya compania venja aquella

In fun

STO EST

Tirkba Ki

S. Anto-

tit. 8. c.

1.6.8.

alma

Sadi

alma vn poder que leñoreaua toda la terra. Dieconieme a entendera, quellas palabras de los Cantares-Dilectus meus descendit in hortum sum. Mostrome tanbien como efiá el alma, que eftà en peccado fin ningun poder, fino como vna persona, que estuniesse del todo atada y liada, y atapados los ojos, que auque quiere ver, no puede, niandar, ni oyr,y en gran escuridad. Hizieronme tanta laftima las animas que estan assi, que qualquiera trabajo me parece ligero per librar vna. Pareciome que a entender esto como yo lo vi (que se puede mal dezir) que no era possible querer ninguno perder tantobien, ni eftar en tanto mal. En lasmoradas septimas capitulo primero, habla tanbié de otras intelligencias que tuno deste divino mysterio.

In fummapre. verbo Fi

dis.

V.na cola cueta Iuan Promyard. que firme para nueftro intento. Tuuo, dize el B. San Bernardo en fu Monafterio, vn religioso muy tendicantin tado del diablo. Quiso el Santo dar le remedio, y examinole en la Fer preguntole fi creya bien todo lo q creemos los Christianos, Respondiole el nouicio, que tenia duda en vna cola, a faber, de que manera Dios confer vno, y fimplififfimes podia ser Trino en personas. A esto le acudio el Santo con vna bucna razon: ven acà hijo (dize) Quando tu empeçafte aoyr Philotophia no te parecian todos los argumentos, por pequeños que fuellen, mui: difficiles, y atu parecer cocludetes los quales aora te parecen muy cla ros, y to ries de ti mismo quando dudavas en ellos? Respodió el novicio Affi es verdadPadre. Torno el Santo. Pues la causa defto donde p: ocedio?por ventura, de la diffi-

cul dad de las milmas cosas, o de la flaqueza de tu entendimiento?por cierto (dize.) Bien claro effà que de tu entendimiento procediò esto, y no de las cosas: Eras entonces mas rudo que aora: no tenias el entendimiento tan cultivado, fuiftete mejorando con el eftudio, a que te applicafte, por donde llegafte a tiempo en que te parecia claro lo que antes no podiaspercebir. Desta manera passa el negocio en las cosas de la Fè, y en el mysterio de la Santiffima Ttinidad de que dudas: porque estas cosas quando fueren vistas en el libro de la vida pareceran muy claras: y fi aora parecen difficiles, es por falta de nueftro entendimiento, y no de los mysterios en si. Bien te deves acordar de lo que dize el Philosopho, que nueftro entendimiento, quando le quiere hitar en las co-1.6.8. fas muy intelligibles, queda. Sicut oculus noctua ad lumen folis: Como el ojo de la lechuza puesto, y Ariste. hitado en el Sol. No procede por teles. cierto del Sol el no podiere lesojos hitarie en el: fino de la flaqueza de los mismos ojos. Por dondehijo acuerdate de lo que se dize en San Joan, ca. Ivan. Si credideris videbis gloriam II. Dei. Con efto confoio el Santo y remedió a sunouicio, milo de

Concluyamos esta materia con vna autoridad del mismo S. Bernar Ber. indo. Est, inquit, Trinitas creatrix Pa fer parter & Filius & Spiritus Sanctus: ex nis fer. qua cecidit creata Trinitas, memoria, 1 ratio, & voluntas. Et est Trinitas per qua cecidit, videlicet per suggestionem delectatione & confensum. Et est Trinitas in quam cecidit, videlicet, impotentia cacita, immunditia . Et eft Trinitas per quam resurgit, Fides, Spes, Charitas.

Su di

Su diuina Magestad nos de esta Trinidad de virtudes, para reparar los tres danos de nuetras tres potencias, por quienes. Y a los infieles del ludaismo, que no conocé, ni creen el soberano myferio de las tres diuinas personas, les de su fauor, y ayuda, para que le conofcan, yle cofiessen, puessin ello esta muy lexos de su remedio. A los quales buelno a dezir la fegunda vez, que miren, y remiren muy bie a Pedro Galatino en su segudo libro de Arcanis, yparticularmente en el capitulo 17. donde trae fetenta, y dos nombres de Dios, que los Cabalistas sacaron del capitulo 14 del Exodo, los quales fetenta y dos nobres, todos tienen tres letras : yel mysterio es, significarse aqui las tres personas divinas de la Santisfima Tripidad, como dize el mifmo Author.

quede les entideres lentide pro CAPITULO. VII.

uniade of los ciegos ludios, por

De los attributos de Dios. ing ay en commun.

THE THE PROPERTY OF THE PROPER

Ara dezir alguna cofa de los attributos dininos en partidular, es menefter dezir primero algo dellos en communipara lo que suppongo, que hay dos modos de conocera Dios nuchro D. Dio. Senor (segun dotrina de San Dionysio) y de formar dentro de nuemystica ftra alma vn concepto verdadero, Theol c. y proprio, que sea imagen de su di-3. & de uinidad:vno por affirmaciones:po diuinis piendo en Dios las excellencias nomin. que ay en las criaturas, con modo muy mas perfeto, diziendo que es bueno, sabio, poderoso, &c. Otto por negaciones, quitando de Dios lo limitado, que vemos en las criaturas : por fer cofa indigna de fu grandeza. Y por esto dezimos que es Infinito, Immenfo, Incomprehé fible, Ineffable, &c. Efte (egundo modo de conocera Dios, dize mas con su infinita grandeza, y nos abre la puerta para el otro primelogo: trates on la primera parte.or

20 Para efta dotrina quedar mascla ra, pongamos vn exemplo: Dos modes ay de hazer vna imagen: vno por pintura, otro por esculptura. El primero se haze anadiendo varios colores, y rayas fobre la rabla. El segundo, quitando co el sinzel muchas partezicas della:hafta dexar entallada la figura. A sfi pafsa tanbien en los modos de formar imagen de Dios sulodichos a faber por affirmaciones, que correspode a lo anadir de los colores: y por negaciones: que es semejante alquitar las partes de la tabla, pa ra hazer la imagen.

El Dotor Francisco Xuares, ana Suar.li. de otro tercero modo de conocer de esen a Dios,a que llama relativo, que es tia Dei en orden alas criaturas: y aun otro cap. 3. quarto a que llama por conueniecia analogica con las milmas criaturas: anadiendo fiempre negació, o conparacion: con que se declare no estar aquella perfecion en Dios del modo que está en la criatura; fino por otro mny mas excellente, y accommodado, a quien tiene el existir por essencia. Però, estes dos vicimos modos fe contiene en los primeros dos bien explicados yafe fi no ay para que nos detengamos en ellos. Por aqui (centéderà elmo dode hablar deS. Dionyfio, quado va defta prepocifio. Super, élos no bres de los dininos attributos, lla-

rarchia.

CA.

D. Dio.

man-

mandole. Super substantia superbonus, super sapiens, &c. Con la qual proposicion, nos enteña a formar concepto de Dios, alli por affirmaciones, como por negaciones en la manera (ulodicha.

Y Paramas luz, yclaridad defta materia, se noten las divisiones de los divinos predicados, glos Theologos tratan en la primera parte de S. Thomas. Primeramente, vnos predicados se dizen de Dios propriamente, y le llama proprios, co. mo Iusticia, Bodad, Sabi toria, &c. Estos significa perfeció sin mescla de inperfecion. Otros le dizen de Dios impropria, ymetaphoricame. te:y estos traé configo inperfecio: como Penitécia, polor, ojos, Pies, Manos, &c. Yaffi vemos, que la Efcritura attribuye a Dios dolor, y pe nitécia en el Genesis, donde dize. Panitet me fecise hominem, &c. Y en otras partes le attribuye cofas corporales, compojos, pies, manos &c Oculi Domini Super instos . Vbi Heterunt pedes eins; operamanuum eins, & e. porq ninguna cofa deftas ay en Dios, y folaméte nos quiere el Espirito Santo declarar por estes nobres, los attributos proprios de Dios: como se puede ver en S. Dio nysio en su libro de diuinis nominibus, y de cælesti Hierarchia, en S. Thomas co fus expositores, en la questio 13. de la primera parte, y é el artie. 9. de la primera question. Dize el angelico D.en efte articu lo,alegado al milmo S. Dionyfio, q mas coueniece fue, q los dininos attributos fe nos declaraffen en la Escritura sagrada, co figuras de cuerpos viles, que de cuerpos nobles, portres razones. La primera, porq poresta via queda el entedimieto humano mas libre de poder errar.

por quedar mas cierto que lostales predicados, no se dize propriamete de Dios: y pudiera alguno dudar desto fi le tomassen estas merapho ras de cuerpos mucho nobles. Espi cialmete dudaria aquellos, q no fabé llevatar el pélamiéto a colas el pirituales. Iten, por q este modo es mas coueniète al conocimieto q tenemos de Dios en esta vida, en la qual mas le nos manifesta lo que no es, q lo que es. Vltimaméte, por que defta manera se occulta mejor a los indignos las cosas de Dios. Muycelebre esa efte propefito de las metapheras, aquella sétécia del milmo S. Dionysio. Impossibile est aliter nobis lucere diuinum radium, nisi varietate sacrorum velaminum circanuclatum. Los velos de que habla aqui el S. D. son los tropos figuras, y enigmas de q eftà Ilena la fagrada Escritura. Y estees el resvaladero de los ciegos Iudios, por que quieré entéderen sentido pro prio lo gie ha de tomar en lo inpro prio, y a lo cotrario, como ditemos en otra parce of mile this 2019CL

Otra diussió de los diuinos predicados, es en affirmativos; y negatiuos. Co los affirmatiuos, affirmamos alguna cofa de Dios, como fer Iufto, Sabio, Omnipotête, & c. Co los negatinos negamos en Dios to do lo q es inperfeció, como son estos, Increado, Incorporeo, Infinito. Immélo; Imutable, Incoprehéfible Innifible, Ineffable, yotros tresmas q en su modo de significar no dize expressanegació, peró a los negati uos los deuemos reduzir, por o fiepre de alguna manera inuolué la di cha pegació, los quales so Simples. Vno.y Eterno. De vnos, yotros di remos a delante mas primero de los degativos spoq ordal ouond

D. Dio. my s.de Celesti Hierar. chia c. I

arry leteca

CA.

Gen. 3. P/33. Pf. 133. Pf. 18.

D Th.I P 9. 1.

D. Dio. # Y/ c. 2. deCale. Sti Hierarchia.

man.

## CAPITVLO. VIII.

# De la sinplicidad de Dios.

Ste predicado simplex, quado lo predicamos de Dios, fignificamos negacion de co posicion, que es lo mismo que dezir no ser Dios conpuesto de partes, como fon las cosas criadas. Por que las cofas corporales, conponéfe de materia, y forma; y los Angeles aunque no tienen materia, y for ma, que son partes physicas, con to de, componense de genero, y dif-V. Suar. ferécia, a que llamamos partes mein met. taphysicas. Y todas las criaturas, al disp. 31 si espirituales, como corporales, se componen de fer de essencia, y ser de existencia. Y aunque en este mo do de conposicion en lascriaturas, ay variedad de opiniones, contodo, en esto convienen los Dotores, que para la tal composicion, es necessario que el ser de la actual exi-Rencia, no conuenga a la essencia criada de su intrinseca naturaleza; porque si conueniesse de su intrinfeca naturaleza, ni con el entendimiento se pudiera imaginar alguna composicion: y assi ya la cal criatura, no fuera criatura. Defre modo dezimos, que se ha la existencia de Dios, para con la essencia del mismo Dios: por donde no tiene lagar en el conposicion de existencia con la essencia: a saber, porque a Dios, de su intrinseca naturaleza conuiene existir. Quea no ser affi, auria en el dos inperfeciones, quado menos : la vna, que su essencia de si seria Ente potencial solamente, y no actual. La otra, que en razon de entidad actual, necossariamente dependeria de quien le dies se la existencia, y actualidad. Yestas dos inpersecciones repugnan to talmente a Dios, que es primero Ente, y primero principio.

Composicion de partes integrantes, no la tiene Dios tanbien, porque es puro espírito. Ni de materia, y forma, porque como es pes fetissimo Ente, tiene su ser por lo mas perfeto modo, que se puede imaginar, y efte estenerlo con fum ma fimplicidad, y no con vnion de muchas partes : porque las partes conponentes, en quanto tales, fon mas imperfetas, que el todo, y cadavna dellas no inclue toda la perfecion de las otras. Y demas defto. fon Entes incompletos, o intefficientes en razon de Entes. Por donde el Todo, que deftas partes re sultaffe, no podia ser totalmente perfeto, pues tendria efta gran inperfecion, que era conftar de partes imperfetas, y depender dellas. Por las mismas razones no solo no tiene pios en si composicion de partes, mas ni el puede fer parte componente de cosa alguna.

Perô, esta dotrina no exclue el Santissimo mysterio de la Encarnacion, porque solamente la vnion hypoftatica no suppone inperfecion de la parte del suppuesto, en que se haze, ni la trac configo. Lo primero consta, porque sola esta vnio le haze en suppuetto, que es substancia conpleta, y entera. Lo fegundo confta tanbien, porque fe haze la tal vnion, fin mutacion alguna de la parte de Dios. Nita poco por lo susodicho, se exclue el myftrio de la Santissima Trinidad, en lo qual no ay conposicion de partes realmente distintas, sino vna ineffable conflitucion de la

in met. disp 30. sect. 3.

C 3

de

de la naturaleza divina, que offencialmente es subsistente, con las perfonas con que realmente fe talmente a pios, cee espirante

De lo que anemos dicho, acerca de la divina simplicidad, se infie ne que aunque Dios tenga en fitodas las perfeciones, que estan repartidas por fus criaturas; però, en el mismo Diosno son mas que vna fimpliciffima cofa: en la qual fe encierran como el valor de muchos reales, y quartos fe encierra en vn folo doblo de ciéto. Yaffi en Dios lo milmo es su Sabidoria, su Bondad, fu Caridad, fu Mifericordia, y su Omnipotencia, con todas las demas perfeciones que tiene, sin genero de conposicion, ni diuifion. Yen cada perfecion estanenbeuidas todas, y todas en cadavna. De suerre, que su Bondad, es su mis--ma Omnipotencia, y fu Omnipotencia, es su Sabidoria: y affi en lo demas. De aqui es, que no folaméte en la machina del munde, fino en cada obra de Dios, por fi fola resplandece la junta, y vnion de sus admirables perfeciones, y por ella podemos conocer, que la Criador es poderofo, fabio, bueno, infinito, ramable, &come le la maio a maio sa

- Aqui no puedo dexar de aconfejar, que a la imitacion desta diuina fimplicidad, deuemos juntar en cada vna de nueftras obras la variedad de las virtudes principales, que pueden resplandecer en ella, de manera, que cada obra fea tanbien a su modo, vna, y muchas y abrace muchos affectos fantos: porque firezo, o ayune, o doy limolna, esta obra, puede ir aconpanada con affeto de amor de Dios, de confiança de obediencia, de humildad, de temor filial: y otros . Y

quiçà, por esta causa Christo nuefiro Señor llamó ojo a la intenció y ala obra cuerpo. Si oculus teus Matt. 6 fuerit simplex totum corpus tuum Luc. 11. lucidumerit, &c. Dando a entender, que como el cuerpo tiene muchos miembros, y partes : affi cada obra ha de tener varios exercicios de virtudes, endereçados todos por el ojo simplicissimo de la pura intencion á gloria de solo Dios.

#### apelas cola corporales copposité CAPITVLO. IX.

tendomo (on ist corrected Por

## De la Infinidad diuina.

Y. Swar. ferecis, aggallantemos on tesmic-L segundo attributo negatiuo de Dios es, su Infini-Adad, y tenemosle expresso Pf. 144 en la fagrada Escritura. Magnita. Cap. Fir dinis eins non est finis. & Baruc 3. miter de Magnus est & non habet finem, &c. Contesta el Concilio Lateranen Trinit. fe , y el bienauenturado SanDio D. Dionysio. Magnus inquit, est Deus su nys.c. 9. per omnem magnitudinem, omnem de divitransiliens insirmitatem . Llamale nis no-Diosinfinito, no por teneralguna ca min. tidad corporea infinita, pues no es cuerpo, fino espirito. Sino por su infinita perfecion. En la qual no puede tener superior, ni igual, que sea de distinta naturaleza. De mas defto, dize tanbienefte attributo. tener Dios abaxo de si todas las cofas, que de qualquiera manera se pueden imaginar perfetas, aunque se proceda in infinitum.

Effe attributo de Dios, conocieron aun algunos Philosophos Gentiles, especialmente Aristote. S. Phys. les, annque no lo prono bien por el text. 7. mouimiento infinito, porque noay & 12. tal monimiento, ni lo puede auer. met. tex

La razon natural, y propria defto, es la que se funda en la criació del mundo,y de quanto ay en el. Consta evidentemente, que crio Dios el mundo, y lo hizo de nada; loqual no podia fer, fi Dios no tuuiesse po der, y virtudinfinita, porque estos dosextremo fer,y no fer, diffainfinitamente: yalli es menefter virtudiofinita, para que le puedan ajuntar. Y aueriguado vna vez, que tiene Dios poder infinito: lo mif mo fe ha de dezir de fu fer, y de to dos fus attributos: porque el poder es consequente al ser : y quientiene poder limitado, tiene tanbien fer limitado: y por el contrario, fi el poder es infinito, el ser es infinito, y los demas attributos tanbien. Porque fino fueron ellos tanbien infinitos, ferian las perfeciones de Dios defiguales, y feria esto voa monttruofidad: feria finalmente, Dios inperfeto: Lo qual forçadamente han de admittir los Talmudiftas, o quieran, o no quiera: pues defraudan a Dios en algunas perfeciones, como adelante se vera. Y esta esotra razon de lo que dezimos, a faber, la perfecion del fer diuino, porque como Dios sea el mismo ser por essencia, es Ente per fetiffimo, luego inclue tanbien efta perfecion, qes ser total mente infini to, porq quié no participa de otro el ser, y razon de Ente, antes lo tiene de su naturaleza: no puede tener en si la perfecion de Ente diminuta. Luego inclue todo el Ente, y toda la perfecion de Ente: y alli es infinito en la perfecion.

CAPITVLO.

De la Inmensidad de Dios nuestro Señor.

lguele tratar como Dios es fu fer, y fu substancia en todos los lugares, affi en la tierra, como en todos los elementos, y ciclos, finalmente, en todas fus criaturas. Esta verdad està muy expressa en la fagrada Escritura Immensus est, & non habet finem. Si ascendero in Celum tuillices: si descedero in in fernum ades. lolue 2. Deus in Calo far sum & in terra deor um. Icr. 23 Calum & terram ego impleo, Efta tanbien definido nel capitulo. Fir miter de Summa Trinitate: y tiene- Trinit. lo San Athanafio en fu Symbolo. Ibi Immensus Pater immensus Filius, immen sus Spiritus Sanctus. Efto milmo enfenan los Santos Padres, aunque ni todos vían de la palabra (Immenfus) porque declaran efte attributo, con dezir que eftá Dios en todo lugar, y en todas las cofas fin fer circunfcripto, ni definido de lugar alguno; ni de cofa alguna. Y es de notar, que este attributo, aunque se infiere de la infinidad de Dios, de que hasta aora tratamos: con rodo, tiene efta differencia, que la Infinidad niega ter mino en la perfecion essencial. Mas la Immensidad niega termino en la presencialidad substancial, que Dios tiene en todas las partes, o (hablando mas claro) niega termino de lugar en Dios.

Segun efte attributo de la Immenfidad, dezimos que puede eftar Dios infinitamente presente en todas lascofas pessibles, aunque fe multipliquen in infinitum: y affi, fi Dios criara, arriba del Cielo empireo otros mundos (como pudiera criar Jen todos ellos, y en todas las partes dellos, eftuuiera, como està en este que criò. Y esto

quizo

Baruc. P/. 138 Io ue. z Cap.firmiterde Summa

6.

5. stro.

Lact.

contra

P/. 144. quizo dezir Dauid en, aquellaspa-Pf. 150. labras. Magnitudinis eius non eft fi-2. Paral. nis. Icon. Laudate cum secundu multitudinem magnitudinis eius. Icen. 3. Reg. 8 Calum & Cals Calorum non te ca. piunt. 3. Reg. 8. Si Calum, & Cali Iob. 11. Calorum te capere non possunt. Y en 10b fe llama Dios. Excelfior Calo, profundior inferno, & longior terra. Y la Iglesia canca en loor de Iofac z la Virgen estas palabras. Quem cali capere no poterant, tuo gremio cotulifi. Que truxo en su vientre, el que no cabe en los Cielos. Y alli efta verdad de que la immensidad de Dios se estienda a todas las cosas possibles, es de Fè, como la primera de que está en las que criò.

Efte attributo conocieron tanbien algunos Philosophos referi-Clemet. dos ipor Clemente Alexandrino, Alex.l. por Lactancio Firmiano, y por S. Cyrillo. Entre los quales Philosomatum. phos, el que mas claro hablò, fue Ermes Trimegisto, que conociò Firm. l. estar Dios, no solamente en este I. dinin mundo, mas aun fuera del en todo inst.c.5 el espacio imaginario, de que des-Cyr.l.I. pues hablaremos. Yaffi difiniendo a Dios dixo, que era. Spharaintel-Iulianii ligibilis, cuius centrum est vbig, & circunferentia nusquam . Ciccron canbien In primo Academicerum. Dize, que esta fue la sentencia de los platonicos. De Tales Milefio consta que siotió lo mismo, por lo Libr. 1. que del refiere Aristoteles. Mas

de ani- qual fuesse la sentencia del mismo ma text Atistoteles en este puto escosa du 86. dosa. Quié dixere q fue del mismo parocer, deue negar que es suyo el Lib. 1. libro intitulado ad Alexandrum,

de Celo que Sanlustino impugna en la orac.9.6 cion parænetica ad gentes. Y parece realmente, que sentiò bien efte part.ani Philosopho de la Immensidad de mal c.5. Dios.

Vamos a las razones naturales, D. Th. con que esta verdad le demuestra. El B.S. Thomas prueva eftar Dios realmente, è intimamente en todas las cofas, por el vniverfal influxo, y accion con q concurre co todas ellas, cuya razon es detta manera. Todo clagente ha de citar conjunto immediatamente àquella cofa cerca de la qual obra. Dios es vn agente vniuerfal, que haze todo en todas las cosas que criò, y 1sa. 16. concurre con ellas fegun aquello de Isayas. Omnia opera nostra opera. tus es nobis: Lucgo está intimaméte presente a todas ellas. La qual presencia tiene, affi quadoproduze las mismas cosas, como quando las conferua. Porque la coferuacio, no es otra cola, fino la criacion cotinuada. Ni tiene mayor dependecia la luzdel Sol, que la produze que la que tienen las cosas criadas de su criador.

Y adnierte el mismo Santo, que a si como dezimos estar la anima en el cuerpo, siendo assi, que el cuerpo no la tiene a ella, fino ella al cuerpo, porque ella tienelu propria subfiftencia, que conferua aun suera del cuerpo, quando del se aparta,y el cuerpo fin ella no tiene vida, ni movimiento. A si, aunque di zimos estar Dios en todas las cofas, Dios es el que tiene las milmas cofas, y no ellas a el. Quiero dezir, no le limitan, ni le ponen termino; nitiene dependencia dellas: como tienen los cuerpos del lugar enque eftan. Este modo con que Dios tiene las cofas, se declara bien con esta comparacion. Está vn hombre en vna torre, o ventana alta, tiene en sus manos pendente a vn niño en el ayre, no chà mas el no caer, a quel niño, que en aquel hombre lo que-

lo querer estar sustentando. Assi todas las cofas estan dependentes Isa, 40. de Dios, y de su poder, querer, ypro videncia y esto es. Appendere tri. bus digitis orbem terra, que dixo el Propheta: y tanto que el suspendesse su concurso, cayrian delser que tienen en el abismo de lo nada en que estuuieron dence toda la eternidad.

Aun digo mas, que no folamente chà Dios segun su substancia en codas las cosas que criò, que es lo que llamamos eftar por ellencia, mas tanbienpor prefencia, y por potencia, y estos tres modos de affistir Dios co fus criaturas por pre sécia, effécia, ypotécia son generales, é respeto de todas ellas. Otros dos modos ay particulares. V noco q eftá en los justospor gracia satificante:otro con que està en la Humanidad de Christo N. S. por la gracia de la vnio, los quales no per tenecen a estelugar. Dezimosestar Dios por presencia, porque vè todas las cofas, y todo lo tiene prefente, segun squello. Non est villa AdHeb. creaturainuisibilis in conspectueius Omnio autem nuda, & aperta funt Ier.cap. ocutis eius. Y Icremias. Si occultabitur vir in absconditis, & ego no videboeum? Efto denia fer vn gran freno de nueftros males, confiderar, que no solamente tenemos a Dios por luez, mas tanbien por te-4 . figo de todas nuoftras obras, palabras, y pensamientos, para temermos la rigurofa fentencia del dia vltimo, en el qual Dios no dexarà de castigar los peccadores, por falta de prueua, como algunas vezes acacce en los tribunales de la tier-Apoe. I. ra. Pues el mismo, Est testis fidelis. Segundino S. luan en el Apoca-

liple de Christo puestro Senor

23.

Dizele eftar Dios por potencia, porque con lu virtud, y accion cotiene todo, y conferua todo, y coopera con todas las acciones de fus criaturas, Esto quizo dezir S. Pablo,ibi. Portansá omnia verbo vir Heb. It. tutis sue. Iten. In ipso viuimus mo- Act. 17. uemur, & lumus. El tercero modo es, con que està por essencia, que es lo mismo que dezir que su essencia no està distante de cosa alguna criada: y efta se llama presecia substancial, y perteneceal attributo de la Immensidad que tratamos: porque el estar por potencia, pertenece al de su Omnipotencia, prouidencia, ygouierno, de que adelate diremos.

Vna comparacion harà esto cla o.Bftá ElRey de Helpaña en Madrid per essencia en aquel lugar, en que actualmente tiene su cuerpo, y no en otra parte alguna. Estápor presencia en aquel contorno, que alcansa la esphera de sus sentidos, y esto quiere dezir. Prasens idest prasensibus. Està el mismo Rey por potencia en todos fas Reynos, donde puede hazer todo lo q quiere dentro de los limites de su juris dicion. Mas en todos sus Reynos no eftá por essencia, ni por presencia. Appliquemos aora esto a la dotrina susodicha. Dezimos pues, que Dios nueftro Senor donde eflà por potencia, eflà por prefencia, y donde està por potencia, y por presencia, està tanbien por essencia, y en esto lleua infinità ventaja a los Reyes de la tierra.

Otra comparació, le puede dar de la Immensidad en la existencia de nueftra anima en todo el cuerpo; la qual eftà toda en todo el cuerpo: y toda en qualquiera parte del dicho cuerpo substancialmete;

Affi

an f. de

State of

11.

my s.de

diuini

c. 1.6

c.9.

Greg.

3. Reg.

Assi Dios esta en todo el mundo, y en qualquiera parte del: mas con esta differencia, que la presencia de Dios substancial, es totalmente infinita, y no tiene termino algune, y la presencia subfrancial del alma en el cuerpo està limitada por la cantidad del mismo cuerpo. De mas de íto, la presencia de Dios, no es divisible, y la de nuestra anima fi, porque si se cortare vna parte del cuerpo, como vn pie,o vn braço, apartase de alli la anima: mas aunque en las criaturas aya qualquiera separacion; nunca la presen cia de Di os lubstancial se aparta. Y si Dios anichilara el elemento del ayre, y lo del fuego, no dexara Dios por esso de estar, no solo en la tierra, y en los cielos, mas tanbien en todo este espacio imaginario, que corresponde a estos dos elemétos.

Por esta misma razon, deuemos dezir, que està en aquel infinito espacio imaginario, que ay fobre el cielo empireo, donde Dios pudiera Iob. ca. criar ir finitos mundos, lo qual es conforme a lo que dize la Escritura. Excelfior Calo est, &c. Iren. Celi calorum te capere non possunt. D Dio. Y desta manera declaran la divina Immensidad San Dionysio, San Gregorio Nazianzeno, S. Bafilio, nomin. S. Gregorio sobre Ezechiel, y San Ambrofio sobre S. Pablo. Lara. zon desto es porque como Dios pueda obrar fuera deste mudo sin Nazia, muracion alguna luya: figuefe, que orate 24. va actualmente està fuera del mu-Bal. he. do, en el susodicho espacio. Y esto mil 16. quizo fin duda Trismegisto, quan-D. Gre. do llamò a Dios Esphera intelligor, ho ble, cuyo centro está en todas las mil 8. partes, y la circunferencia en par-Ad E. reninguna. Y para este modo de pbef. 3. presencia, q dezimos cener Dios TA

en aquel infinito espacio, no es ne. cellerio, que el espacio sea alguna cosa real fuera de Dios, mas basta, que lo concibamos por modo de vn vacuo capaz para recebir en fi los cuerpos que Dios en el quificfu fe criar.

Concluire con este Attributo lenbrando, que la confideracion del es vna semilla de grandes affe. tos, y virtudes, file haze como deue con Fè viua delta presencia de Diosen todolugar. Yaffi deuemos confiderar, que como Dios es puro espirito, penetra todos los cuerpos, y está dentro en ellos: y a do quiera que fueremos, nos deuemos) imaginar por Fè, que vamos détro de Dios, como los peces andan del tro del agua, y las anes dentro del ayre, tratando con el como fi lo viessemos, imitando a Moysen, de Heb. II. quien dize S. Pablo, que Innifibile tanguam videns uffinuit. Y fi aqui donde chamos tunieramos luz para verlo claramente, aqui feriamos bienauenturados, porque el manifestarse en los cielos, yno en la tier ra no arguve offer alla mas perfetamente, fino que solo escegio aquel lugar como mas noble, para beatificar los fayos. Ida ar riv tut

Algunos confideran a Dios, como vn fuego ( que affi fe llama el en la Escritura Idel qual todo este mundo está lleno. Otros lo imaginan como vna luz, o vnSol infinito estendido por el mundo, y por todo el espacio, què auemos dicho. Y demas desto se consideran a si vnidos todos con esta luz, con esto Sol, y con efte fuego. Su anima, fu cuerpo, fus potécias, memoria, entendimiente voluntad, fus fenti- 1.304 A dos interiores, y exteriores, acompañando esta presencia, y vnion, co

AdHeb.

Icr. cap

gran-

grandes affetos de la voluntad, como de amor, de gozo, de admiracion, y de confiança, en traer configo vn tan grande protector. Ni ay duda, que quien defta manera anduuiesse; andarà con concencia limpia, tendrà vna vida muy quicta, y muy bienauenturada.

CAPITVLO. XI.

De la Immutabilidad de Prog. Lan Dios. iv al sporenn

dad que devernos cener delante de

Iguele tratar de la Immutabilidad de Dios, a faber, de como Dios nueftro Senhor, no fe muda, ni fe puede mudar con genero alguno de mudança: y affi es impaffible, Incorruptible, ni padece alteracion alguna, y todo fu fer tiene siempre de voa manera, sin que lo pueda perder. Efto nos enfenala Fe. Ego Dominus & no mutor. Ité. Noest Deasquasi homout me tiatur, nec vi filius hominis, vi mutetur. Et alibi. Apud que noeft tramu tatio neg, vici (situdinis obumbratio. Sicut opertorium mutabis eos & mutabuntur, tu autem idem ipfe es . 60 anni tui non deficient. Contesta el capitulo. Firmiter de Summa Tri-

Con razon se demonstra tanbié efta verdad por los accriburos, que ya demonstramos . Porque la Immutabilidad puede confiderarfe. en el fer substancial. Y defta maneraes Dios immutable, porque es su ser por essencia, y no pende de otro. O puedese cosiderar en el lugar, y defta manera tanbien no fe

puede Dios mudar, porque es immenfo, como aora deziamos. Otabien en alguna calidad, o qualquicra etro accidente. Y defta manera no se puede Dios mudar tanbien: porque no tiene accidentes, pues eftos repugnan a fu fumma Simplicidad, que queda ya prouada. La prueua mas general defto ettà en la fumma perfecion de Dios. Porque todo le que se muda, o recibe alguna perfecion, o la pierde. Y todo esto repugna a la summa perfeción diuina.

Las dudas, y argumentos que en

efta materia fe hazen fundadas, o en el altissimo mysterio de la Encarnacion, o en los nombres que Dios tiene temporales, como fer Criador, Señor, Colernador, &cO tanbien en los actos libres del milmo Dios, y en fo ciencia, que llaman de vision, dexamos para los y Suar. Theologos, y Metaphificos, venerando en esta materia la divina incomprehenfibilidad. -pigeop and aglory and office on a feet.9.

in met. difp. 300

arigitor of Lat. or Belong trompe. CAPITULO. XII.

and contract the contract the contract of the De la divina Eternidad. archibetos de la tenera bilidad.vy

memidad de Erfor, il confidera-Ras esto viene la diuina E. ternidad, con que confessamos fer Dios Eterno, y notener principio, ni fin, y es quafi lo mismo ser Dios eterno, que ser 1/a. 41. immutable: como queda dicho. Rom. 16 Confta efta verdad de la Escritu- Pron.8. ra. Deus sempiternus Dominus . Se. Eccl. 18 cundu praceptu aterni Dei. Ab ater. Cap. Fir no ordinata fum. Qui viuit in ater- mit. de num creauit omnia. Y cofta lo mif. Summa mo del suso alegado, cap. Firmiter, Trinit.

Num. 230 Jacob. I Pf. 101. Cap Fir miter de Summa

Trinit.

Mal. 2.

EUTAdos

y Cs

y es mucho de notar, que en todos eftos legares, y otros femejantes fe toma la palabra Eternu en todo el rigor, aunque en otras partes tenga otra fignificacion como adelante veremos. Las razones con que le prueva este attributo, son las milmas con que prouamos el de la Immutabilidad.

- Notese tanbien la differencia entre la diuina duracion, y la de las criaturas, porque la duracion diuina, que es lo mismo que su Eternidad, Eft tota simul, como dizeBoecio, y los Theologos todos; y quicren dezir, que la Eternidad de Dios en fi,y fegun fu naturaleza, es tal, que no puede començar, ni acabar, ni anadirie, ni deminuirie. Efto es fer, Tota simul, y esto no puede copetir,a la duración de las criaturas pues tutieron principio, y muchas dellas tendran fin. Por lo dicho, no niego, que scattribuen algunas vezes a Dios estas denominaciones, passado, y futuro, por razon de la coexistencia, y respecto que tiene su Eternidad a nueftro tiempo. Mas esto no quita eller, y naturaleza de la misma Eternidad.

Aqui tanbien se offrece gran materia de meditació, en estes dos attributos de la Immutabilidad, y Eternidad de Dios: siconsideramos que Dios fue, antes que fuelle el mundo, y si con la imaginacion fingicifemo millones de años, que precedieron al fer del mundo, antes detodos, ya eraDios, y fiempre fue. Y por esto en Daniel se llama. Antiquus dierum: El'antiguo de di as, porque todo lo criado es aueno, yreziente; y el folo es tan antiab . guo, que no se puede hallar primamma cipio de su ser. Demas desto, en este fer, ha permanecido fiempre fin

mudança alguna. Y en este milmo fer permanecerà pera fiempre, durado millones de millones de años fin que se pueda imaginar fin delios. Donde podemos facar grandes affectos de goze, yalabaça por che fer eterno de Dios; cantandole aquel Cantico de los Satos qua Apoc. 4. tro animales, Sanctus, Sanctus, San-Elus, Dominus Deus Omnipotes, qui erat; & quiest, & qui venturus

Mal. I.

Wiens.

I doon!

Pf. 101-

CupFir

sh vertier de

fummen

Tripit.

Defta verdad bien ponderada, se faca tanbien el principal fundamento de la vida espiritual, porq en ella le funda la profunda humildad que deuemos tener delante de Dios, la qual tienen los Angeles, y los espiritos bienauenturados : la Virgen nueftra Senora, y la milma almade Christo nuestro Sener. Yes razon que la procuremos, confiderando, que como folo Dios es el q es, affi nofotros fomos los que no fomos, pues de nueftra cofecha no tenemos fer, ni lo podemos tener, fino de Dios. Ego Dominal & namu-

CAPITVIO. XIII

tor Ice Noeft Deanand homovieme

earid ned viciferaleais obumbracia.

De como Dios es Inconpreannitation of the bearing contains capitolo. Firmiter de Summa Tris-

Troattributo de Dios es to Inconprehenfibilidad, a faber, que no puede fer conocido de todo de criatura alguna, ni fe puede tener noticia adequada de lu ler, y perfeciones. Effa verdad en respeto de las criaturas que Diostiene criade, es de Fe.en. trando en esta cuenta los bienanê. turados

Dan.7.

Boec. de

confol

prosa.6.

Salastem

a diffe a

[umma Trinis.

turados, la Virgon nueftra Señora y aun la misma anima de Christo Cap. Fir nuchro Redenptor. Y affife doue miter de entender el Concilio Laterapense que esto definio. Perô, hablando de las criaturas possibles podria alguno dudar: Mas la verdades, que lo mismo auemos de dezir: la razo està clara, porque ningun entendimiento criado, aunque fea muy eleuado sobrenaturalmente para en tender puede recebir virtud intellectius, que no sea finita, elimitada ni ver, ni entender, fino por intelle cion, y vision: y por confeguiente de representacion, y perfecien finita. Lucgo inpossible es, que conprehenda a Dios, cuyo fer, y perfecion,es totalmente infinita, pues la conprehension requiere vna adequacion entre la capacidad del que entiende, y la cosa entendida. La qual adequacion no puede auer en D. Aug. tre finito, è infinito: porque como lib. 12. dize S. Augustin. Quod comprehede Ciu. di tur, finitur a comprehendente.

cap. 8.

No dize que es menefter igualdad entre la potencia, y objecto, affi en la cantidad, como en la perfecion: pues vemos que el ojo con fer tan chiquito, tiene la esphera de su objecto can estendida: y el enten dimiento puede conprehender cosas mas perfetas de lo que eles. Pe rò, como todo queda dentro de los limites de cosa finita, siempre ay proporcion:la qualfalta entre Dios, y el entendimiento. Con todo efso està la vision clara de Dios, y de sus attributos, que tienen los bienauenturados en la gloria, porq (co-Nier mo lucgo diremos) aunque ven a Eccl. 43. Dios todo, no lo ven totalmente, y de todo. Lo susodicho se prueua de legemias, donde dize, que Deus est magnus, consilie, & incomprebe. fibilis cogitatu, y del Ecclesiaftico ibiNelaboretis: no enim coprehedetis

CAPITYLO.

## Como Dios es inuisible.

O dichotiene en parte la gar en el seguiente attributo, que es la Inuifibilidad, el qual dize tanbien respeto a nuestro conocimiento, como la Inconprehensibilidad. Assique como diximos fer Dios inconprehenfible, affi dizimos fer inuifible; efto es, q no puede fer viño de ojos corporales, pues es Espirito: ni de entendimiento alguno, fino fuere avuda do de la lumbre de la gloria, porque con esta lumbre, es de Fè, que lo ven los bienauenturados, aun? que no es dellos conprehendidos pues es cofa muy differente ver de conprehender. Vna conparacion declara algo defto . Eftà yn hom? bre en vna naue en medio de la mar;cha mirando aquella immenfidad de agoa, tiende los ojos quanto puede, mas no le vè de todo: qua to mas subiere por el mastil arriba. mas verâ, y fe fe puziere en el agua mucho mas yerá. El mismo man que ven los que estan en baxo, ven los de arriba, aunque ven mas que los de abaxo; mas nunca ven de todo el mar, ni su profundidad. Assi fon los bienauenturados en la gloria, todos qual mas, qual menos, fegun sus mericimientos ven aquel mar inmenso de ser, y perfeciones, ninguno lo puede conprehender. Efto es lo que dizé los Theologos. Vident Deum totu, sed non totaliter.

Ven

Vén todo aquello que està formalmente en Dios, y en el como en vn espejo ven a sus criaturas, mas no le pueden conprehender, en quanto cansa de infinitas cosas que pueden emanar, vialir de aquelinfinito fer.

Salastom · I. tract. 2 disp 4 fect. 23. & disp. 71.2.6.

Para mas claridad en este punto, es de notar con Salas, y orros, que vna cosa es conocer todo lo que ay formalmente en alguna cola, y otra conocer formalmente lo que está formalmente en ellas porque puede acaecer, que fe conoscan todas las cosas que se contienen formalmente en vna, fin que le conosca formal, expresla, y directamente, fino quafimaterial, yconfusamete. Sea el exemplo de quando en vna poca de agua muy callente pongo la mano, es mucha verdad, que fiento el calor, y conoico quanto ay formalmente nel calor, a faber, el grado de Ente, de Accidente, de Calidad, y de tal Calidad, a saber, calefectina. Y con todo esto, no conosco formal, y expressamente todos estos grados, fino folamente el vitimo: porque porvirtud de aquel conocimiento, folamente doy aduertencia al vltimo, que es el fer calefactiun : los mas grados es verdad, que los conosco, porque como le no distinguan entre fi, fi vno se conoce, todos se conocen, però, no formalmente, fino quafi materialmete, y por la identidad. De la misma manera acaece en la vision beatifica, por la qual conoce el entendimiento quanto ay for malmente en Dios, sin que pueda conocer formalmente, quanto for malmente ay en Dios . Y puede conocer a Dios formalmente debaxo de vn respeto, sin que le conos-

DO W

ca debaxo de otro en Vel soberus

Y como quiera que todas estas cofas posibles digan respeto a todos los diuinos attributos, figuefe, que no solamente la diuina Omnipotencia, mas ni attributo alguno, ni el ser de Dios puede ser conprehendido, pues entre los tales attributos, y fer de Dios ay tanta igualdad que es todo vno. Pero dexemos para otro lugar la mas copiofaexplicacion del.Vident Deum totum sed non totaliter, que no tione poco que dezir.

#### de representacion, y porfecion fi-CAPITVLO. XV. preheads a Dios, cuyo ten y perfet

gion, y vilian: r por confeguiente

### cion, es totalmente infinita, pues la Como Dios es Ineffable.

entiondery la cola entendida . La 7 Amos al vitimo attributo de los que llamamosnegas . wah Co tiuos, q es la Ineffabilidad de Dios Dezimos fer Dios Ineffable, que es tanto, como dezir, no podermos có palabras declarar qui en es, ni poneile nobre copetente a fu grandeza: Efte attributo bien se collige de lo que atras queda dicho: porque mas cabe en chentendimiento de lo g cabe en la lengua: pues muchas cofas entendemos, q no fabemos explicar con palabras. Y como queda ya aueriguado fer Dios inconprehensible, claro està for tanbien Ineffable. Esta verdad conocieron ann los Philosophos gentiles, como de Platon refiere San Gregorio Nazianzeno Orat. D. Gree. 2. de Theologia: y del Trismegis Nazian. to, San Cyrillo lib. 1. contra Iulia. zeno. num. O Diosimmenio, cuyofer, D. Cyril y grandeza, no cabe en lengua humana, ni aun en la Angelica: da-

Cap. Fir

miter de

furning

Trinits.

deb. IZ.

809. B.

nos

nostu gracia, para que fegun nuefira capacidad, te alabemos por toda la eternidad. Amennor les romble, acordinadanes de la porte de complete de complete

Perfection eras & ables marala com CAPITVLO. XVI.

De la Bondad, y Santidad de Dios.

nirege, ni omo aigus defreto, v

Stamos ya en los attributos - positivos de Dios nuestro Señor : y sea el primero el de la Bondad, o Satidad (que es lo mismo.) Para loque aduierto, 9 ay en las criaturas dos modos de bondad. vna natural, que confifte en te ner todas las partes que le convienen, segun su naturaleza, por la qual bondad, dize la Escritura sagrada, que vio Dios todas las cosas que a-Gen. I. uia hecho. Et erantualde bona. Todas eran muy buenas. Otra bondad ay moral propria de las criaturas intellectuales: la qual confifte en tener todas las virtudes, y exercicios dellas, que les convienen, segen su cstado: y esta se llama por otro nombre, Santidad. Y aunque en las criaturas pueden andar apar. tadas estas dos bondades, porque bien se conpadece la primera sin la fegunda, que pende del libre aluedrio: mas en Dios andan juntas. porque tan natural le es la segunda como la primera:aunque con libertad exercita los actos della en orden a las criaturas.

De la primera bondad, ya queda algo dicho, quando tratamos de la perfecion de Dios. Esta Bondad confide en tres colas, la primera,

en que encierra' Dios en si todos los grados, y modos de bondad, que se hallan en las criaturas, por lo qual dixo el mismo Señora Moyfen, quando le pediò le mostratse fu roftro, y fu gloria: Ego oftendam Exod. omne bonum tibi. Yo te mostrare 33. codo el bien, y todo lo bueno, que foy yo. La fegunda excellencia de la dinina Bondad es, que la tiene Dios por su misma essencia, y no participada de otro, ni poftiza como las criaturas. Y en efte fentido dixo Christo. Nemo bonus (scilicet, Marc. 10 per esentiam) nist solus Deus. La tercera prerogativa es, que la Bondad, y Santidad de Dios, excede tanto a la bondad de todas las cria turas criadas, y possibles, que en su conparacion, la bondad de las rales criaturas, es como fino fueffet y por esto dixo tanbien Christo. Vnusest bonus, Deus. Y la madre de Samuel - Non est Santius , vt est Matt. 19 Dominus, neque enim est alius ex- 1. Reg. 2 trate. Y por chas tres excellencias, pienso repetieron tres vezes los Scraphines. Sanotus, Sanotus, 1fa 6. Sanctus, Dominus Deus Sabaoth.

De aqui podemos facar, que tiene Dios nueftro Señor todas las virtudes, que estan repartidas por los Santos, y Angeles, fin alguna limitacion, ni inperfeccion. De modo que tiene infinita prudencia, jufticia, fortaleza, y tenplança, infinita caridad, liberalidad, V. mifericordia: infinita manfidum. bre, clemencia, y paciencia, fin fal tarle ninguna de las que no presuponen inperfecion en el subjeto que las tiene. Y por esta razon se llama efte Señor a boca llena. Omne bonum , & Deus , vel Do P [. 13] minus virtuium. De mane - & 45. ra, que chan en Dios todas las 679.

procede, que quando vno llega a fer muy fanto, y participa mucho D. Th 2 de Dios, estas virtudes las tiene ca 2.9.65. bien tranadas, y eslanonadas entre art. I. fi, como lo dize el Angelico Dotor

virtudes encadenadas. De donde

Santo Thomas.

Es tanbien de considerar la infinita pureza, y fantidad de Dios en todas fus obras, en las quales defcubre aquellas dos partes de la fan tidad, y justicia, que llamadauid apartarfedelmal: yhazerbie, carecer de todo lo malo, ytener todo lobue no, porque primeramente las virtudes de Dios son tan puras, que no es possible admittir cosa contraria, o que desdiga vn punto de su infinira perfecion. Yassi en el no puede auer vicio, ni peccado, ni defecto alguno; porque tan proprio es de su Bondad ser impeccable como fer Dios. No es possible que pe que por ignorancia de lo bueno, porque todo lo fabe:no por oluido o inaduertencia, porque de todo le acuerda. No por flaqueza, porque todo lo puede. No por passion que le arrebate, porque todo lo preniene. No por temor, porque a nadie teme. No por malicia, porq es fum ma bondad. Finalmente, es lo q dize Abacuc. Mundi sunt oculi tui ne videas malum, & respicere ad iniquitatem non poteris.

De aqui es , que no solamente Dios no puede peccar por fi mifmo, mas ni ler causa propria de q otros pequen, inclinandoles a ello. De aqui es canbien, que aunq Dios puede tomar naturaleza humana subjeta a todas las penalidades de fla vida: mas no es possible tomar-

la subjeta a peccado.

Hab. I.

Desta confideracion de la divina Bondad, y Santidad, deuemos

facar gran propofito de apartarnos de todo genero de culpa, y aun de qualquiera imperfecion, quanto nos sea possible, acordandonos de lo que el Señor dixo a su pueblo. Perfectus eris , & abfg, macula cum Domino Deotuo . Y enotra parte. Len. 11. Sancti eritis quoniam ego Sanctus I. Petr. fum. Como tanbien lo exhortaSan 1. Pedro con las mismas palabras: pu Ephes. 5 es la Iglefia de Christo (legun dixo San Pablo) es gloriofa fin macula, ni ruga, ni otro algun defecto, y por tal la alaba fu celeftial esposo. Cant. 4. Totapulchraes amica mea, & macu. la non est in te, De la consideracion ranbiende la summa Bondad de pios deuemos facar humildad, cofiderando que cofa ninguna tenemos, que del no nos aya venido, fegun aquello de San Pablo. Quid habes quod non accepiste? Si autem accepistiquid gloriaris quasi non acceperis?

Finalmente, aquella sentencia de San Angustin, traida siempre Aug. 8. en la memoria nos puede dar vn de Trin. buen concepto, de qual sea la Bo. cap. 3. dad de Dios, y qual la de sus criaturas. Bonum hoc, & bonum illudi tolle boc & tolle illud: & vide ipsu bonum si potes ita Deum videbis non alie bone bonum ; fed bonum omnis boni. Quiere dizir, que en todas las cofas buenas, ay subjeto, que se dize bueno, y bondad,

donde se denominatal. Mas puegropios, de tal manega es bueno, que es la milma bondad. Y la fuéte dode todas las colasbuenas -Sup av participanfu ob some bondad, unab oglasho /c

Deut. 18

la perfecton de pioi. Ens Bondad CAPI-

CAPITVLO. XVII.

de Jadinina Bondada,

De dos propriedades, que tiene la diuina Bondad.

Os propriedades ay que co

fiderar en la divina Bondad, las quales aunque ion D. Dio- communes a todo el bien, però a la nyl.c.4. Bondad divina convicen con gradedinino des ventajas. La primera es ser Dif fufina fui, como dixo S. Dioryho. Communicarie mucho, y eftender se a muchos. Y cato es mayor la in clinacion que tiene aefto, quanto es mayor bié y quanto puede mas communicarie. Y como Dios es sumobien, affi ciene femma inclinacion a comunicarfe con todos los modos que puede. Primeramente, communicofe ad intra, por la producion del Verbo, y del Bípirito Santo, la qual communicacion es eterna, y necessaria. Despues defto communicate ad extra libremente de muchas maneras. La primera co municando el fer, y bondad natural a las criaturas, a cada vna legun su especie. La segunda, communicando el ser sobrenatural de la gra cia a los hombres, y Angeles, por la qualllegan a ser participantes de la diuina naturaleza, è hijos, yamigos del mismo Dios: y con este fer anda la caridad con las virtudes fobrenaturales, y dones del Espirito Santo. Despues desto, communica el fer de la gloria, por el qual los capi.

justos se hazen perpetuamente semejantes a Dios en las propriedades gloriosas que tiene : reynando con el en su mismo Reyno.

No parò aqui la infinita inclina. cion que este summobien tiene a communicarle, fino que passo adelante, y communicò la fegunda persona de la Santissima Trinidad, la qual communicô fu ser personal a la naturaleza humana. Parece, que no ania mas que pedir, però, aun se communicò el mismo Hijo de Dios por otro modo muy admirable, porque viendo no fer copeniente communicar lu fer perfonal, a muchas naturalezas humapas: fe dinina Bondad fe inclinô a communicar a quel divino fer con fus dos naturalezas diuina, y humanapor otro modo particular a todos los hombres en el Santiffimo Sacramento del altar. Gran bondad, y grande amor.

La fegunda propriedad, que tiene el bien, es ser appetible, y affilo definen . Bonum eft quod omnia appetunt. El bien es vna cosa. que de todas las cofas es amada, y appeticida. Los motiuos para amar la bondad, se reduzen a tres cabeças, segun dotrina de los Philofophos, y de San Ambrofio, Amb. lib Santo Thomas, y otros muchos, de Offici-& delectabile. Porque la bondad, jsc. 9. 6 es amable por si mima, y por la 10. perfecion que en si tiene . Iten, es amable, por fernos prouechosa, y P. 9.5. por el bien que nos haze. Y lo tercero, por fer delectable, y caufar gran gufto en quien la possec. Por eftofe divide el bien, en Ho. nesto, Vtil, y Dele Ctable : llamando vtil, no folamete a lo que es medio para confeguir el fiq: fino tabié

a lo

a lo que es causa de qualquiera bié

v prouecho nueftro. (1 s salasjoni

Todos estos tres modos de bie resplandecen en la infinitaBondad de Dios, para fer infinitamente amable. Porque primeramente es digno pios de fer amado por fi milmo, y por lu infinita hermolura, yperfecion con vn amor mayor de lo que se deuc a qualquiera cria tura, aunque se el proprio que ama: porque comovna cofa, entanto fea amable, en quanto es buena, y Dios lea mas bueno infinitamente, que la propria criatura, que lo ama : figuese que lo deue amar a el mas, q a si mi(mo. Es canbien Dios amable por la summa inclinacion que tiene a hazernos bien, y por los infinitos bienes que nos ha communicado. Finalmente, es amable por el tercero titulo del bien, que llamamos Dele Ctable, el qual es vna quietud, y descanço del coraçõ en la possession de la cosa q se ama, y en el complimiento de lo q fe deffea: que por otro nombre fe llama gozo, e alegria. Porque es Dioscau sa de todos los bienes delectables. que en esta vida podemos tenera y ninguna cofa puede delectar nue. ftros lentidos, o potencias interiores, sino es por el ser, que recibe de Dies:ni nueftra alma puede tener. algun deleyte, si Diosno se le dà. Y. affi en el estan con eminencia todas las cosas delectables, que podemos deffear . Y aunque nos deleyta con fus criaturas, puede el folo fin ellas hazernos efte bien:y o-Matt. 19 tro mucho mayor. En lo qual te fu da aquella promiessa de dar al que dexare por fu amor alguna cofa, cien vezes mas de lo que dexò, a faber, en alegria espiritual. Este es el fentimiento que tenemos los 010

Catholicos de la diuina Bondad.

CAPITVLO. XVIII.

En que se pone la mala do trina que enseñan los peruersos Talmudistas a cerca de ste attributo.

Os propriedades ay que co

inderas en la digina Bon T Eamos aoralo que sienten de la Bondad, y Satidad de oil de Dios nueftro Señor, los ciegos Talmudiftas : que dotrina alla la predicany que Theologia enseñan a sus discipulos Donde primerame te aduierto al pioLeror, que confidere aqui quan poco puede el entendimiento humano fin la luz de la dluina gracia. Y que no ay male daden el mundo, que no fe pueda creer de vn alma desenparada de Dios: mayormente fi es blasfema contra Christo nuestro Saluador, que es la luz, la puerta, y el camino para là verdad. Sin el qual queda el hombre sin camino, sin luz, è sin verdad. Affi lo dixo efte Senor en varios lugares de su sagrado Enangelio. Ego sum lux mundi. Ego sum. viaveritas & vita. Ego sum oftium, toan? &c.mmos,changoli

Pido yo aora vna cofa alpio Letor: yes, que quando lecre las cosas vanissimas, y ridiculas, que en este libro, y en los mas refiriremos del Talmud por caridad detenga la rifa: y apareje las lagrimas para llorar la ceguedad de genre que tales cofas are, como dichas por Dios. Y adniento mas: q lo dicho en este

capi.

219113.

capitulo, yen los demas donde refirieremos el dicho Talmud, es facado deleronymo de Sata Fè medico famoso, que fue del Papa Benedito XIII. El qual fiendo dotiffimo en toda la dotrina de los Hebreos, se conuertio a nueftra santa Fe, de la qual tomò su nombre. Descando pues este Summo Pontifice alumbrar las animas, y facarlas de sus errores: mandò a efte su medico, que escriviesse vn libro, en el qual por testimonio de las san tas Elcrituras, moftraffe fer ya venido el Messias, y ser Christo nueftro Saluador. Hizolo el con toda la diligencia : y elcrivio mas otro tratado, tanbien por mandado de fu Santidad: en el qual refiere mu. chas de las falsedades, yfabulas del Talmud. Fueron estos tratados de tanto prouecho, que (fegun dize Margarino de la Bigne) por suocca fion se convertieron mas de finco mil ludios.

Tom. 4. Biblio thecavet patrum.

Efte Talmud, que contiene los disparates q diremos: conpusieron los Rabinos por los anos de Chrifto de 400. los principales Authoresfuero Rabi Afe, y Rabi Hacados el segudo, no el q fue antes de la ve nida de Christo al mudo: aung los Iudios los confunde ambos, como notò Galatino. Este libro es tan grande, que es mayor que diez Biwis.c. 12 blias, no tratado de muchasglossas, affi antiguas, como nucuas, que fe han hecho fobre el. Y puficronle por nombre Talmud, que quiere de zir dotrina, como por excellencia, porque mandan eftos engañado. res, que fe dé tanto credito a las co fas que contiene, como a mandadas, y enfeñadas por Dios: porque fingieron que esta era otra ley dada a Moylen por palabras: que alli como fingiero las patrañas de que el dicho libro confta: affi fingiero tanbien efta, fin prouarla por razo, ni authoridad alguna.

La causa porque estos peruerfos engañadores, hizieron efte libro, y estas sus Ordenaciones sue, porque viendo que suley cada dia ina perdiendo mas la authoridad, y la ley de Christola ina ganando muy grande: porque ya no gouetnauan en aquel tiempo Emperadores Idolatras:parecioles fer necessario acudir a su pueblo con dotrina nucua: ya que de otra manera les no era possible inpedir la conuersion de los que cada dia venian al rebaño de Christo. Mandaron mas co pena de muerte, que nadie negasse lo contenido en este libro, y que todos le diessen tanto credito, como ala ley de Moyfen.

. Veamos pues, que dotrina es c-Ra tan saludable, y tan amiga del entendimiento, yrazon. Eya pues, dezid desuenturados, y ciegos Talmudiftas, que es lo que enfenais acerca de la Bondad, y Santidad de Dios nueftro Senor? En el libro Holin cap. 3. Sobre aquello del Ge pesis . Fecit Deus duoluminaria magna &c. Dize Rabi Simeo, que crio Dios dos luminarias grandes, a faber, el Sol, y la Luna: y que ambas las criò iguales en la luz. Y que vino la Luna delante de Dios, y le dixo, Señor, no es bien que dos Reyes fe firman con vna fola corona. Y que por este consejo que la luna le dio, mandó el Señor, que fueffe deminuida fu claridad: dixo entonces ella muy fentida defte agranio. Es possible Senor, que por te dizir vna cofa, que está tanto en razon, me quieres apocar, y defrau dar mi luz & Entonces Dios por

D 4

con-

contentarla, le dixo. No te canses con esfo, porque el Sol no aparecerà sino de dia, y tu tendràs privile. gio para aparecer de noche, y mas de dia. No contenta la Luna con este privilegio, replicò diziendo. Senor, el candil delante del Sol de q aprouecha? Oydo efto por Dios, é visto que la Luna no estaua cotente, le dixo. Yo harè, que mi pue blo de Israel solenize tus fiettas todos los meles. Y como esto no baftaffeparaaplacarin quexa. Deus setenuit proculpabili, & mandauit sibi fieri facrificium vnius edulij in quolibet nouilunio pre indulgentia illius peccati Conociò (dize) Dios so peccado, y mando que por alcafar perdon del (e le offreciesse cier to sacrificio en cada Luna nueua. Del qual facrificio, dizen, se haze mencion en los Nameros ibi. Hircus offeretur Domino pro peccatis. Offrecerseha a Dios vn bode por los peccados. Affi que esta fue (fegun los ciegos Talmudiftas) la caula deste sacrificio, a saber, el perdo

nen juizio; si se puede imaginar patrana mas necia, ni mas ridicula? y fi es para llorar ver gente tan cie ga, que le dá por obligada a creer fopena de muerte cofa tan prodibas ha colo genies call les faloig Iten, en el Zora, cap. 1. Dizen,

del peccado de Dios. Vean por re-

uerencia deste Señor, los que tie-

que crio Dios finco hombres femejantes a si milmo en algunas co fas. Estos fueron, Sanfon, que le pa reciò a Dios en la Fortaleza. Saul, q fue semejante a el en la hermofura del pescuezo. Absalon en los cabellos. E Rey Sedechias enlos ojos. Y el Rey Ala, en los pies. Y q por las milmas cosas en que era a el semejantes los condenò, por la

enbidia que les tenia Mirele bien que blasphemia cfta? Veale como dize esta dotrina bien, con la que auemos dicho de la Santidad, y Bo dad de Dios?que tiene que ver vn vicio tan villano, como la enbidia, con aquella divina Bondad, y Santidad, de quien dixo Abacuc: Mundi sunt oculi tui nevideas malum, & Abac. To respicere ad iniquitatem non poteris Como conpetiria bien a Dies aquel loor que le dauan los Scraphi 1/4.6. nes Sanctus, Sanctus, Sanctus Dominus Dens Sabaoth? Como pudiera condenar al peccador enbidicio, fieftuniera inficionado con el milmo vicio? Acuda Dios per fu infinita bondad a gente tan ciega como chalianteplana habina dul

CAPITVLO. XIX. Margaring dolo Bigas) por mocca

oble de la liedades, y Musica del

for it connection may de finch Del Amor, y Caridad de novelluquon Dios. de auerechib

lor R h according nos de Chris

And anodos principales Author Omo quiera que en Dios nueftro Señor aya perfe-Cta voluntad, affi como ay D.Th. i tanbien perfeto, y proprio enten- P.q. 20. dimiento, fegun largaméte lo prue 475. I. wan los Theologos: figuele, que tabien ay perfeto amor en Dios, pues el amor es el primero mouimiento de la voluntad, en respeto del bien. Amapues Dios a todas las colas que criò, legun aquello. Dili Sap. 2. gis omnia que sunt & nihil odistie. orum que fecisti. Però, con mucha differencia, porque segun dize S. Aug. fa Augustin. Omnia diligit Deus que per loan fecit, & inter ea magis diligit crea ne tract turas rationales, & ex illis eas am 110.

Biblio

PATTIBITES.

Vbi sup. Plius que sunt membravnigeniti sui art. 3. ad & malto magis ipfum unigenitum fecundu, fuum. Mas efte mayor amor dize S. Thomas, que no se deue entender en el mismo acto, co que Dios ama, porque efte no puede recebir, mas ni menos, ni tiene grados de intension. Entendese pues querer mas àquellos, para quien quiere ma yores bienes, los quales puede querer fin mutacion ni mayor intenfion en el acto de su voluntad.

Dexando pues de parte a quel amor con que las tres dieinas perfonas fe aman, de que ya tengo dicho algo, quando hablè del myfterio de la Santiflima Trinidad, el qual amor es mayor que todos, pues lo bien querido es mayor. Tratemos folamente del amorco que Ioan. 3, nos amô tanbien testificado con la Encarnacion de la fegunda perfona dinina · Sie enim Deus dilexit mundum, vt filium suum vnigenisum daret.

Es de adairtir ; que el amor es vna complacencia en el bien porla conveniencia que tiene con nuestra naturaleza, El Angelico Dotor D. Th. 2 lo define affi . Est quadam vnio se-2.9.27. art.2, in cundum affectum amantis ad amatu in quantum scilicet amans aftimat corpore. amatum quodamodo vt vnum fibi, veladsepertinens, & sic monetur in ipsum, Este amor se llama vnitiuo, y es el mas perfeto, a faber, con que vno ama a otro como a cola suya de donde se sigue, que si el amado tiene algun bien se goza del como si fuesse proprio. Assi, que po es otra cofa amor, fino vn mouimiento de la voluntad, para la co fa amada, el qual quando està en ha Aug. in bito,llama San Augustin pezo. Aconfes- mor meus, pondus meum illo feror

sionibus quocumg feror. La comparacion

del pezo que tienen las piedras, y las colas pezadas para fu centro, de clarabien, que cola fea amor habitual, y aquel mouimiento acelerado con que se mueuen para el mismo centro, declara excellenteméte que cofa sea amor actual. Y a esto allude San Augustin en la sentencia referida. De aqui vino San Dionysio allamar al amor virtud D. Dio. concretiua, y fuerça vnitiua. Visv nitiua, & concretiua. Efto es quanto al amor vnitino, de cuyos effectos fe vea S. Thomas en fu 1.2. question 28. Donde le fenala chos quatro. Vnio, mutua inhasio eestasis or zelus.

ny (.c. 4-

de diuin

Este mismo amor, quando es en tre dos personas de alguna manera iguales, o con entera igualdad, co. 8. Etbic. mo entre dos ciudadanos muy intimos, o con proporcion, conferna do la excellencia del estado del vno como entre el Rey, y su prinado entre el Padre, y el hijo, se llama amistad. De donde procede, que quandoyn amigo es muy excellente, lleuanta al otro a la mayor excellencia que puede, por lo qual di xo San Hieronymo. Amicitia pares accipit, aut facit: vbi in aqualitas est, & alterius eminentia alterius ?. subiectio: ibi nontam amicitia quam adulatio est. La amistad, dize, presupone, que los amigos son iguales o ella los haze iguales, y quado no ès defte jaez, fino que vno es mas lleuantado, no se ha de llamar amistad, sino adulacion.

Por aqui podemos ver la grandeza de la Caridad, y Amor que Dios tiene a los hobres, pues quizo trauar con ellos verdadera amistad, contodas las perfeciones, que puede tener la amiffad entre el chiador, y la criatura; y affi vien-

dola

tre nueftro fer natural, y el fuyo, lleuantonos a otro fer excellentiffimo fobre toda nuerra naturaleza en el qual se pudiesse fudar ver dadera amistad, dandonos, como 2. Pet. I. dize San Pedro, dones preciofissimos de gracia, por los quales feamos conformés a su divina naturaleza, con la mayor conformidad que es possible a puras criaturas. Per quem inquit maxima, & pretio-Sa nobis promisa donauit vt per hac efficiamini divina confortes natu. ra. Y affi no solamente nos tomò por amigos, finò tanbien nos hizo hijos suyos, herederos de su Rey no, y bienauenturança, como el lo es, hafta llamarnos Reyes, y Diofes y tomar nucftras almas por esposas Suyas. Ego dixi Dijestis, & filij excelsi omnes. Y aunque no es possible tener igualdad con su infinita excellencia, però, su gran affabilidad suple esto: yassinos llama con nombres de igualdad, como se vè en el libro de los cantares, donde llama al alma su hermana, y esposa, y la attribue los mismos nombres con que ella le alaba. Gran amor, gran caridad: querer dar a vna cria cura can vil, vn fer que correa las parejas co lo que ay fobre el ciclo. Desta propriedad de la perfeta

do la gran defigualdad que avia en

para fu amigo el fer, y la vida, ytodos los bienes que puede darle, en lo qual es excellentissimo nuestro gran amigo Dios, pues hizo que to das sus cofasnos fue sen comunes, Luc. 15. porque Amicorum omnia funt communia. Y affillega a dezirnos Ommia meatua sunt. Resplandece tabien enesta amistad de nuestro Dios, aquel effeto, o propriedad de la amistad, que es la voion, porta-#1 0D

amiftad, nace otra, que es querer

zon de la qual se dize, que clamigo Est alter ego. Es otro yo: y que los amigos fon vna alma en dos cu erpos: y que el alma mas està donde ama, que donde anima. Con efto dize aquello de S. Ivan. Qui 1, Ioa. 4 manet in charitate in Dee manet, & Deus in es. Y S. Dionysio. Dininus D. Dio. amor Ecstasim facit & Deus propter nys.c.4. amoremest Ecstasim passus. Iten. Au dedinin. debimus, & id pro veritate loqui, nom. quòd ipfe omnium caufa per abunda: tiam amatinabonitatis extra se ipsu 1. Cor. 6 sit ad omnia existentia providentia Zach. 2. multiplicis pertingendo ratione. Prou. 8. Grandemente resplandece, por cierto en esta parte la amistad denue ftro Dios, pues nos haze vn espirito configo, y nos tiene dentro de fi,como la nineta està dentro del ojo, y tiene por regalo estar colos hijos de los hombres, y conuerfar familiarmente con ellos, dandoles parte de sus secretos, segun aquello que dixo a sus Apostoles: Iam non dicam vos fernos, quia fernus nescit Ioan. 15 quid faciat Dominus ejus. Vos autem dixi amicos quia omnia quacumg, au dini a Patremeo nota feci vobis. Ya no os llamare fieruos, por que el fieruo, no fabe lo que haze fu Señors yo os he llamado, y tenido por amigos, pues os manifeste todo lo q ohy de mi Padre. Quien creera tal modo de amor, si Dios no lo reno y es el mes perfero, a la faralou

que vacama a otro como a cela CAPITULO. XX.

ado tiene algun bien to goza del De quatro excellenciasque tiene el Amor de Dios para con los hobres.

Vatro excellenciasfingularissimas tiene mas esta Ca-

mistad que suele auer entre loshobres, porque lo que hafta aqui aucmos dicho, tiene algun fundameto en la perfeta amistad humana. A estas quatro excellencias, de que queremos hablar, llama San Pablo Longitud, Latitud, Alteza, y Pro-AdEphe fundidad. La longitud, es su duracioneterna, è fin principio ni, fin, pues es tan antigua como el mismo Dios, el qual desde su eternidad, se resoluio a tranar amistad con los hombres: y affi cada vno de nofotros puede applicara si aquello de leremias In charitate perpetua di-Hier. 31 lexite. Yo to ame con caridad perpetua. Por donde fi el amigo para fer bueno, y feguro ha de fer antiguo: que amigo puede auer mas an tiguo para fer amado, que efte eterno amigo: que por mas que nos an ticipemos en el amor, siempre nos gana por mano? De donde es bien

ridad, y Amistad infinita de Dios

con los hombres, que no se puede

hallar de ninguna manera en la a-

La latitud, o anchura defta amidad (que es su segunda excellécia) es la dilatacion que tiene para con todos los hombres que quiere tener amistad con el de qualquiera estado, y condicion que sean, desfeando admittir a todos afu gracia, y amiftad, fin excluir a ninguno, q quiera ser admittido. Y para satisfa zer a efte amor, y amiftad no falta de su parte con auxilios, desseando que todos fean fus amigos, y fe faluen, porque. Vult omnes homines Saluos fieri. Y affi vemos que hizo grandes caricias de amor a ludas, a

saquemos motivo para no dilatar

fu amor, y amistad, pues el tanto

nos preueniò en el amor, y con ta-

ta estabilidad, y firmeza nos ha de

amar por toda la eternidad.

fin de reduzirlo a fu amistad echado brazas de beneficios fobre la cabeça de su enemigo, para conucrtirle en amigo. Finalmente, como Sol de jufticia, que nasciò para buenos, y malos atodos alambrad Tim. 2. Illuminat omnem hominem venien Prou. 25 tem in hunc mundum. Y quiere que Rom. 12 la lluuia de sa dotrina, se offresca a Matt. 5. justos, y peccadores, y el rozio de los dones celeftiales decienda para todos quantos quificren recebirlos.

La alteza defta amiftad (que es la tercera excellencia )confitte en la soberania de los bienes celeftiales,a que nos lleuanta, acerca del 1. 105 3. qual dixo San Iuan. Videte qualem charitatem dedit nobis Pater vt Filij Dii nominemur, & simus: Mirad, q caridad vsò conosotros el Padre: mirad la alteza defte tan gran bene ficio: mirad la honra a que nos llevantò, que quiso nos llamemos hijos fuyos, yque en la verdad, y realidad lo feamos. Domail al mas 19

La Profundidad, es la vltima prerogativa defta amiftad, la qual se descubre, lo primero en las humiliaciones profundas de Dios, por amor de los hombres, porque fiendo el Verbo piuino igual a fu Eterno Padre, Exinaniuit semet Ad Phi. ip [um Como dixo San Pable Hu- lip.2. millose a si mismo, tomando forma de fieruo, y haziendose obedie te hafta la muerte, ymuertede Cruz Porque como la perfeta amistad dessea igualdad con sus amigos, co moDios fea tan alto, quizo baxar fe,y veftirfe de la misma naturale. Heb. 2. za, que ellos. In similitudinem ho. minum factus & habituinnentus vt homo. Tanbien se descubre la profundidad defta amiftad de Dios en el abismo de sus secretos juizios,

en ra-

gos, a los quales todas las cofas cónierte en bien, las tribulaciones, y afficiones, tentaciones, y miferias, affi proprias como agenas, y hafta los milmosdefectos, yfaltas en que Rom 8. caen por flaqueza, se los convierte en bien, tomando dellos occasion para mas arraygarlos, y perficionar los en amor, y humildad . Esto es lo que dixo San Pablo . Diligenti.

en razon de hazer biena fus ami-

bus Deum omnia cooperantur in bo-Deut. 6. num.

& IO.

Pues que resta aqui, sino que rin Mast. 23 damos el coraçon a vn Dios tan amorofo, y tan amigo nueftro, que contal amor, y tantos quilates nos ama,y contantas veras nos pide, y manda le amemos, con todo el coraçon, de toda nueftra alma, de to da nueftra mente, y con toda nueftra virtud, y fuerças: efto es con toda la perfeció que nos fuere pof fible, no poniendo taffa en el amor, porque el modo de amar a Dios, es amarle fin modo, ni taffa, y tanto el amor es mejor, quanto esmavor. Dadnos Señor vna correspodencia de nuestra parte al gran amor, que nos teneis. Amen.

Con la bondad, y caridad de Dios, de que atras auemos hablado, dize mucho otro attributo fuvo que es su liberalidad, la qual co fifte en dar innumerables dones a fus criaturas fin deuerfelos, ni espe rar dellas algun proprio intereffe, por lo qual dixoSantiago, que Dios da a todos abundantemête fin calacob. I. herir por ello. Dat omnibus affluen. ter, & non improperat. Però, en efte attributo no ay para que detenernos mas, pues se le puede applicar lo dicho en los dos ya pueños.

fundidad defia emiliad de Dios en

el abitmo de les fecretos mizios,

cqu los hambres, que no le puede CAPITVLO. XXI. miffad que fuele auer entre losbo.

ridad, y Aminad infinita de Dios

bres, po nee lo que hafra anti aue. De la misericordia de Dios cula perfera amiltad himana. A

Omo quiera que mi inte-19 v to en este primero tratado no es otro fino moftrar el adala A concepto que los Catholicos tenemos de Dios, y de sus attributos, affi por la razon natural, como por la Escritura sagrada, para que mofirando tanbien lo que de su divina Magestad sienten los Iudios, y otrosinfieles: fe vea mas claro fu yerro, y la verdad de nueftra fanta 18 .43411 Religion : no pondre aqui mas de lo que firue para mi intento, que es moftrar como en Dios ay cftos dos attributos perfetifimamentes y que si quisieren dar orejas a la verdad víarà con ellos de mifericordia, y quando, no sentiran el rigor de su justicia. Digamos pues primero de la Misericordia

El Angelico Dotor S. Thomas dize las seguientes palabras. Misericors dicitur aliquis, quasi habens miserum cor: quia scelicet afficitur ex miseria alterius per tristitiam, ac si eset eins propria miseria. Et ex hoc fequitur quod operetur ad depellen. dom miseriam alterius sicut miferi. P. 9. 21 effectus. Tristari ergo de miseria alterius non competit, Deo sed repellere miseriam alterius hos maxima es competit. Para entendermos cho le note, que en la misericordia se hallan dos cofas : vna conpadecerfe de la miferia agena, otra, tener voluntad de le dar remedio. Dize pues aqui el fanto Dotor, que en Dios

am propriam Et hic est misericordia art. 3

nole

Billian no se puede hallar mas que efte segundo affecto, porque el primero, 11 que es tirfteza del mal ageno, no se puede hallar en Dies, ni aun en los bienauenturados: porque no di ze esto con la felicidad de su estafto. Y en este segundo affecto se se salua la razon formal, y ser proprio de la Misericordia, por quanto la passion, ô conpassion, que se le anade, se ha materialmente, como lo tiene canbien el doto Xuares co Lib.3. tos mas Theologos, and a statut

de Attri butis

n. 15.

Visto esto, son muchos los lugares de la divina Escritura, que nos Deic. 7. mueftran la grandeza defte dinino attributo: y como Dios se precia mas de misericordioso, q de justice ro: aunque es verdad, que todos los attributos en el son iguales, pues todos son infinitos, y son el mismo Dios. Santiago dize. Misericordia Super exaltat indicium. La milericordia enfalça el juizio, y fube fo bre la justicia, lo qual se puede cofiderar, ponderando, como la milericordia precede, aconpaña, y figue a la lusticia en todas susobras. Pri meramente, precede la mifericordia sienpre, porque todas las obras de Iufficia, presuponen alguna o-Bra de misericordia, en que se fundan; yantes de caftigar Dios con inflicia a los peccadores, les ha hecho infinitas misericordias: y les ha perdonado muchas vezes, y ani zado, que se enmienden, y que huyan de fulufficia; up saudis vando

De aqui es, que la misericordia, y el perdon nace de solo Dios, el qual por fola fu infinita bodad quie re librarnos de nuestras miserias: mas la justicia en el castigo, no procede de folo Dios, fino tanbien de nuestros peccados, que le provoca a elle, porque de fainclinacion, an-000

tes quifiera, que no huniera occafion de exercitar fu justicia punitiua. Por esto dixo por su Propheta Ezechiel, que no era de suvolutad la muerre del malo, fino que se Ezech. considita, y viua. Y el Sabio tanbien dize, que Dios no hizo la muerre, fino los malos con fus manos la traxeron al mundo. Esto mismo muchra aquel gemido que dá por Ilayas. Hen consolabor super hostibus 1 (a.1. meis & vindicabor de inimicis meis Toda esta dotrina enteña los Theo logos con S. Thomas, coyas fon las D.Th. seguientes palabras. Opus dinina whi sup. institue semper prasapponit opus mi sericordia & in eo fundatur. art. 4.

in corp. Dezimos tanbien, que la mifericordia aconpaña las obras de Iufticia, porque estas nunca andan folas, pues en medio dellas vía Dios con los castigos de muchas mifericordias, fegun aquello de David. Nunquid obiniscetur mise Ps. 76. misericordias suas? Y escomo quien dize , por muy irado que este Dios no le oluidara de su misericordia, antes mezclará su ira con ella. Y por lo mimo dixo Abas Abas. 3. cuc . Cum iratus fueris misericordie recordaberis . Es tanto cho affi, que hafta en el milmo infierno resplandece la diuina misericordia, pues (legun dize Sato Tho-1 p q 21 mas )caftiga a los condenados, ci. 4. 4. ad I tra condignum, menos de lo que pudiera caftigarlos conforme a lo mucho que merecian lus peccados. De aqui es, que la Mifericordia es como fin de la lufticia, cuvos caftigos fe ordenan, para q el caffigado fe enmiéde, y fo haga capaz de la mifericordia. Y quado el no quiera, a lo menos, otrospor oc casion de su castigo, acudan a Dios,

y affi

y affi canpee mas enlos buenos fu Milericordia, puetta cabe lajutticia Rom. 9. que en los malos le executa,por lo qual dixo S. Pablo, que Dios. Suffi. nuit in multa patietta, va fa ira apta in interitum, vi oftenderet dinitias glorie fue in vafa mifericordie, que

praparauit in gloriam.

tes obras ha hecho Dios para perdonar con misericordia, que para caftigar con Iufticia, por donde di-Ps. 144. xo Dauid. Miserationes eins super omnia opera eius, y affi nos aconfeja ci B.S. Thomas, que en todas nucftras miferias, y caydas appellemos del tribunal de la justicia, ad de la DTh. miscricordia, como de tribunal me Caper c. 2 nor a otro, que en alguna manera es mayor en el modo dicho: y elB. D. Lacob San Pablo nos dize lo milmo que Hebr. 4. Adeamus cum fiducia ad thronum

Finalmente, muy mas excellen-

gratia, vt mifericordiam confequamur, & gratiam inueniamus in au.

xilio opportuno.

Epist.

Pf. 32.

Fundale efta gran milericordia de Dios en la grandeza de su poder Sap. 11. como dixo el Sabio. Misereris omnium quia omnia potes . Donde entiendo, que no habla el Espirico Santo (olamente de las criaturas racionales, fino tanbien de todas las que criò : aunque con mas propriedad de las racionales ; porque 1 como ellas folas fean capazes de bienauenturança, yfelicidad; folas ellas tanbien fon subjeto proprio de la miseria; y por configu éce objeto mas proprio de la milericordia. Por esta extension pues, q tiene efte divino Attributo, paga contodas las criaturas dixo elProfora Rey. Misericordia Domini ple. naest terra, Y el Espirito Santo en Otra parte. Miseratio hominis circa proximum fuum, Mifericordia ante

Dei super omnem carnem. Però pa- Eecl. 18. racon los peccadores, cappea mas che divino attributo, y affi anade Sap. 11: el Sabio a las palabras susodichas. Mesererisomnium quia omnia potes: & dissimulas peccata hominum prop ter panitentiam , &c. Parcis autem omnibus: quoniam taa funt Domine qui amas animas. Esto es. Tienes mifericordia de todos, porque pue des todas las cofas. Diffimulas los peccados de los hombres, esperandoles la penitencia, y perdonas a to dos, porquetu Señor, que amas las almas, tienes por tuyas todas las Dete. 7.

Lib. 3.

de Ass

butts

21.15.

CAPITVLO.

De tres propriedades, que tiene la diuina Mi-Sericordia.

Res propriedades tiene la infinita Misericordia de Dios. La primera, que fe eftiende a todos los hobres de qual quiera effado, y condicion que fea fin excluir a ninguno . Non eft dif. tinelio Iudei & graci. (Dize S. Pablo.) idem Dominus omnium dines Rom. 10 in omnes qui inuocant illum. La (egunda propriedad es, que se eftien. de a todos los peccados, por muchos, y granes que fean, porque nin gun peccado puede fer tangrande, que no fea infinitamente mayor la Miscricordia de Dios, para perdonatle . Ni puedéfer can incamera. bles, que no fean incomparablem 5 te mas innumerables fus miler con dias. Y deftas dos cosas jutas d'a:mos hazer titulo para pedir a Di s

COL

con David perdon de nuestros peccados, diziendo Miferere mes Deus fecundum magnam mifericor. diam tuam & fecundum multitudinem miferationum tuarum &c.

De aqui procede la leguda propriedad de la misericordia de Dios que es esperar a los peccadores,pa ra que hagan penitencia, y conbidar los con el perdon, concediendoselo quando se lo piden con gra facilidad:y oluidandofe de tal manera de sus peccados, como fino los hunieran cometido. Esto quie-

Pf. 102. ren dezir las palabras. Dissimulans peccata hominum propter penitens Mich. 7. am. Y cfto quizo tanbien dezir David en aquello del Pfalmo. Qua tum distat ortus ab Occidente, longe fecit à nobis iniquitates nostras. Y Micheas, Deponet iniquitates noftras, & projeciet in profundu maris emnia peccata nostra. Todo esto fignifica, que la culpa que Dios vna vez perdona con fu mifericordia, no bolucrá à imputarla a quien recebiô perdon della. Y lo que hecha el sello, es que no ha puesto ras faen las vezes que ha de perdonar, sino que despues de auer perdonado vna vez muchos, y granes peccados, buelue fegunda vez aper

Auque la mifericordia de Dios en perdonar peccados es qual aue mos dicho, contodo para con los justos que le aman, y firuen, y para con los que tiene escogido para fer Rom 9. valos de milericordia (legen dixo San Pablo. ) Eftocs inftrumentos para descubrir el abismo de sus mifericordias, tiene mucho mas de

donar otros tatos, y mucho mayo-

res, y lo mismo haze rercera vez:y

vezes siere, es dezir, que siempre

està aparejado para perdonar.

Matt. 18 no folamete fiere vezes, fino fereta

admiracio affi por la e ternidad de fte beneficio porque. Misericordia Pf. 102. Domini ab eterno, & víg in eternii super timentes eum, Coia que lleua na canto la confideracion a Dauid, que en vo Plalmo repite a cada ver foesta palabra. Quontam in eters Pf. 1354 num mifericordia eus Como canbien, porque esta milma milericor dia, va preniniendo, acompañado, y figuiddoal justo hasta la muerco detde que enpieça afer en este mudo, Es ciercamente cofa admirable confideras los medios, y effectos de la prediftinacion, asso, obiusb

- Aquies mucho de notar vna gra conueniencia para el mysterio de la Encarnació, fundada en lo q anemos dicho, que la misericardia en nosotrostiene dos actos: vno es entriftecerse del mal de su proximo, el otro es librarle de aquelmal: y como Dios en quanto Dios, no fuelle capazdel primeroacto: porq no cabe en el trifteza: quizo por lu infinita misericor hazerse hombre verdadero, para poder entriftecerce de nucftras miserias, y tener ver dadera copassió dellas, como si fue ra suyas proprias, assemejadose (como dize S. Pablo) a sus hermanos en codas las cosas: Vi misericors fie Heb. 2. ret, para que fe hizieffe mifericordiolo con vo nucuo modo, tomando la copassió, y tristeza, que antes no tenia. De lo qual fon buenosteftigos, las lagrimas, que derramaua viendo nneftras miferias, con deffeo de librarnos dellas.

Y lo que mas es, q no solamete tomô la trifteza, y copassio interior por nuchros males, però, llegò a tomat las milmas miferias, y penalidades, hafta llegar a morir para que con esta experiencia, deprendielle por va nueuo modo a tener

mar

mile.

Hebr. 4. misericordia, por lo qual dixo San Rablo, Nobabemus Pontificem, qui nan pofsit compati infirmitatibus no Aris: tentatum autem per aminia pro similitudine abg peccato. O Dios eterno, ò Pontifice misericordiosis fimo por los trabajos, y angustias que padecifie viuiendo entre los hombres, te pido alumbres el entendimiento delos miserables Indios, y de todos aquellos infieles, que no conoce estas verdades. Sepan ya algunhora hazer el concepto de tu misericordia, que le es deuido, creendo, y cofessando, que por los peccados del mundo nacifte, y morifte, y arrepédiendole de los suyos, alcanfen el perdon, que con tantos deffeos quieres darle. Amen. 2010s 20b and 120 130 100 ao

> vagmo Dies en ausme Dies, ne CAPITULO. XXIII. no cebe co cluitezarquizo porta

> charge of the delines de la proxima

morei orro es irbrarle de aquelmare

De la divina lusticia commutatina, y destribuitina. ra luvas or opvins, afferme an incido-

infinite and rivor hagerle hombre

digd S. Pablo falls hereands L'attributo de la dinina Iu-Aticia, en todo es igual al de la misericordia, y a los demas attributos: que de otra manerafuera Dios inperfeto fi le faltara la perfecion de algun attributo fuyo, por ser designal a los demas, lo que es possible, y repugna a la misma razon natural. Y affi como fuera monfirmo vn hombre que tuniesse el braco derceho mas largo que el esquierdo ; assi tanbien fuera gran monftruofidad admittir en Dios el braço de su misericordia ser mayor, que el de su justicia.

Està lucgo la differencia solamenite en que affi comovn hombre que tiene los braços iguales, vza mas del derecho, que del esquierdo, affi Dios con tener los braços de fu mifericordia, y justicia iguales, vza mas de mifericordia Por donde afficomo para los peccadores defpues de auer caido en culpas, es faludable confijo confiderar la dinina milericordia para le excitar a confiança de perdon, que es gran disposicion para alcansarle: assi tabienes gran cofejo antes de peccar poner los ojos en el rigor de la dinina Inflicia para no offender a Dios. En este fentido dixo el Ef. . This pirito Santo Nedicas miseratio Do Eccl. 5. mini magna est, multitudinis peccatorum meoru miferabitur. Mifericor dia enim Giraab illo citò proximat & in peccatores respicit ira illius. No os acae(caf dize)peccar con la confiança de la diuina misericordia, porque si Dios es diligente en perdonar tanbien es diligente en caftigar, y nunca ya mas quita los ojos daquellos que le offenden.do

Para entender mejor lo que en fena la Escritura de la diuina lusticia,es menefteraduertir, que la juficia se dize de dos maneras, segu el Philosopho en sus Ethicas, a saber, general, yespicial. Lajusticiage neral, no es otra cofa, que el agregado de todas las virtudes, però la especial es vna cierta especie de virtud, que luego diremos. Y quato a la jufticia general, notay duda auerla en Dios, porque se llama jufto per vna razon general, a faber, porque en todas las cofas haze lo que conniene, y es bien: fegun anemos dicho tratando de fu infinita Bondad, y Santidad. Peto tomando la jufticia defta

S. Ethic'

ma-

mils

manera no se distingue propriamente de la milericordia, ni de las mas virtudes, y perfeciones de Dios. de mains associates

La justicia particular, tanbien dezimos que la ay en Dios, y que fignifica efte nombre en el vn efpecial attributo, por lo qualdá a ca da vno aquello que le es divido por especial derecho, suppuesta la promiessa, y pacto del mismo Dios Y esta justicia tiene todo lo que ay de perfecion en la justicia commugatina, y deftributina fin inperfecion alguna. Porque en quato guar da igualdad rei ad rem (como dizé) en dar lo divido: guarda la forma D Thez dejusticia commutatina, segun di-2 q.61. ze el Angelico Dotor. Y en quanto paga tanbien la deuda fundada de alguna manera en el derecho acquirido, por la obra digna de tal premio, hecha por virtud del pacto con primiessa, y condicion de tal obra, por la qual se cumple la voluntad del que promettiò, en todas estas colas guarda la forma, y perfecion de justicia commutatiua. Mas en quanto esta obligacion no naciò de alguna obra don de Dios sacasse pronecho, y en quanto el mismo Dios de tal manera es deudor, que siempre queda supremo señor: finalmente, en qua to esta justicia no tiene configo propriamente efto, que es dar, yrecebir, faltale el modo de justicia commutatina, que en nosotros ay.

Defta manera fe deuen entender los que niegan auer en Dios juficia commutatiua, a faber, con estas inperfeciones, fin las quales se salua la verdadera razon de justicia. Dode quato à esto tiene la dinina justicia tanbien todo quanto ay de perfecion en la justicia distri

butiua,a la qual no pertence geftituir a otro lo que era suyo sino dar aquello para que tenia algun derecho:en lo qual tanbien guardanios la forma de justicia distributiva, dando los premios fegun la propor cion de los merecimientos. Y exclue la inperfecion que en esta par te la distributivahumana tiene, por que como esta no pueda siempre dar a cada vno el premio fegun la igualdad rei ad rem, guarda solamente la igualdad de proporcion: mas Dios vna cofa, y otra guarda, porque todo puede cumplir, dando a cada vno su premio igual segun la proporcion arismetica, de donde refulta en todos, la igualdad, yproporcion geometrica. Segun lo dicho, se deue entender aquello de San Pablo. Reposita eff mihi corona iustitie, quam reddet mibi Dominus in illa die instus Index. Dode dize San Augustin . Deminus iustus Iudex quid reddet? quid tibi 2. Tim. debet? unde tibi debet ? quid illi de diffi? debitorem ipse se fecit, non ac. Aug. in cipiendo sed promittendo. Y S. Chri Ps. 83. Cottomo. Habemus Deum debitorem obres bene gestas: tu gratiam confi hom.3. tere, vi se tibi debitorem fateatur. Contesta San Cypriano, diziendo Praclara, & divinares salutaris ope- ser deop ratio promeretur Christum indicem, divisione & Deum computat debitorem . Todo lo dicho prucua, que aunque Dios (hablando rigurosamente)

no puede fer deudor, contodo, supusta su promiesta, dà a los suyos de justi cia el premio de fus obras.

en from the factor of the work to

Chrys. in Matt. D. Cypr.

Confidered pages o regostude

V. Mol.

tract. I.

de initi.

tiadisp.

12. in

fine,

teleaterolo que era mye fine dat CAPITULO. XXIIII charten que trat bir a gas riserios

butings la quel no percence coffice

De la justicia punitina de Dios.

reduction to the agent of the property of

que como efta no pueda fiempre

a ferma de julicia difinibucios-

O dicho, es lo que fentimos acerca de la justicia commu Atatiua, é distributiua de Dios de la qual fienten tan mal los ludios como de los demas attributos, por donde me pareció bien en este lugar, ponerles ante los ojos, la justicia punitiua, con que su dinina Magestad tiene de castigar fu dureza, è incredulidad. Efta jufricia punitiua, ô vindicativa, aunque en Dios es la misma cosa con la comutativa, y distributiva, por razon de la summa identidad que tie nen los diuinos attributos, con todo en los hombres no es propriamente alguna deftas, aunque bien se reduze a ellas, como parte potêcial. Y (egun esto, deuemos tanbié philosophar en la Iusticia punitina de Dios, admittiédo alguna distincion, no real, ni formal, fino virtual entre ella, y la commutasiua, è diftributiua. La razo de ser solamete parte potécial la punitiua, es porq la pena que se da por la injuria, ode lito, no reconpensa el dano que se hizo, fino folamente padece el reo lo que es infto que padesca por su delito, quedandose el daño entero, y en pie. Por donde en esto no llega a la razon perfera de lufticia.

Confiderad pues, ó ciegos Indios, que pena tendreis por vueftra incredulidad. Confiderad aquel horrible legar del infierno, que el-

tà deputado para Dios executar fu lufticia, y fu ira en los peccadores, y quan a rienda luelta caminais para ette fuego tan espantable. Ciortamente, fi la pena que corresponde a vueltra incredulidad, no fueffe tal, como la Escritura lagrada nos la descriue, no fuera tato de Cap. 33. culpar vuettra dureza. Però Quis poterit habitare de vobis cum igne denorante? aut quis habitabit de vo. bis cum ardoribus sempiternis? Quie podrá, dize líayas, morar en vna cafa llena de fuego, y qual de vofotros ferà tan esforçado, que pueda soportar los ardores eternos del infierno? Vermis eorum non morie. Cap. 66. tur, Gignis eorum non extinguctur: dize el milmo Propheta en otra parte. Et erut v/g, ad fatietatem vi. sionis omni carni. El guzano de sus conciencias no morirà, y el fuego, que los ha de atormentar no se acabará: y tal los parará, que no aya quié pueda hitar los ojos en ellos.

Ponderemosesto mas despacio, sepamos que cosa es infierno, pues tantas vezes en el viejo, ynueuo te framiento se haze del mencion, y es cosa cierta, y de Fè que lo ay: no folo para infieles, fino tanbien para Christianos, que no quieren salir de sus culpas, y se dexan morir, en ellas. No es etto cofa que ande en opiniones hermanos mios, es verdad llana, en que ninguno puede poper duda. Ya sobre esto cymos la que dize Isayas en los dos lugares citados. Lo mismo tiene en el c. 3 o. en aquellas palabras. Praparata est ab heriTopheth a Rege praparata profunda, & dilatata: nutrimenta eius ignis Eligna multa: flatus Domini sicut torrens sulphu ris (uccendens eam . Habla aqui del infierno debaxode metaphora del

lugar

lugar Topheth, en que los Indios facrificauan fus hijos al Idolo Moloc cerca de Hierutalen, donde efraua el valle Hennon Dize que e-Stapreparado este lugar Abbenide de shier, aunque començò con el mundosperò, es como ferahier començaffe. Dize que efta praparata para moftrar la induftria con que Dios despuzo los tormentos en e-Ac milerable lugar para los condenados, y que no fue cofa hecha a caso. Dize profunda, porque està enel centro de la tierra. Dilatata, por fer affi neceffario, pues han de penaralli, no folamete lasanimas fi notabie los cuerpos, despues del vi timojuizio. Dize que el foplo eter no de Dios fervira de piedra açufre, que le irà confervando, finteper necessidad de otra lena. Ofi fir ue de leña la piedra acufre, tanbié ferá eterna, porque el milmo foplo de Dios la conferparà.

.8 ..... Aqui quiero aduertir, que aquella palabra Topheth, no folamente fignifica aquel lugar en que los Ido latras facrificauan (us hijos, fino ta bien ynas ciertas fonajas, digo, atabales, o atabores, q tanian en quato los muchachos fe effauan abrazando, para que inpidiessen la voz de los miserables, y assi no siendo oydos de fus Padres, no se enterneciessen, y los sacassé del fuego mouidos de piedad. Bien dize effe fig nificado de la palabra Topheth con la otra que diximos del infierno: porque aquellosinftrumentos muficos, reprefentavan los guftos, y passatiempos desta vida, y affi como aquellos inpedian el oyric la voz, y quexas de los muchachos en el fuego, affi eftes fon occasion de que los hijos deste figlo no den oydos a los remordimientos, y cla

enile

mores de sus animas, que se ven caminara rienda suelta para el infierno, sin que aya quien de remedio a su peligro.

Boluiendo al intento, para fe ha zen un concepto deuido deste miferable lugar fe deue aduertir, que en el fe hallan todos los males juntos, y la prinacion de todos los bienes que se pueden imaginar . Alli padecen los fentidos todos, Elver, el Oyr, el Olfato, el Gufto, y el Tacto. Alli penan las potencias interiores, fenficinas, alli el alma co las luyas, memoria entendimiento, y voluntad, Alli padecerà el cuerpo, y (la que mas es) la abiencia de Dios ( ces la penaDamni) el qual como sea mayor bien de todos, queda su absencia el mayor de todos los males, pues el mal no es otra cosa que prinacion de algu bié, y tato mayores el mal, quanto ma yor es el bien de que priua: y como Dios fea fummo bien, queda fu absencia siedo el mayor de todos los males. Aefto le anade la eternidad de su duración, que es como sello de todos estos males, porque si los miserables tunieran alguna esperaça de falir dalli, tuniera fu mal aliuio, però estan ciertos, que su tormento corre a parejas con la eternidad de Dios, y que In inferno nulla est redemptio. Esto es que no ay alliredencion de cautinos, niref cate de prezos, ni precio para ello, por quanto la sangre de lesu Chrito no passa allá. Y si quando estapa friesca, y se derramò en el Mote Calvario no facô del infierno condenado alguno, tan poco le librará de las leves del mundo, su caros

Esto es lo que me pareció poner aqui de la justicia, segun el intento que tengo en este primero. E 4 libro

Hijo de Dios, segun en otra parte diremos, porque como por el peceado de Adan fuesse pios tan grauemente offendido, era menefter que vuiesse vna persona, cuya dignidadfuesse tanta, que satishiziesse al rigor de la dinina justicia: y este no podia fer puro hombre, y affi fue Dios, yhombre, que pagaffe por nofotros fegun aquello. Qua non Pf. 68. rapuitunc exoluebam Iren. Vere la-1sa 53. gores nostros ipse tulit, & dolores Rom. 5. nostros ipse portanis. Y San Pablo clariffimamente. Si vnius dilicio multi mortui funt: multe magis gra tia Dei, & donum in gratia vnius bominis Iela Christian places abandanis, dec. or to spond stant Glack

libro. Solaméte aduierto, q en este

attributo se funda tabié vna gran

congruencia de la Encarnació del

CAPITVLO, XXV.

tracola nucercanacian de sign tada

De laverdad de Dios nuefro Señor.

ca de faiir dalli, tunican to man air-

topeis-fiede el meyer de codes sessit

Anbien lo que dixieremos en este capitulo, sirue para resutar el salso concepto, que los ciegos Talmudistas, y Rabinos tienen de pios nuestro Señor en esta parte, pues llegan a tanta desuerguença, que lo hazen mentiroso, a sin de acreditar sus mentiras. Cosa que no digo ya Dios, mas qualquiera hombre de bien siente mucho. Y sino digan los que sabé de las leyes del mundo, en que se aualia y n Mentis.

La verdad Catholica pues, acer ca deste punto nos enseña, y aun la

razon natural lo demonstra, q Dios nueftro Senor no pudo ya mas dezir mentira alguna, ni la ha dicho hafta ora en todas las cosas que ha hablado, ni la tiene de dezir, ni pue de (aun hablando de poder abfoluto.) Porque como fea la primera, y suprema verdad, todocho le repugna; y affi como por razon de la infinita ciencia que tiene (fegun adelante veremos) no puede enganarfe, affi por razon de fu infinita verdad, yde su infinita autoridad y de la infinita perfecion no puede enganar. Etto tenemos expresso en muchas partes de la lagrada Efcritura en lo Numeros primerame te. Non eff in quit Deus vt homo vt Num.23 mentiatur, nec vit filius hominis ve matetur. Y cha es la razon porque se llama por excellencia verax ver dadero. San Pablo dize . Est autem Deus verax omnis autem homo me. Ad Rom dax Iten por San Iuan dize el mif- 3. mo Christo nuchro Schor Qui mi Ioan. 8. fit me veraxest, y por S. Mattheo. Matt 24 Celum & terratran fibunt, verbaas tem mea non transibunt. Que es dezir. Aunque el Ciclo, y la tierra de mipoder ordinario no tengan de faltar, con todo esso, de mi poder absoluto pueden faltar, y anichilar fe,però, mi verdad, ni de poder abfoluto, ni de poder ordinario predefaltar. Estomismo dize San Pa- Ad Heblo ad Hebreos 6. Vs per duasres br. 6. immobiles quibas impossibile est më tiri Deum: firmisimu solatium babeamus. Llama dos cosas immourbles a la promiessa denios junta co lu juramento.

do estas palabras del Apostol, y las lib.6. sus del Apostol, y las lib.6. sus del Apostol, y las lib.6. que esta inpossibilidad que Dios ad Crotiene para dexar de dezir verdad, maisi.

dize

de poder. Impossibile hoc (inquis) non infirmitatis eft fed virtutis , & magestatis:est enim impossibileDeo D. Atha quod natura eius contrarium est : no naf. lib. qued virtuti est arduum. Et ite vede incar ritas non recipit mendacium Y San natione Athanafio infiere, que la mintira no paede hallarfe en Dios, porque

dize gran perfeció en el yno falta

fi esso assi fuera, no suera Dios. La D. An/. confequencia prueva S. Anfelmo. li. I. cur Quia inquit, non vult mentiri vo. Deusho. buntas nisi in quacorruptaest verimoc, 12 tas, vel que deserendo vorstatem, corrupta eft: sautem Deus talem baberet voluntatem non eset Deus. Elto es,la voluntad que quiere mentir, tiene la verdad corrupta, o ella por dexar la verdad, queda corrup ta. Y fi Diostuniera voluntad corsupra, o subicta a tal corrupcion,

D. Aug. por lo milmo no fuera Dios. San de symb. Augustin dize . Simentiri posset adeath. Deus non effet omnipotens , y en ocap. I. tra patte. Magnaillaus Verbi poten-15. de tia est non pose mentiri. Gran po-Trinit. der, dize, es lo del Verbo Eterno, cap. 15. en no poder mentir.

Mend.

cap. 8.

Lib. de Acutissimamente prueua esto elmilmo Santo Dotor en el libro de Mendacio. Quomodo credendu est illi, inquit, qui putat aliquando effe mensiendum? nam forté sune me titur quanndo precipit ve illi creda: mus. Que es tato como dezir: En q razon, o en q entedimiento cabe, que scamos obligados a creer a vno que tiene por cola licita mêtir algunas vezes? y la razon de no citarmos obligados a creerle, es, porque por ventura, quando dize, que manda, y obliga a que le crean, miente: y por confeguiente no ma da, ni obliga, y affi no aurà obligacion de obedecerle, ni creerle

Esta razon tiene mucha fuerça, sindon

y hablando con los Hebreos, digo affi. Venid aca ciegos, teneis en vuestro Talmud, que es cosa licita mentir à pues hazed cuenta, que quando vueftros Rabinos os dize vna cofa, para que la creais, entonces os mienten, pues ellos milmos aprucuan el vío de las mentiras, y au dizen que Dios puede métir. Donde confra luego, que no mentiò en lo q creeys de la Elcritura? Possibili posito in actu, nullum sequitur inconneniens, dizen los phi losophas, no fe figue algun inconueniente de confiderarmos, que actualmente es aquello que puede mny bien fer. Pues, si puede fer, que diga Dios mentiras, que agravio se le haze en no le creer lo que ha di cho? O a lo menos en dudar si miente, ò no miente? pues sino creys, o dudais de las cosas de la Escritura, que Dios dixo, donde eftà vueftra Ferque cosolacion teneis? en que verdad fundais vueftras esperanças? bien claro está que no teneis Fè, ni teneis Dios, y que lois gé te perdida fin Fé, y fin pios, porque lo mismo es no tener Dios, que tener Dios métirolo. Presen admittié do métira, o poder métir en Dios, Omnis omnino disciplina fideisubuer zitur. Ya no ay obligació de creerle

Prouemos esto con mas razones. Como podria Dios confernar la autoridad annexa, y deuida a fu fer, y aquié es, fi le cogessen en vna mentira?o (aung no le cogessen)si se supiera del que la podria dezir? y Dios fin autoridad, fin credito, y fin reputacion, como podria fer Dios, ni gouernar el munde? y que pronecho le podria venir de dezir vna mentira, que no fuelle mucho mayor la perdida de su autoridad? Esta razon se funda en este gran

incon-

Arist.

lib 4.

inconueniente, però, la feguiente es tanbien muyfundamental, y de-

monttracion muy clara.

Digo affi . Toda la perfecion. Simpliciter, deue estar en Dios con el mas crecido grado de perfecion, que se puede imaginar: La verdad es perfecion simpliciter: luego està en Dios en el mas fummo grade. que se puede imaginar. Si eftà en este mas summo grado, es imposlible poder mentir, porque si pudiera mentir pudieramos imaginar otro Dios de mas perfecion, a quié este summo grado de verdad conpitiera. Confirmase lo dicho, porque quanto mas la verdad difta de la falledad, ymas le repugna, tato se entiède ser mayor, ymas perfeta: lucgo fi es suma verdad, fummamente repugna a la falledad. Y affi efta repugnancia no nace de ley alguna, fino de la infinita perfecion dinina. Efta razon soppone fer la mentira intrinfecamete mala yla verdad intrinsecaméte buena: lo qual es cosa llana, y lo alcansó aun Aristoteles con ser gentil, qua do dixo. Mendacium est ex se prauu Ethicor. & fugiendum: verum antem est bo. num Glandabile. Quando dezimos que la mentira, es intrinsecamente mala,o que tiene malicia intrinfeca de su naturaleza: es tanto como dezir, que por ninguna via se puede honestar, por ser del numero de aquellos males, de que dizen los Theologos, que son prohibidos, porque (on males, y no fon males folamente por fer prohibidos, que li fuera la métira mala folo por fer prohibida, pudiera Dios dispensar en la tal prohibicion, peró, no es affi, fino que la malicia es primera que la prohibicion.

Mottremos mas claro esta in-

incon-

trinseca malicia de la mentira aun en los hombres, y de aqui se collis gitá lo que deuemosdezir en Dios. El propheta Rey dize . Perdes em- pf.5. nes qui loquutur mendacium. Deftruirás a todos los que dizen métira. Y en otra parte, auendo dicho a Dios. Domine quis habitabit inta. Pf.14. bernaculo tuo? aut quis requiefcet in monte santo tue? Schor, quien gozará de vos en vuettro Reyno? A. CI Responde qui toquitur veritate in ..... corde suo qui non egit dolum in lingua sua, que es dezir. Vno de los ro quifitos para entrar en mi Reyno, es no mentir. Ité, en otra parte dize el Spirito Santo . Nolite velle Eccl. 7. mentiriomne madacium. No querrais dezir mentira alguna. Finalmente eftà definida eftaverdad de que no es licito a vna persona mêtir,por ningun respeto del mundo, with a en el capitulo. Super eo de vofuris, por Innocencio III. No negamos dias ha con todo esto, aver mucha differé. cia en las mentiras, porque voasso sh ,71 peccados veniales, y otras que pre linia? judica mucho fon mortales tyqua- >1 .qui do dezimos que no es licito mentir, de vnas, y otras hablamos, porque ni peccar venialmente es lici-

to de ninguna manera. Ditâ alguno, pues, que remedio aurà para no mentir, quando no co niene dezirse vna verdad, antes muchas vezes ferà peccado mortal dezirla, como quando se descubré algun secreto de inportancia, por inportunación de alguno? A cfto respondo, que és cola muy differente mentir de encobrir la verdad, como lo dixo San Augustin, por cftas palabras . Alind est mentiri alind verum occultare & alind est falsum dicere, aliud verum tacere Aug. in Mentir nunca es licito, però en. Pf.5.

cobrie

Mend

cap. 8.

Phibologicas, y equinocas, y cotacitas refriciones, quando es muy necessario, esto es licito, y muchas vezes forçozo. Mas los casos particulares en que esta commun refolucion tiene lugar, no los fenalo aqui, por no salir de mi intento. Solamente aduierto, que la ignorancia desta distincion, y de lo que va entre mentir, yencobrir la verdad, fue occasion de se engañar el vulgo, y aun algunos mas, que tuniero noticia de letras. Vease sobre efte Toannes punto S. Thomas con fus exposito-Cassian. res 2.2.q. 110.art. 3. y los Sentenin nomi- ciarios con el Maeftro in 3. difne Abba- tinct 38. Iten, Xuares lib. 2. de Le-16 Iofe- gibus cap. 16 num. 12. Dode prucphCollat ua esta intrinfeca malicia de la mé 17.2 cap cira, con aquellas palabras, q Chrifto dixo hablando del Demonio. 10an, 8. Mendax est & pater mendacij Dode Pater, es lo milmo que inneter.

cobrie la verdad con palabras an-

(services de la nomente felt lorie. CAPITVLO. XXVI. SEPTEMBER OF THE PROPERTY OF T

sol to her discussion of the bank of

evicinel mondo espo no est peque-De la infinita sabidoria de enotinguism Dios. migror sesv

when gleris neededon scompa-

nord los out madales do clean. TO es menos necessaria la docrina defte capitulo, q la de los passados, porque los cicgos, y maluados Talmudifcas hizieron a Dios nueftro Seños estudiante de su Talmud: y que gafaua muchas horas entre dia, ynoche en reboluer (us hojas . Y por confeguiente admittieron en el ignorancia. No es esto por cierto, lo que enseña la razon natural, y la fagrada Escritura de la dinina Ma-

-11510

gestad . Deuemos pues tener por cosa cierta, è infallible, que Dios nueftro Señor conoce a fi , y a todas las cofas, affi criadas, como pof fibles, y cofa ninguna fe esconde a su divino entédimiento. Esta verdad eftà expressa en la sagrada Escritura. En Efther fe dize. Domine Efth 14 qui habes omnem scientiam, y en el Eccl 24 Ecclefiaftico. Cognouit Dominus 10b. 21. omnem scientiam. Taobien en lob tenemos esto mismo. Nunquid Deu docebit qui (piam scientiams Por vetura, dize, enfeñará alguno sciencia a Dios? No hizo aqui excepcion de los Talmudiftas, que quieren ha zerle fus Macftros. Es tanto esto affi verdad, que Dios conoce a fi, y todas las colas, que effencialmente le conpite la tal ciencia, como dizen los Theologos, y affi no pucde oluidarfe de cofa alguna, ni dewar de eftar sienpre entendiendo; lo que no se halla en los hombres, que quando duermen, solamente tienen su ciencia in actu prime, y aun quando no duermen, la tienen de la misma manera, sino es de aquello que prenfan actualmente.

Es tanbien mucho de notar, q aquellos conocimientos, que enlos hombres tienen differentes naturalezas, y nobresitodos fon vno en Dios: yaffi aqllo q dixo Ariftoteles del numero de las virtudes intellectuales, a faber, entendimiento, fapiencia, ciencia, arte; y prudencia, no tiene lugar en Dios quanto es a la dinision, y assitodo esto en el es vno, porque en quanto la divina ciencia es yn clarissimo conocimiento de todos los primeros prin cipios, responde a la virtud, que en nofotros llamamos entendimiétos yen quanto es vna contemplacion faborofillima de la primera y fu-

prema caula, esfabidoria: y quando tiene por objeto las cotas criadas, naturales y fobrenaturales, es
ciencia: però en respeto a las cosas
factibles: segun las Ideas practicas
que en si tiene, se llama atressinalmente, es prudencia enquanto juzga rectissimamente de todo lo que
conuiene hazer.

Es tan cierto, y tan enidente el conocimiento que Dios tiene de las cofas, que no tiene, ni puede tener opinion, o Fé de alguna, por que esto repugna a la perfecion de su infinito entendimiento. Iten, aunque en nosotros ay crecer la ciencia, assi intensiua, como extensiuamente, en Dios no tiene esto lugar porque su ciencia no es calidad que reciba mas ò menos, ni puede de xar de ser conocimiento conprehensiuo, è indepente del objeto, porque Dios de nadie depende, y todas las cosas dependen del portensistentes de la companya de ser cosas dependen del porque Dios de nadie depende que todas las cosas dependen del porque Dios de nadie depende que todas las cosas dependen del porque Dios de nadie dependen del porque Dios de nadie dependen del porque porque de la cosa de penden del porque porque de la cosa de penden del porque porque penden del porque porque penden de la companya de la cosa de penden del porque penden de la cosa de penden de la cosa de penden del penden de la cosa de penden del penden de la cosa de la cosa de penden de la cosa d

De lo dicho fe figue, que Dios nucltro Senor con su infinita sabiduria se conprehende a si mismo, fu divina effencia; fus personas , fu bondad, y omnipotencia, y todas fus infinitas perfeciones. Iten, todosfus actos, intéciones, todos fus decretos, y traças, y todas las cofas que puede ordenar, yhazer fin, que se le encubra cosa alguna: harrando, y llenando la infinita inclinacion, y capacidad de su dinino entendimiento, confummo gusto: de fuerte, que ninguna cofa desfea, ni puede faber, que no la fepaty en efto bonfifte fo brenauenturanca. Aunque no les bienauenturado, por conocer lasocotas que fonfueradefi fino por conocerfe a fi, que es fuere, y principio de rodas ellas. no Como Dios senga fo fabidona porvia miima ellencia, en ella, copre-

mo en vn clarissimo espejo vec , y comprehende codas las colas, y por fi mismo las traça, y ordena, y affi nopudo tener macstro, nicofejero, ni tuno fuera de fi milmo otro libro,o dechado en que ver, y aprender lo que fabe. De donde fe figue, que todo nueftro laber conparado con el fuyo , no tiene proporcion: y affi podremos dezir todos, y cada vno de nosotros, aquello de Salomon . Stultissimus sum virorum, non didici sapientiam. Y Socrates lo que dixo Socrates. Hee unum Scio me nibil scire, y mejor que el le Ier. 10 remias. Stultus factus ell omnis ho- maila moa (cientia. Todo hombrees ne- suran es cio conparado con Dios, que esla prima ciencia. Por esto pienso, q dixoel Plalmifta de Dios, que Afcendit super cherubim, & volauie. Sube, y buela fobre los Cherubines, que son plenitud de ciécia, por 3 . mant que a codos passa de buclo, yninguno puede llegar aconprehender los secretos de su infinita sabidoria. Delta fuente manaron todas las ciencias, artes, è inuenciones, que ay en el mundo: que no es pequeno motino (fi bien lo confideraffe. mos )para reprimir los affectos de vana conplacencia, de presupcion, y vana gloria, que suelen acompanar a los que tiené algo de ciécia. Y aunque esta diuina labidoria resplandesca tanto en todas las demas criaturas: con todo esfo, node xa de capear mucho mas en la cria ciondelhombre, en el qual ajunto convincuerpo de tierra vin espirito immortal. Quien no se admirara, confiderando cara variedad de roftros; de inclinaciones, y talentos como ay en los hombres? Quantas inuenciones han falido del entendimiento humanosquautas artes y

cien-

1. Reg. 2 I MAD

Ross.II

Prom 16

ciencias, todas, las quales originalmente han procedido del divino entendimiente?por donde co mucha razon la madre de Samuel llamò a Dios Senor de las ciencias. Ipfe scientiarum Dominus eft, porque las tiene todas, y del proceden las que ay en fus criaturas.

De aqui podemos formar argumento, que quiensupo ayuntar dos cofastan diffantes, como fon cuerpo, y espirito en el hombre, tanbié podria, y faberia ayuntar la mi'ma naturaleza humana a fu diuino Sup puesto. Ni paraesto le faltaria volu tad, pues el amor que tiene a losho bres es tal, como auemos dicho atras. Finalmente, no ay para que tratemos mas defte attributo pues Hebr. 4. la escritura sagrada está tan llena Goloß, I defta materia. Non est vlla creatura Rom. 4. innisibilis, in confredh eins, dize S. Pablo, y en otra parte. In quo funt omnes the fauti Sapientia, & scientia. Iten. Vocatea qua non sunt tanquamea que sunt. De los quales lugares se collige tener Dios conocimiento, ro solo de quanto ha criaco, fino tanbien de todas las criaturas possibles. uib dos supaus, or

Peró, lo que mucho inporta facar de aqui, es como los ojos del Señor, sienpre nos estan mirando, fegun aquello Oculi Domini conte. plantur vniuersamterram. Iten. Om nianuda, & aperta sunt oculis eins, yen los Prouerbios fellama Inspector cordis, y por Danid. Qui fingit sigillatim corda eorum, qui intelligit emnia opera eorum. Porque si confideraffemos bien, q nos està Dios fienpre mirando, quien aueria en el mundo, que ozasse offender tan gran Magestadique es lo que Dauid mucho fentia, como circunstacia agrauante de su culpa, Malum

coram te feci, y affi encomiendo mucho al prudente Lector faque defte capitulo trace fienpre delante de lus ojos esta sentecia de que se aprouechò g'andemente vn vas to espicitual. Miraque te miraDios Iten aquella que referimos de San Pablo. Omnia nuda, & aperta funs oculis eins an iles vol ony, vol ocelio . official content of the delanace

re del objeto,y no de la dinia om CAPITVLO. XXVII. Deledichescinficte primere-

mete, que Dies nuelles Senor pue De la divina Omnipotecia. mucho robs cotas de las que ha he-

cho, paranguado lo que bizo, es Eloque queda dicho acerfe collige claramente, que ca del infinito fer de Dios, su poder tanbien es infinito, porquales la escencia, tal es la potécia segun demonstran los Philosophos. La qual infinidad se collige V. Suar. tanbien de la criacion de las cosas, in metac la qual suppone poder infinito, pu- ph. disp. es ayunta dos terminos tan diftan- 30. fect. tes, como for, No fer y fer. Pincua 17. se mas con muchos lugares de la Escritura sagrada. En el Genesis, Gen. 17. dize Dios. Ego Deus omnipotens Y Sap. 11. en la fabidoria. Omnipotens manus Dei qua creauit emnia Iten, por S. Lucas. Non erit impossibile apud Luc. 1. Deum omne verbum . Y Tullio co Tull. 1.2 nociò efte attributo en Dios quan- de natudo dixo. Nibil est quod Deus efficere ram Deo non possis & quide sine labore vllo. rum. Que es lo que Seneca dixo, que te- Sen. 154. Dia Dios virtud inuencible. Per la de ben. qual razon los poetas pintanan a c.7. Iupiter con sceptro en la mano ef. Vines in quierda, y en la derecha, ora voa 1.4.de aguila, ora vna victoria . La a Cin.c.7. guila Reyna de las aues todas denotaua, segun dize Viues,

cliu-

2 PAT. 6 Hebr. 4. Prou.29 P . 32.

320017 Pf.50.

el supremo dominio, que riene de rodo. Ylavictoria tanbien moftrana eftar todas las colas a el fujetas. y no auer cofa de que pudieffe fer vencido. Affi, que no ay cosa que con su poder Dies no pueda hazer, como no aya contradicion, o implicacion, como fer, yno fer vna cofa:o fer, yno fer tal: porque dado efto: la inpossibilidad eftá de la par te del objeto, y no de la diuina om nipotencia. OLVIIIAO

De lo dicho, le infiere primeramête, que Dios nueftro Señor pue de hazer de nueuo infinitamente mucho mas cosas de las que ha hecho, porque todo lo que hizo, es quafi nada en conparación de lo ó puede hazer. Por dode dixo el Ec-Eccl. 43 elefiaftico. Multa abscondita sunt maiora his pauca enim vidimus operum eius. Muchas cofas nos esta efcondidas, mayores, que las que auc mos visto de Dios; porque son mui pecas las que auemos vifto. Infica ih de refe tanbien, que puede Dios hazer as quanto quifiere en las cofas que ha hecho, mudadolas, traftrocadolas, y reboluiedolas a su volutad:porq Eccl. 43 como dize el milmo Ecclesiastico. va sua. El es todo podero sóbre todas sus obras. Puede hazer, q pare el Sol, como en tiépo de losue: y q buelua atràz, como en tiepo de Eze chias: y q no de luz, como lo hizo en la passió de Christo: finalmete: Omnia quecumg, voluit, fecit in Celo, & in terra, in mari, & in omnibus âbyssis, como dixo el Psalmista. El Pf. 113. qual poder conociò el lepreso en Matth. 8 Christo N. Redeptor, quado le di-

V.D. Th XO. Domine five potes. 1.p.q. q. Lo dicho bafta, quanto acerca 105.4.6 de lo q Dios puede hazer. Perô, qua to alo q hizory como es criador de quato ay en el cielo, y en la tierra, basta tanbien lo 9 diximos en los primeros capitulos defte libro. Omwia per ipsum facta sunt, & fine ipso factum est nihil, dix S. luan: ySan Ioan. I. Pablo Ex ipfo, & per ipfum, & in Rom. II ipfafunt omnia. Dios es caula efficiente de todo: estabié caufa final de todo, fegu aquello de los Pieuer prom, 16 bios Vninerfa propter semet ipsum operatus est Dominus. Ité, caula exé plande todo, como lo prucua of An gelico Dotor S. Thomas, porq In D Th.I. dinina sapientia sunt rationes, seu p.q. 44. idea amniu reru: dize cl: cfto cs,q art. 3. tiene en la mente, y en fuciencia las ideas, è imagines de todas las colas, aunque quanto está en Dios, es Dios, como el S. luegoinota dizi endo. Que quide idez, licet multipli rentur secundu respectu ad res tame; 2000 no funt realiter aliud à divina esenvia prout eius similitudo a dinersis participari potest diner si mode. Mas destorabien anemos dicho, quado hablamos de la ciécia de Dios. Ya tabien auemos notado, q la accien conque Dios produze, y conferua las cofas esvna misma effencialmé te, aunque con diuerfos respetos. Solamente quiero advittir, que

razo de primero principio, por lo qual constitue mas principalmete el formal objeto daquella excel-Fron. 29 létiffima virtud a q llamamos Re-2/.32 ligio, segun dotrina del glorioso S. Thomas . Palabras luyas . Ad Reli D. Th. 2 gionem pertinet exhibere reuereiia 2.9.8.a. vni Deo secundu vna ratione, in qua 1. 6 3. tu scilicet primu est principium erea V. Suar. tionis, & gubernationis rerum, vn- 1.1. de Re de ipse dicit per Malachiam filins ligione bonorat patrem & feruus Dominum cap.6. fuum, fi ergo ego pater fum ; whi Malac. I est bo

por eftes dos titulos de Criador, y

gouernador copite a Dios aquella

est honor mens? & si Dominus ego sum, vbi est timer meus? Dixeque principalmente es Dios objeto de la Religion en quanto criador, y gonernador: porque tanbié es verdad, que la divinaex cellécia, en qua to refulta a nuestro modo de enteder, de todos los attributos, fe puede dezir fer vna adequada razon, por donde efta virtud horaaDios, y por configuiente fu objeto formal. Diolo a entender el mismo S. D. Th. Thomas por estas palabras. Diver-

vbi sup. sarationes attributorum concurrunt a.3. ad I ad ratione primi principij, quia Deus producit omnia, & gubernat sapien. tia, voluntate & potentia bonitatis sua, & ideo Religio est una virtus.

Mas, que dirá lobre todo esto la ignorancia Iudaica? despues lo ve-

gemos.

ert. I.

CAPITVLO. XXVIII.

De la divina Providentia, y como Dios es gouernador del mundo.

Ara mas declararel attributo que auemos dicho tener Dios de Gouernador delmű do, es menefter tratar algo de su providencia, a saber, que cosa sea, y quantos modos de providencia tinene, porque el govierno del múdo es effecto defta milma provide cia. Y aunque el gouierno coméçò con el mundo, contodo esso al attributo de la providencia, el eter-D.Th. I no, por quanto la prouidencia, cop.q. 22. modize S. Thomas, es vna dispoficion, y orden de todos los medios

que tiene Dios para falir con fus

intentos, y de todos los medios, q proueca fus criaturas para que alcanien los fines, para que fueron criadas. Palabras del fanto Dotor. Ipsa ratio or dinis rerum in finem,in Deo pra existens providentia in Deo nominatur. Lomilmo dize Boccie. Boet. 1 4 Esto tenemos en muchos lugares de cofol. de la Escritura divina. En la sabi prof.6. doria se dize, que Dios. Attingit à fine víg ad finem fortiter, & disponit omnia suauter. Iten, en otra par te. Equaliter est illi cura de omnibus, y masabaxo. In omni provide- Sap. 8. tia occurrit, y en el capitulo 14. Tu 6 6, itè autem pater gubernas omnia proni- 14. dentra. Lo milmo tenemos en el Matth. 6 fagrado Euangelio, donde Christo Luc. 129 tratò de la prouidencia de Dios,acerca de las aves del Cielo. Respicite volatitia cali, &c. Para moftrar que quien tanto cuydado tiene de los paxarillos, mucho mayor tedrá de sus sieruos. S. Ambresio Quis Amb. 12. operator negligat operis sui curam? 1 de of-Cum aliquid non fuisse nulla iniuria fic.s. 139 sit, non curare quod feceris summa inclementia. Prueva aqui el Santo tener Dios prouidencia de las cosas, y coydado dellas, porque las crió, y no ay artifice, que no tenga cuydado de fu obra.

Dos maneras de providencia destinguen los Theologos en Dios, vna llaman natural, otra moral. La primera es generaliffin a,para con todas las cofas.La fegunda, es propria de los hobres, y Angeles, porgestes solamete so capases de acciones morales, y del fin que por ellas fe alcanfa, porque folamente ellos tienen libre aluedrio. A la primera prouidécia pertenece coseruar las cosas criadas: y no anichilarlas, porges cosa cierta q nucayamas Dios N. Señor anichiló

cola

Eccl. 3. V. Dini Th. I.p. 9. 104. art. 4.

cosa alguna, legun aquello. Didici quod omnia opera que fecit Deus per feuerant in aternum . Otra accion de la pronidencia natural, es el co-Luc. 12. curfo, o cooperacion con todas las acciones de las criaturas, porque af fi como no pueden existir sin influxo de Dios: affi no puede obrar fin fu concurfo, por razon del qual fe dize veftir a los lirios del campo y apacetar los cueruos. Aeftas dos acciones se reduze toda la providencia natural de Dios. Esta conocieron algunos philosophos, como Seneca, quando dixo. Super vacuii est ostendere tantum opus non sine aliquo custode stare, y Aristoteles tanbien dixe. Natura vtest subpri. mo agete intellectuali operari prop-

Sen. l. de prouid. 2. Phyli corum.

ter finem. Y por aqui fueron los mejores philosophos.

Però, la prouidencia moral, no la alcanfaron, o muy poco della, la qual confifte en preceptos, colejos promiessas, amenazas, premios, y caftigos. Mas adode no llegò la razon, llega la rè, que nos enfeña tener Dios perfe ctissima providecia de las criaturas racionales, y de lus acciones libres, affi buenas, como malas, para premiar vnas, ycaftigar otras. A la qual prouidencia pertenece la perfeta ciencia, que Dios tiene de todos los effectos libres antes, y despues de seren hechos: è si fon buenos el procurarlos, por preceptos, ycôlejos, yotros medios coueniétes: si so malosprohibirlos inpedirlos, o permittirlos, disponi endo dellos despues de hechos, segun fu jufticia, o fu milericordia. Efta verdad enfeña la Efcritura en muchas partes:por donde en el libro de lob, se tienen por locos a-

106. 22. quellos, que dixeron de Dios Circa candines cali ambulat nec nostra considerat.

Esta providencia moral, aun se divide en natural, con que Dios pu diera ordenar las criaturas raciona les folamente para vn fin natural: y en fobrenatural, con que las ordeno para fin sobrenatural por mediostanbien sobrenaturales . Efta providencia de ninguna manera puede ser conocida por la razon na tural folamente. A ella pertenfe la prediftinacion con que Dios efeogió dende toda la eternidad, a los que determino beatificar con levifta: reprovando a otros, cuyos demeritos viò primero con su infinita ciencia. Los medios defta prouidencia son admirables, y no pueden dexar de causar admiracion, a quien de espacio los considerare.

XXIX. CAPITVLO.

Que los Talmudistas niegan la honra deuida a Dios en quanto criador, y gouernador del mundo.

Cerca de la virtud de la Re ligion,yde fu principaliffi-Imo acto, que es la Adoracion co que honramos, veneramos y reverenciamos a nueftro fupremo criador, y gouernador enfeñan los ciegos Talmudiftas maliffima dotrina: porq é elc.4. del Señadrim fobre aquello del Leuitico De Semi Len, 20. ne tuo no dabis, vt consecretur Idolo Moloch. No daràs hijo tuyo para fer confagrado al Idolo Moloch, ô (mas al pie de la letra, )no daràs de tu simiéte cosa que cosagre alldolo Moloch: Declara ellos, q pues en el texto dize. No daràs de tu simiéte

en nu-

en numero fingular, se deue entender, que no cometera culpa vn ludio, fino quando da vn hijo folo a efte Idolo, però, fi los facrificare to dos, no cometerá culpa alguna. Mirad que linda expelicion efta, como fila razon de la ley no fuera la houra de Dios, la qual se quitaua con el facrificio hecho a aquel Idolo:no folo de vn hijo, fino, con mastazon, de muchos.

Iten, sobre la palabra Non dabis, dizen que solo aura peccado, quado el Padre diere su hijo al Sacerdote de Moloch, para que le mate, y facrifique en feruicio del tal Idolo: que si el mismo padre por si lo hiziere:no cometera (dizen) peccado: por quanto aqui no tiene lugar el Non dabis. Ité, porque el texso dize, De semine, se entiende, que folo aurà culpa, quando el facrificio fuere de hijo: però, fi vn Iudio facrificare a fu padre, o a fu hermapo, o affi milmo, no cometera pec cado. Puede fer mor locura q efta? Puede auer mor desuergueça, que fundar, y autho izar la adoración de los Idolos en la ley dinina, que tanto la abominaua?

Adelante van las exposiciones en esta materia. En el mismo capitulo del Senadrin tiené efte texto. Siquis adorauerit Idolum amore, veltimore immunis est. El que ado rare al Idolo por amor, o por temonno tiene culpa. Donde dize la Glosa de Rabi Salomon: Amore, secoriende, si alguno senor rogare a fu fierno, que por fu amor adore al Idolo: Timore, se entiende, qua do le amenazare, fino le adora. Por otro camino va Rabi Moses de Baypto. Amore dize, le entiende; fi vno adorare al Idolo obligado de la hermofura de su imagen: porq

en este caso, dize, no peccarà. Timore, se entiende quando le adorare,recelando, que el dicho Idolo is hará dano fino lo quifiere adorar.

Confiderense bien estos desatinos. Por ventura, quado el pueblo de Israel peccò con las mugeres Madianitas, y adcrò al Idolo Phogor por amor de las milmas hijas de Madian: no fue esta adoración causada de amo. ? si por cierto. Y co todo effo, mão d Moyfen matar veinte quatro mil hobres: y Dios le mado ahorcar todos los Principes del Pueblo, porque no acudiero co el remedio a este mal. Y sino fuera porq Phinees hijo de Eleazaro, q fue hijo de Aron fummo Sacerdote Nums aplacò a Dios: dixo el mismo Dios quevuiera de deftruir todo el pueblo por este pecado. Por vétura (di ze Hieronymo de S.Fè, Sydrach · Mysach, y Abdenago vuiera de de xarle meter en el horno defuego, fi con buena cocencia pudieran por temor de Nabuchodono for a dorar la estatua no por cierto:

Este lugar, yel que trata del mar tyrio de los Machabeos, prucuan bien, que los Iudios q proficsan lu secta interiormete entre Christianos, y en lo exterior la ley de Chri to: o (como dixo bien vno) fon Christianos de dia, y Iudios de noche, a lo contrario de Nicodemos. Qui venit ad lesum nocte. Pruenan Ioan. 3. como digo, que los tales de ninguna manera se puedé assegurar en calo dado, y no concedido, q fu le y fuesse buena. Porque tenian obliga cion de confessarla con la boca, hafta morir por ella, y affi por ninguna via tienen disculpa. Yacaben ya de entender, que no agradan abios fus distimulaciones, y que camina a rienda fuelta para el infierno.

Epi-F 3

Medita.

0

# Epilogo de todo este primero libro.

nor. Porventus acido el pueblo

de Mael pecco dun las mugeres

en effecelo, dize, no peccerà. Ti,

more le entiende quando le acora.

Pues anemos vifto quan altamente siente de Dios, y de fus perfeciones, nueftra SantaReligio Catholica, y en parte los yerros de los Iudios en esta materia, para cuya conucrfió principalmente tomamos efte trabajo. Resta pedir a Dios les dè luz, y conocimiento de la verdad, para que todos juntamente confessemos, las Aug. in grandezas, y perfeciones diuinas, y todos digamos con el gran Auguftin. Confiesto Senor Trino, y vno, que vos sois Rey, y voiuersal! Señor de Ciclos, y tierra. Vos sois perfeto, fin deformidad, grande fin cantidad, bueno fin calidad, etorno fin tiempo, fuerte fin flaqueza, y verdadero fin false dad. Vos estais en todo lugar prefente, fin occupar lugar: estais dentro de todas las co fas, fin eftar fixo en alguna dellas Criaftes todas las cofas fin necelfidad, ytodas ellas regisfin trabajo: De todas fois principio, fin tener vos principio, y todas las mudays fin fer vos mudado. Soys infinito che, alo contrario de Nicodemos.

Dui venit ad lesammedle, Prucuan Ivan. 3.

como digo, due los rales de pin-

guna manera le puede affegurar en

en la grandeza, omnipotente en la virtud, altiffimo en la bondad, foeretissimo en los pensamientos, verdadero en las palabras, fanto en las obras, copiofo en las mifericordias, pacientissimo con los peccadores, y clementiffimo con los penicentes. Siempre foys el milmo. fin alguna mudaça, eterno, immortal incommutable. Aguren, ni los espaciosdilatan, ni la brenedad dellos eftrecha: a quien ni la voluntad muda, ni la neceffidad corroppe ni la trifteza turba, ni la alegria altera. Aquie ni el oluido quita, ni la memoria da, ni las coías passadas paffan, ni las venideras succeden: A quien, ni la origen dió principio, ni la succession de los tienpos crecimiento, ni el termino darà fin. Y affi, vinis antes de los figlos, y en los figlos, y despues de los figlos, co perpetua alabança, eterna gloria, y reyno fin fin. Hafta aqui fon palabras del gran Augustin deprendidas en la escuela de la Iglefia Carho lica: èn las quales se vè quan magnificamète siente de Dios, y de sus perfeciones : y efto mismo es lo q en todo este Libro auemos dicho Eno es lo que los Catholicos de Dios sentimos. Y efto es lo que todos deuen de la dinina Magestad Contin maistal them and an incident

OR H I De calga. Donde dizela Glofa de Robi Salomon: Amere,

veltimore immunis ed. El que ado

-9110g o . tome tog olobi la ciat

la hermofure de fu imagen : porq



Epis

t. Wille P. G. 64. 1 600 200

STEER STEER

Demondracion Europelica,

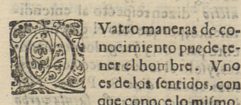
# State of the state of the BRO Company

# QVE SE PRVEVA LA

DAD DE LA RELIGION CATHOLICA

POR LA DOTRINA DE LA FE, RAYZ, y fundamiento de la vida Christiana.

# Levis, 6 Efergara lagrada. Anon I M. 3 O R. R. com apparentiam Don.



ph. I.

Creer, L

Vatro maneras de conocimiento puede tenerel hombre. Vno es de los sentidos, con que conoce lo mismo,

que conocen los brutos animales: El segundo, es de razon con que ac quire noticia de las ciencias naturales: El tercero, es de la Eè co que conoce las cofas fobrenaturales, re ucladas por Dios: El vltimo cono-\$1,199 cimiento, es de la bienauenturaça, con que veremos claramente a Dios. Por estes quatro conocimientos de fatisfaze aquel encendido desseo que el hombre tiene de sa-I. Meta- ber fegun diro el Philosopho Omnis homo naturaliter appetit scire, vendo como por fus grados, hafta

el vitimo de la luz del medio dia, Prou. 4. como dixo Salomon, Inforam femita quasi lux splendens, procedit, & crescit vsque ad perfectam diem . Aqui trataremos aora folamente del conceimiento que le tiene por Fè:

tides eine creditum tuerat, ebe, ved aunque en el libro passado ya lo auemos supuefic;en quanto prouamos nucftro intento con authoridades: de la Escritura sagrada, de mas de las razones naturales. Affi, que pretendemos tratar aqui dela naturaleza de la Fè, y sus propriedades de los motinos que tenemos para creer: y de la necessidad, y precepto que ay defta virtud. Donde haremos conparación de nueftra Santa Fé Catholica, que professamos con las sectas de los infieles: y confrará llanamente de la verdad que seguimos, y de la ceguedad deftos miferables

CAPITVLO. I.

pefatgres out fidelis quis gonegiatur, Senalanse varias significa-i ...... ciones de la palabra Fi des y de qual se ba de tratar aqui, seuX 20 184 shi)

Ara que procedamos co cla-Pridad, se deue aduertir, qefta palabra Fides, tiene muchas fignificaciones, como se puede ver Alex. 3. en Alexandre de Ales, que poné onze, y en S. Buenauentura, que P. 9.64. fenala diez. Caftro contra hærefes memb. I S Bonan Verbo Fides tanbien pone fiete. O. in 3. dift tros Authores poné mas, otros menos. Locierto es, q algunas vezes fi 23. duguifica perfecion de la volutad,o. 611.2. tras vezes perfecion del entendimiento. Quande Fides es lo mismo que Fidelitas, fidelidad: cola es llana, que pertence a la voluntad,y Tall. L. r en este sentido hablo Tullio quanofficioru do dixo. Fides eft dictorum, & conuentorum constantia, & veritas: y la Lenit. 6 Efcritura fagrada . Anima quene-Cap. 27. gauerit proximo suo depositum quod fidei eins creditum fuerat, &c. red. Rom. 3. det omnia, yen el Ecclesiastico. Qui reuelat arcana fidem perdit.Ité Nunquid incredulitas corum fidem Dei cuacuanit? En todos effos lugares, es lo mismo Fides, que Fidelitas la qual fidelidad pertence a la volutad. En otras partes fignificaver-D. Th. 2 dad, que es qua fi lo mismo, que fi-2.q. 109 delidad, como dizeS. Thomas. Sig nifica tanbien Fides aquello que I. Tim. le promette, que es el objeto de la cal virtud, fegun aquello Primam 5. fidem irritam fecerunt. Icen, fignifi. ca la obligacion de guardar fidelidad, donde se toma la denominacion Fidelis. Matth 25.8 Luc. 19. Enge, ferue, bone , & fidelis , & 1. Cor. 4. Hic iam quaritur inter difpefatores ve fidelis quis inneniatur. labeb. I leen vna confiança grande, y roborada. Postulet autem infide nihilha Suar dif sitans, aunque algunos no admitté put 1. de esta significacion entre los quales fide feet. es Xuares. pa Tain 11 9h 1.nu.6. Todas las susodichas significa-

ciones tienen respeto a la volútad. Perô, que fignifique tanbien la palabra Fides, perfecion del entendimiento, digo habito, o acto fuyo, es cofa muy llana, y contta del vio Cicer. L. de los grammaticos. Cicero dize, 2 de di-que Insanorum vitijs non est habe uincida Fides, Donde Fides, significa affenso del entendimiento. Lo mif. mo cs en Virgilio, Credo equidem Eneid. (nec vana fides) genus efe Deorum. 4: Lo mifmo contta de los Padres, y Escritura sagrada, a saber de San Augustin, De Spiritu, & litera c. 31. De Santo Hidoro, y de otros mu. D. Ifid. chos. S. Pablo lo dize expressame. lib 8. te,ibi. Est autem fides sperandarum Eigmol. substantia rerum argumentum (gra. cap. 2. ce Elenchos)non apparentium Don Hebr. II de Argumentum, y Elenchos fine co. nictio, dizentespecto al entendimiento, porque folo el entendimiento percibe, y juzga los argumentos, yfelo el se conuence con ellos. Mas abaxo dize S. Pablo. Fide intelligimus aptata esse sacula verbe Dei. Lo milmo contta de otros mu chos lugares. 2019 100,000 00 114

En quanto pertence al entendimiento tiene tanbien muchas fignificaciones, primeramente, fignifica la concencia fegun aquello de S. Pablo. Quod non est ex fidefidest Rom. 14 fecundum conscientiam, peccatu est. Iren, fignifica la authoridad de los inftrumentos, que son apros para prouar alguna cofa, como confta del titulo De Fide instrumentorum. Quiere tanbien dezir qualquiera affenso del entendimiento en que fe determina para vna parte, y alli mento, que El oratio rei dubia faciens fidems mallefreque auglo stelere

Orras muchas fignificaciones tiene la palabra Fides tobre las quales

.1.dq

les se vean los Theologos en el principio desta materia. La princi pal es, quando Fides fignifica vo co nocimiento obscuro fundado en el testimonio de alguno, el qual testimonio, si es humano, llamase Fè humana, y si es testimonio diuino. es Fè diuina, y sobrenatural: y esta es la de que auemos con el fanor digino trataraora, dexando de parte la Fé humana, que pertense a los philosophos, y annaquella que fe diesse al dicho de vo Angel, si hablasse per authoridad pro pria, y en su nombre, y no de Dios, porque la fè, que se le diesse no seria sobrepatural.

Y aunque dezimos no auer de tratar de la Fè, en quanto pertence a la volutad, no excluiremos aquel acto de la voluntad, que le llama pia affecion, y fegun dize el Concilio Arauficano, es principio de la Fè, mas no es la misma Fè, sino vn acto sobrenatural de la voluntad con que esta potencia se afficiona a las cosas de la Fè, y por su respeto fe dize la Fè voluntaria. Iten, no excluiremos de todo en este libro la Fè humana, por que por la razon generica, o quali generica, queparticipa con la Fè sobrenatural, siruira aquella, para declarar la naturaleza defta. Y aunen la praxe de la predicacion de la Fé, firue ordinariamente la fe humana, como mini fira, y ayudadora de lafobrenatural

Deuemos tanbien confiderar, q en la fe sobrenatural, ay tres cosas. Primera el objeto, que so las cosas creydas, el qual objeto fe llama tabien fe en el Symbolo de S. Athanafio, ibi. Hac eft fides Catholica qua nisi quisa, sideliter, firmitera crediderit saluus, ese non poterit. Yad Ga lat, I, Cum veniset fides, Go. y ad

Ephesios 4. Vnus Deus una fides, &c. La legunda cofa que denemos confiderar, es el acto de la fe, con que el entendimiento crè el objeto de que aora hablavamos, del qual acto, le entiende el dicho de Christo. Secundum sidem vestram fiat vobis. La tercera cofa, es el ha- Matt. 9. bito de la fe, que es vna lumbre, y vn principio (obrenatural, con el qual ayudado el entendimiento produze el acto dicho. Defte habi to habla S. Pablo ibi . Nunc autem manent tria bac, fides, &c. Y 1. Cor. en el milmo fentido habla el Con- 13. cilio Tridentino, quando dize, que sef. 6.c. en la justificacion se infunde Fè, 7. Esperança, y Charidad.

Y quanto a la necessidad, que te nemos de la fe, aunque despues diremos algo, aqui me pareciò luego poner lo que dize S. Augustin a efte proposito en el libre 6. de sus Aug 1.6 confessiones, para que le lea con cof. 6.5; mas fruto, lo que auemos deefcreuir. Dize pues el Santo Dotor.

Affi como el que cayo en manos de algun mal medico no le ofa fiar, ni aun del bueno, affi mi anima, que tantos malos medicos, y Macftros ania experimentado, no se osaua entregar al bueno, que me diante la Fe la ania de fanar. Mas tu Schor commençafte a tratar, y componer mi coraçon, haziendome que confiderasse qua tas colas creya, que no ania visto. ni halladome presente, quando se hazian: como (on muchas colas q hallamos escritas en las historias de los Gentiles: y muchas de los lugares, y Cindades, que yo no ania visto: ymuchas otras, en lasqua les dana credito a los amigos, y a los medicos, y a vnos, y a otros ho bres, las quales cosas sino fuellen

crey-

creydas, no se podria gouernar la vida humana. Y sobre todo esto, por quan cierto tenia quien eran los padres, que me engendraro: lo qual no podria yo saber, sino eyédolo a otros.

Con estas cofas me persuadifte no folamente, que diesse credito a las fantas eferituras, las quales fundafte con toda la autoridad en todas las gentes: mas aunque tuuiefse por muy culpados a los que no las creyeffen.ypor tanto, como yo fuesse insufficiente, yflaco para hallar la verdad con manifesta razo, y por efta canfa tunieffe neceffidad de la autoridad, y ceftimonio de las letras sagradas: comense luego a creer, que no era pessible, que tu dieras tan grande dignidad a estas letras en el mudo, fino porque mediante ellas querias fer creydo, y por ellas buscado. Hafta aquison palabras de S. Augustin: otras femejantes tiene el B. S. Gregorio. Sine fide inquit neg, infidelis viuit nam siab infideli percontari volne. ro, quem patrem, velquam matrem babuerit:protinus respondebit illam atque illam, &c. Et credit id quod no

D. Greg videt, &c. Y pues creemos a les ho 1. 4. Dial bres, porque no creremos a Dios? cap 2. que es lo que dixo S. luan. Si testi-1. 1025, monium hominum accipimus testi-

monium Dei maius est.

Presupuesto este fundamiento, que no se puede passar esta vida sin alguna manera de se decenderemos a tratar en particular de la FèChristiana. Y por sel objeto en ella, y en las demas virtudes, y habitos tiene semejança con la materia en los conpuestos naturales, la qual siempre se supone a la forma: por esta razon será bien comensar por el objeto, o materia dela Fè.

CAPITVLO. II.

De la materia, o objetomaterial de la Fé, que son las cosas que creemos: y de la Fè inplicita, y explicita: y que sientre la Fè fue vna misma.

Os Theologos distinguen dos objetos en la Fè, y assi lo es en las demas virtudes: y aun en qualquiera habito, o potencia. En la Fè pues ay vn objeto material, otro formal. Del formal di remos en el capitulo siguiente. El material es Dios nuestro Señor co todas las cosas reueladas, aunque sean costas criadas, y aunque sean contingentes de preterito, o suturo, porque supuesto, que son reueladas por Dios infaliblemente dequen ser creidas.

Y aunque las cosas propuestas por la Fé, y reucladas fi se confideran legun fu fer natural tenga muy differente dignidad, y vnas fe ordenen para otras, y todas para Dios: con todo esso todas son igualmente ciertas, è infalibles en quanto se confideran como reucladas, o aya entre ellas orden tanbien, In effe credibilis, o no . Lo que solamente haze a nueftro proposito es, que todastienen igual ceiteza:y todas chas colas, que afficreemos por la reconstituen vn objeto material adequado, y total por la vnion, que tienen en el objeto formal en que todas

todas se vnen, que es la dininaverdad, y autoridad, que las reuela, y haze creibles.

De lo dicho confta, que no es o-D. Hier. tra cofa fe, fino vna virtud intellectual, que nos infunde Dios en el 2 17 980 entendimiento, por la qual cree-Ministeria mos como verdaderas todas las cofas por el mifmo Dios reneladas, D.Ang. oexplicita,o inplicitamente. Ex-11.18 de plicitamente creemos quando for-Civilia, C. mamos concepto proprio de aquello que creemos mas expresso, o menos expresso, mas perseto, o o menos perfeto, fegan la capacidad del entendimiéto ayudado de la ciecia. Però, aquello se dize, que creemos inplicitamente, lo qual creemos no en fi, fino en otra cofa, en que la tal verdad creida fe contiene. Y conforme a efto, todos los Christianos creemos las mismas verdades, affi doctos como indoctos, porque aquello que los dotos creen explicitamente, y con pro-2 . the prio cocepto, esso mismo creenlos menos dotos inplicitamente, quado creen aquello que tiene, y enfenatafataMadre Iglefia Romana.

Ann digo mas, q no solos los sieles de la ley de la gracia creen las
mismas cosa, vnos explicita, otros
inplicitamente, mas tanbien los de
la ley natural, y escrita. No hablo
aqui de las cosas que son accidentalmente de se, sino de las que lo
son substancialmente, y tales son
los mysterios de pios en quanto
Dios, y de Christo Dios, y hombre
y Redemptor nuestro, segun aque10<sup>2</sup>1.14 llas palabras, que el dixo. Hac est vi
ta aternavt cogno scant te solum Deŭ
verum, è quem missti lesum Chri.

Para esto se entender mejor, digo, que aunque todas las cosas reueladas por Dios en la fagrada E critura, son de fe: con todo, tienen efta differencia, que vnas pertencen mucho mas principalmente a la bienauenturança del horr bre, y a las cofas, que para ella le encamipan, las quales se contienen en el Symbolo de la Fè: y fon primera. mente Dios nueftro Schor, que es el objeto de la bienauenturança, y Christo nuestro Redempter con todas sus obras. Iten la Iglesia Catholica (en la qualfolamente se pue de esperar salvacion Jeon lo mas que chà en el Credo bien explicado. Estas cosas, por feren muy nea ceffarias, le llaman de fe effencialmente. Otras infinitas, que tiene la fagrada Eferitura, que no son tan necessarias, aunque todas son proucchofas, y fe deuen creer co igual certitud, le llaman de fe accidétalmente, and a land to the second to

Digo pues, que la fe, dende el principio del mundo, hasta oy, en todos los fieles, fue la misma, ni vuo variacion, ni creciò, ni se disminuyò en las cosas creydas, como lo dizen communmente los Theo. D. Th. 2 logos can S. Thomas: y los Padres 2. q. 1. antiguos, como S. Ireneo, Euschio art. 7. Cælariele, y otros. Y dize Eusebio, Irenaus que todos los fieles dende el prin 1.4.e.13 cipio del mundo se podian llamar Eusebio Christianos. S. Augustin, dize. Te L.I. hist. pora variata sunt non fides, toma fe cap. 4. aqui por el objeto material, y sub D. Aug. stancial de la fe. Y mas abaxo . Mu trell 45 tatus est (inquit) sonus verbiveniet in Ioanë aut venit, eadem tamen fides virofa, coniungit. Quiere dezir, mudole el futuro del verbolenio en preterito acerca del Messias: y assi como los antiguos dezian vendrà, dezimos nos aora, que ya vino: però la feesla milma. Olland an allong

II.

La razon de fto es, porque fienpre fue la misma Iglesia como adelante veremos. Lucgo fienpre fue la milma lubstancia de la fe, porq la fe es vinculo, y como forma, que coftitue la Iglesia, y sus miembros. Iten, fienpre fue la milma Infticia, ySantidad substancial en los caminantes para la celestial patria (Sed sic est) que el fundamiento de la 2. Cor. 4 justicia es la fe, luego es la misma. Iten, porque todos caminan para la bienauenturança, y por el milmo medianero Christo-Esto dixo San Pablo. Habentes eundem (piritum fides, &c. Habla de los Padres del viejo testamiento, y dize, que el mismo espirito de se tevian que AdHebr nolotros. Y en otra parte. Sine fide (inquit) impossibile est placere Deo Y anade lucgo Quia accedentem ad Den oportet credere quia est, & quia romunerator est. En las quales, dos cofas a faber, ay Dios, yes remunerador, que dá el premio a buenos, ymalos, fegun lus obras: fe cotiene virtualmente toda la substacia de la materia de la fe. Dizemas abaxo S. Pablo. Iuxta fidem defun. Hi funt omnes ifti, non acceptis repro missionibus, sed de longe eas aspicie. D. Greg. tes. A esto accomoda S. Gregorio hom. 17 aquellas palabras de San Marcos. in Eze- Qui praibant & qui sequebatur cla. chielem. mabant dicentes hosana, benedictus D. Mar. qui venit in nomine Domini. Los cap. 11. que yuan detras, fignificauan los de la ley escrita, y batural: los de adelante fignificauan los fieles de la ley de gracia; todos connenian en

> Contodo efto, no tenian igual noticia de las cosas ce ( histo,auque fienpre vuo en la Igletia fe explicita de Christo dende el princi-

la ley de Christo, y en su fe, porque

todos dezian las mismas palabras.

pio del mundo. Primeramente, en Adau, como prucua S. Lcon Papa, D. Leo. y S. Hieronymo, y es de creer, que el mismo Adan diò del noticia a sus hijos. Iob de Christo hablaua, quando dixo. Scio quod Redemptor meus viuit. S. Augustin collige de aqui,que entre los gentiles avia alguna noticia de Christo, porque lob, no era ludio. Y los facrificios, que en aquel tienpo se offrecian, eranen fignicacion de Christo, q ania de venir, por donde en el Apo calyple le llama Agnus occifus ab origine mundi, y del capitulo7. Ad Hebreos, confta que Melchisedec Gentil, effreciò facrificio en figura de Christo matelique someoto

Despues desto, como esta fe se obscureciesse, por lospecados de los hombres, que enpeçaron a dar en idolatrias, fue renouada en Abraha el qual tuno mas expressa fe destes mysterios, segun aquello que dixo Christo: Abraha exultanitut videret diemmeum vidit, & gauisus est, Ioan, S. Despues se fue conservando en sus descendiétes, en Isac, en Iacob, por reuclaciones que Dios les hazia, y llego hafta Moysen, de quien dize AdHebr S. Pablo. Quifide pratulit improprin Christi the fauro Agyptiorum. Dauid tuuo muy expressa noticia del, como dixo el mismo Christo, ibi. Quomodo ergo David in Spiritu vo. Mats. 22 cat eum Dominum? y lo mismo dezimos de los otros Prophetas, particularmente l'aias, de quien d ze S. Ivan. Quod vidit gloriam Dei & Ioan. c. locutus est de eo, ypor S. Lucas se di Luc.c. 10 ze en general, que muchos Reyes, y Propheras deffearon ver el Mef. fias Dico enim vobis dize Christo. quod multi propheta, & Reges voluerunt videre, que vos videtis, & non viderunt, & audire quod audi-

Epift 23 D. Hicr. Ser. 6.in vig. Na timitatis 10b.r.19 D. Aug. li.18.de Cinit. c. Apoc.13

115,00

tis, & non audierunt:y por esterespeto se llama Desideratus cunclis gentibus. Lo dicho basta cerca de la materia, o objeto materialde lafe

### CAPITVLO.

Del objeto formal de la fe, o motiuo q nos obliga a creer q es la divina verdad, y Autoridad.

TO puedo determe en refutar el barbaro yerro de guft. Lde I los Manicheos, y otros he villit. reges, dixeron no auermos de eredendi crer cofa alguna, mas que aquellas &D Ber que la razon natural alcafa. Lavernard. E. dad Catholica es, que ni la razon pi#,190. natural, ni en el entendimiento hu mano son fundamiéto en que la fè de todo effribe, fino la diuina autoridad, y verdad que nos reuela lo que deuemos creer: o (hablando mas claro ) al mismo Dios, en quato revela, y juntamente su reuelacion. Efto es tanto affi, que repugna al fer, y naturaleza de la fè, conocer las cosas, clara, y enidentemente, aunque siempre las conoce con certeza: porque es cola differé te cuidencia de certeza. Y assi los Manicheos, en querer, que todo quanto se crèse alcanse, por razo natural quitan la fè del mundo, y confundenla con la ciencia. Ciertamente, poco feruicio se hiziera a Dios con la fè, si esto assi fuera: y como se puede entender aquello tum non apparentium: que eslo mil-

Heb. II. de S. Pablo, que Fides est argumenmo que conocimiento obscuro? y

2Cor. 10 en otra parte. Oportet captinare intellectu in obsequin Christi. Inporta cautinar el entédimiéto enfernicio de Christo, creedo lo q nos reuelò.

El B.S. Pedro, declarò bien la naturaleza de la fe en aquellas pa-

labras. Cui benefacitis attedetes, taqua lucerna Incesi in caliginoso loco llama aqui a la fè, candil, que mucfira el objeto en lugar de tenieblas fin quitar la obscuridad. Por cierto mal confideraron los Manicheos Ioan 20? aquella sentencia de Christo N.R. Matt, II Beati qui no viderut, & crediderut, y lo que dixo a S. Pedro. Caro, & saguis idest naturalistatio no reuela uit tibi, sed pater meus qui in cali est

Prouemos nuestro intento con

alguna authoridad del teftamiéto vicjo. De Abrahan dize la Escritu ra oftas palabras. Credidit Abrahan Gen 15. Deo, & reputatu est illi ad institiam. Rom, 4. Diò credito Abrahan a Dios, quado le promettio de le dar vn hijo, fiedo inposible esto por via de naturaleza, pues el era de cien años, y fumuger Sara, de nouéra, y efteril. Mas el santo Pattiarcha, aunque no veya razo, para esperar tal fruto, crey ofielméte la palabra de Dios y fuele esta fé ruputada, y contada por merecimiento, y obra de justicia: yassi lo será a todos los 9 co semejante fè, y deuoció creyeren lo q Dios nos ha reuelado: de tal modo, q quato la cosa que se nos propone fuere mas remotada, y encubrada sobre toda la razon, tato serà mayor el merecimiéto de la fè-Tenemos en este S. Patriarcha, o. Gen. 21. tro exéplo, en el modo co q se vuo, quado Dios le madò facrificar a fu hijo Ilác; siedo assi, qle auia el mismo Dios promettido, q defte hijo tédria gra descedécia: y có todo c-Ro, madauale, q lo sacrificasse ates q el moço tuniesse hijos. Que cosa pudiera ser ajuizio humano masco trariavna a otra?però, ni co todo ef

fo, el S. Abraha perdio lafe de la di

uina promiessa, crevedo, q despues

de muerto el hijo, el Señor lo refuci

caria

Valerio, taria para cuplimieto de su palabra

Maxim. De Pythagoras cuenta Valerio
1.8.c. 15 Maximo, que tenido de sus Discipulos en tata veneracion, q tenia por grande culpa poner en disputa las cosas q del auian deprédido: y a los que le pedia razo, no daua otra mas que la authoridad de su maestro. Ipsedixit. Ello dixo. Pues si a vn philosopho se tenia esta renerécia, quato mas le deue tener àquella primera, y suma verdad, que no puede enganarle, ni puede enganar,para no querer escudrinar las cofas, que nos hareuelado? Defto

Num.4. tenemos vna buena figura en los Numeros, dode Diosmando, gqua do los Sacerdotes o Leuitas enboluiessen las alhayas del Sanctuario, para mudarfe de vn lugar a otro, no las mirassen co curiosidad. 1. Reg. 6 antes que las enboluiessen sopena de muerte. La qual pena experimé

taro los Bethsamitas, porque llégado la arca del testamiéto de la tierra de los Philiftheos ala suya, quiziero mirar con atreuida curiosi. dad lo gen ella auia: por la qual cul pa matò Dios gran numero dellos. De dode podremos depreder a no querer mirar co curiofidad, ni que rer escudriñar co razo humana las cofas de la fe, fino humillarnosqua do Dios habla: y baxar las alas del entendimiero, como lo hazian los santos animales de Ezechiel, quado sonava la voz del Cielo. Na cu

Ezec. 1. fieret vox saper sirmamentu quod erat Super capita corum, stabant, & Submittebant alas suas

A este proposito dixo muy bie Elat. 40. S. Augustin poderado a quellas pa in Ioane labras de Hayas. Nisi credideritis, non intelligetis. Sino creeredes, no Ibidem. entendereis, Credimus, inquit, vt cagnoscamus, non cognoscimus vt credamus. Creemos para conocer,

yno conocemos para creer. Yen otra parte progunta. Quidest fides? Credere quod non vides. S. Ina Damasceno, dize de la fe, que Est ase sus ab omni curiositate dissitus, q no sufre, ni cofiere la fe curiofidad alguna. Toda esta dotrina le fuda en fer Dios verdad infallible, que no puede mentir: el qual punto le puede ver en el libro passado cap.25.

#### CAPITULO. IIII.

Por quien dene ser propuestas las cosas de la fe, para que vno sea obligado a creerlas.

Omo quiera que el objeto material de la fe es obscudro, y la reuelació de Dios, que diximos ferlo formal, es tabié obscura; necessariamete dene preceder algu conocimieto, co que efto que es creer se propoga, y offref ca como cosa honesta, amable, y co forme a la razon. De modo que le propoga como creible, y digno de fe. Dos cosas trataremos aora. La primera por quien deucler propuesto el objeto; y en el capitulo segui ente, de que modo deue fer propuefto. A delate trataremos como de factotodo lo requesito en estapar te se halla persetissimamente en nueftra Religion Christiana.

Acerca de lo primero se preguta fi es necessario que Dios propoga por si immediataméte el objeto de la fe a todos los Catholicos, oba sta o lo propoga por otros? La reso lució cierta, y de fèes no ser necel fario q Dios propoga por fi immediataméte las cosas se hade creer. Esto se prucua primeraméte en la fè, q los Angeles tuniero, quado fue ro caminates, a los quales fue pro-

puci-

oba sh profes de la fe Y co codo Cap.4de (legadorina deS. Diboyfio) nofue divinis esta renelacion bechaummediata-Iméte a todos por Dios alubra los nom. inferiores por los del madio, y los del medie, por los superiores, como dize efte fantos Yaffi fe cree ig folo al funcemo Angel reució nios por fi, émmediataméte los myfierios de la fé, y poneste a los de mas por ferorde Nuchro Paire Adara bie, aug esverdad, quec bio la fe in fusade Dios immediatamete, co to do esfo, el objeto fuele propuetto porles Angeles, y por ellos fue aluibradol ven enado, fegu la misma dornina comu masselto no esta cir ertojauq es lo mas probable. Però en los hobres despues del peccado de Ada, es eftomas electo, Porque primeraméte, en el estado de la ley natural, fuero hechas a los hobres muy pocas renelaciones por Dios. immediataméte, ydas q vno, fucço hechas a algunos Patriarchas o ho bres mas notables. Mas la leyordinariafuen o los padres enfenaffen Hosbijaty affi por voa cotinna tradicio vino la fe a los potreros De Gen. 18 fta manera cofeno Adan fus hijos, di Bh y de Abrahan le dize. Scio quad pracepturus fit filijosuis, de. .... Despues defto, en el tiépo de la ley Mufaica, se dize de los fieles. Exo. 14 Crediderat Deo, & Moysi serva eins. cheero a Dios como a teftificates coo sanomersianmi amplach py Ad Cor. Moviermas a Movie creero como a vn hombre, q preponia el objeto creible fufficieremete, porq Dios er med hablana todo el pueblo, por me-. yau a dio de moy fe. En el acuteronomio Tedize Erfing verba becin conde 100 & docebis en filijs wis, y en los Plat-Deut. cap. 10. mosfedize sette propefice. Quala madauit patribus nostris nota facere P(.77. OURIZ

eafilijs fuis. De mas defte muchas wezeshablana Dios per losprofetas y proponia nuevas reuclaciones feguaglio 9 dizes. Lucas Sient lo Luc.c.r cutus est per os sanctaru, qui à seculo sut prophetarieius yen otra parte. AdHeb. Olim Densloquespatribusin prophetis 1, Finalméteren la ley de gracia, el milmo modo de providécia leguar dò en la predicació de la fè, porque primeraméte fue ébiado S. Jua Bap tifta. Vt omnes crederet perillu. Del- Ioan. 1. pues el milmo Dios per la humanidad, q a fi ajúto, quifo enfeñar aque llosq lo pudicro cyr immediatamé te: y a los demas enbio fus A posto: Matth les, diziedo. Pradicate Euageliu om vltim. ni creature, yanada Qui crediderit, & baptizatus fuerit faluus erit y en otra parte. Eritis mibi teftes &c. vf Ad I. que advltimu terra. Luego efte mo does sufficiente, y ordinario para proponer, y cocibir lafe. Por efto dixoS, Pablo Fides exauditu andi- Ad Rotus autem verbum Christi. and man. 10. Cofirmale esta verdad, porq de otra manera figuierale fer inutil la escritura, y la tradició y detrina de la fe prepuesta por la Iglesia. Porq

todas estas colas so cuadas. Lucgo fi es necessario para creer, hablar Diosimmediamete, vacl por fipro poga lo q fe deuc creers eftas colas no bastaria, antesseruitia mui poco Sed sic est, gel coscquere esberctico luego pose dene dezir: ycoftaserlo. Porque de las elcricuras dixo Chri Ro. Scrutamini feripturas nam ipfe Ioan. 10 sestimoniu perbibet de me . Porque augue fueron eferitas por hobres, co todo effo: Spiritu Sacto in spirati loquuti sut. Hablaro infpirados por Dios, dizeS. Pedro: y chas milmas D. Petr. posentena como denemos de cre: Epift. I. er a las tradiciones, y dorrina de la cap. 2. Iglefia, como en otra parte, vere-

mos.

mos. Effa misma verdad nos ensenan los fantos Padres, quando nos dizé, que deuemosrecorrer à la ori gon de la fe, y recener la verdadera fe, por la cotinua tradició de los fie les. Tratadefto S. Ireneo, S. Cypria no, Eusebio Cesariense, en el prin-4.0 43. cipio de los libros, de preparatione Euagelica. S. Epiphanio en elpriocipio de sus obras contra harefes, y S. Augustin en el proemio de los libros De doctrinaChristiana, yen to do el libro De vilitate eredendi, y en el II. de sus confessiones cap. 3.

Las cogruencias defto, son muchas. La primera fe faca de la fuane orden de la dinina providencia: D. Aug. la qualrazo trabe S. Augustin: di-L. contra ziendo, que affi como Dios imme-Epist fu diatamente criô vn hobre, ypor ef damen; te fuero los demas produzidos co ca. 4. 6 vna côtinua successio, assi en la fe inftruyò, por fi algunos hobrespor los quales quizo, que otros fuellen enseñados. Desta comú providen cia se haze a las vezes exceptiones como en S. Pablo q de fi dize, q de prendiò los myfterios de Chrifto. No ab hominibusneg per homine, &c

La feguda couemecia desto es, affi fue necessario para colernar la vniô, y côformidad de la fe, entre los hóbres, porque fi la fe no fe pudieffe cocibir, fino proponiedola Dios por si immediatamétercada vno pudiera prefumir delu fe,y hazerle a si mismo regla della ; lo qual es muy gra abfurdo, como ve remos a delate. Porq fiedo esto affi: luego el Angel de Satapas, fe tras formaria en Angel de luz : donde nacirian infinitas divisiones, y Cifmas, por quo seria obligados losho bres dar credito a la dotrina exterior, fino a fus interiores imaginaciones:corra aquello q dize S. Pa-

b'o Si Angelus de Calo euangeliza Ad Gal. meritvobis aliter quam enangeliza tum est, anathemasit.

La tercera couenienciaes, porq defra manera queda la fe mas meritoria, y exercitafe mas la humildad, quando vn hobre fe fubjeta a otro en cola tan difficultola.

Digo mas, que auque no es necessario, que la sufficiente proposició de la fe (e haga immediataméte por Dios, co todo, esmecessario, que entreuenga en ello la virtud divina precisamente, yco especialidad. Quiero dezir, que esne cella rio, que coopere Dios, no folo gene ralmente cocurriendo, como caula primera, fino ayudado especialmé ce, y cofirmado la doctrina por mo do especial, segu aquello . Pradica Marcis uerut vbig, Domino cooperate, & fer vls mone cofirmate sequetibus signis. La razo defto es, porque la dotrina de la fe es muy fobrenatural, y en gra parte repugnate a la humana cocu picencia: Por dode, para que se haga creible, y amable, es menefter, que entreuenga la virtud dinina, q la perfuada co especial modo : y la accomode a la capacidad del hobre. Coforme a esto, se dize de v- AH. 16. Da muger. Cui Dens apernit cor, vs int ederet ijs qua dicebatur a Paulo. Abriole Dios el coraço, para le applicar áquello, q dezia S. Pablo : y en otra parte dize el milmo S.Pablo. Neg, qui platat eft aliquid, neg, Ad Cor. qui rigat, sed qui incremetu dat Deus Ni el que planta, ni el que riega, so algo, fino Dios, que pone la virtud. D. Greg S. Gregorio dize. Nifi dininus fpi. hom. 30. rituscordi adfit audientis, otiofus est in Euag. ferme Delloris. Que is baja de bal de el maettro, y predicador : fi el espirito divino no assiste. Con lo dicho queda inpugnado aquel an-

Capiate

23 0 123

Denk.

eap in

tiguo

Cypria.

Epift.

14.

contra

tiguo yerro de algunos referidos Hof.l. 1. por Hesio, y por Bellarmino, que dixero folo depermos creer aque-Brentin llo que Dios nos propone por fi Bell. l. 3 immediatamente, haziendo con deVerbo esto la particular inspiracion, regla Deic.3. Para creer:lo qual es falsissimo:como queda dicho.

## CAPITVLO. V.

De que manera se deuen proponer las cosas de la fe, para que, uno sea obligado a creerlas.

Eftorespodo primeraméte q para el objeto de la fe fer I sufficiétemète propuesto, no basta q de qualquiera manera se propoga como dicho, o reuelado por Dios: mas es tabié necessario q fe propoga co cales circuftacias, q prudéteméte se mueftre ser creible del modo q se propone. Larazo es, porq como dizec| Espirito Ecel. 19-Saco. Qui cito credit leuis eft corde, Es leuiano de coraçõel feree de li gero, y dizele creer ligera, y leuianaméte aquel q cre inprudétemé. te. Luego, cl que affi cre, no puede crecico fe dinina. Necessario eslue go, q de tal manera se propoga el objeto, q'e pueda creer prudetemé te. Prucuale la primera colequécia porq lo q es de Dios, es ordenados la fe Christiana es hecha por Dios co especial modo, y co especial auxilio: luego no (e haze inpruden? temente, ni defordenadamente.

Declarafe esto mas. Porq la vojurad de creer, qes sufficiéte para la fo fobrenaturaliestabié fobrenatusal, y nacida de auxilio de Dios es-

pone,

pecial. Lucgo es volútad buena, y honefta. Lucgo suppone tabié juizio prudente acerca de su objeto, porq la prudencia mueue las virtudes affe ctivas asu exercicio. Y de clarafe aŭ mas, porq del contrario modo de creer nacé las herefias, y los Cismas: porq aquel q cre inprudésemète, cô facilidad es engañado. Però la credulidad de la fe deue fer tal, q efte libre de toda la fal ledad: luego deue preceder antes della prudete juizio. Vltimamete se prueua por las propriedades de la fe: la qual exclue todo el temor. y mutabilidad: Porque el gona vez crè, como deue, nuca ya mas puede licita, ni prudetemete apartarle de la tal fe. Però, quadovno crè algo inprudétemète, si despuesaduier te en ello puede, vzado deprudecia dexar lo qaffi creyò : o por lo menos dudar de su verdad: Luego repugna a la fe Christiana credulidad inprudête. Y esto es tato assi, 9 si vno creesse, antes q el objeto suffició teméte le le proposiesse, la tal fe 10mente feria humana, y no dinina.

Digolo legudo. Para 9 lea luffi. ciétemete propuetto el objeto,es necessario, q sea enidétemete creible como dicho por Dios: y por co figuiete, como cierto, é infallible. Esta resolució apuntò S. Thomas D Th. 2 quado dixo de los fieles. No crede. 2.9.1.4. ret nist viderent esse credibile. Do. 4. ad 2. de le note la distinció, y differécia de agllas palabras. Credere, yvidere Porgel Credere, dize obscuridad, y el videre, en quato le diftingue del otro, dize claridad, y cuidécia. Ni chas dos cofas repugnan, pues tienen respeto a cosas diuersas. Porque vna cofa es creyda en quanto verdadera, mas es vista en razon de creyble. Y affi entendiero

G 3

a S. Thomas, Caictano, y otros Theologos, los quales comunméte figuen esta sentencia: y es de los Padres, que adelante citaremos.

Esto se prucua con razon porque antes de la fe, es necessario q preceda querer creer, yantes de sta voluntad es necessario juizio con que la voluntad sea induzida, para querer creer: y efte juizio no es otro, sino de la credibilidad del objeco. Luego, ô este juizio es cierto, ò incierto: Si es cierto, es tan bien evidente, y si es incierto, no es sufficiente, para creer con fè Christiana. Luego necessario es, que el tal juizio (ca enidente. La primera parce de la Menor, se prueua, porque la certeza propria, yobjectina, y prudente, no se dá sin eui. dencia en otro caso, mas que en el assenso de la fe Christiana, como prucuan los Theologos, tratando del objeto formal de la fe: Sed fic est, que aquel juizio, de que tratar mos, ann no es de fe Christiana, porque le suppone para ella, yes camino para ella, luego no puede fer cierto, y obscuro. Luego si es cierto, es cuidente. Asugara oramaraia

. De lo diebo, se infiere la tercerarefolucion, y es, que para el obje to de la Fè, ser propuetto sufficiéde de cemente, no solo el tal objeto deue for hecho enidentemente creibles mas tanbien evidentemente mas creible que qualquiera otro objeto y qualquiera otra dotrina contratia, o repugnante a ella Efto fe figue de la precedente (como he dicho) porque puede seaecer en la fe humana, y en el conocimiento humano que dos proposiciones contradictorias (can probables, aŭ quidentemente en respeto de la probalidad: porque ofto no enbuck-2 2

ue repugnancia pues muchas colas falías son mas probables, que las verdaderas. Y porque por virtud de aquella probabilidad folamente le da juizio formidoloso, è incierto de la verdad digo de la misma cofa. Però, en el caso presente, repugna ser vna cosa creible con se Chri ftiana, y juntaméte ser tanbié creible lu contrario, no solo cuidentemente, mas ni prudenteméte. Porque el juizio que se dene hazer de la tal propabilidad dene fer cierto, y fin temor de lo contrario: luego, impossible es, que la contraria dotrina fea enidentemente, oprudentemente cre ble. De otra manera la tal credibilidad, necessariamente produziria temor, y recelos vaŭ feria licito al hobre escoger qualquiziesse de aquellos dos objetos creibles, si vno; y otro fuesse cuidentemente creible, no folo confiderado abfolutamente, fino tanbié comparativamente. Yesto repugna assa la certeza, como a la obligacion Christiana. Pobom bb sld

coming

Byenten

Bell. L. 3

dererbo

Deies.

Sea la quarta resolucion, que tâbien se infiere de lo dicho; que no solo deue ser el objeto de la se enidentemente creible; mas tanbié se requiere enidécia, que el tal objeto se deue creer segun razo natu ral; y que la tal se se deue preferir a qualquiera opinion contratia.

Para esto se entender, devemos mostrar que es cosa différente, ser vna cosa creible, de auerse de encer Porque Credibile, y Credendimi distinguense como potencia y acto, o obligacion des ctory els roles sta, que no sienpre somos obligados acreera quello, que es treible, como consta en las cosas humanas: mas en la se divina dia imos, que codas las vezes, q el objeto se pro-

pone

pone sufficientemente como creible contal fé, por consequencia se deme canbien creer, segun la recta razon:por la qual causa dixo Santo Thomas en la segunda questió delta materia, que puesto que el precepto de la fe sea sobrenatural, por fer de acto sobrenatural, con todo esso, que despues de la Fè se proponer sufficientemente: lamismarazon natural mueftra, que las tales cosas creibles, se deven creer. Y en la question decima, dize, que la infidelidad politiua, aunque pro xima, è immediatamente sca contra el precepto dinino (obrenatural, con todo esfo, remota, y quasi radicalmente, es tanbien contra la razon patural, que dicta auerle de creer lo que Dios dize: y que el dize aquello que en su nombre, y co su virtud se propone sufficientemente.

Declarase esto mas con vna razon. Porque la luz del entendimi. ento natural eftà enfenando, que propuettas muchas fectas, o muchos caminos para alcanfar la eterna felicidad, y para honrar a Dios, por el modo denido, aquella se deue leguir, para cuitar tan gran peligeo, que enidenteméte parece mas creible: Sed ficest, que quando la dotrina de la Fè se propone suffieientemente, mueftrase enidentemente fer mas creible, que todas las sectas que son contrarias. Lucgo la razon natural dicta auerie de haberent, nanegatem exculate 10 200

Bas. in collige el engaño de los infieles, los quales, como dizes. Basilio, reprehendia a los Christianos, por grección sin razon, o como ellos piensas, contra razon. Por donde dixo San Pablo. Verbum crucis pe-

reuntibus quidem stultitia est. Que I. Cor. a la doctrina Catholica, que predica los mysterios de la Cruz, y muerte de Christo, es reputada de los reprobos por locura. Y dize mas, que Christo Crucificado, es escadalo para los Iudios: y cosa de locura para los Gentiles.

Algunos hereges por enitar el fusodicho engaño, dicron co otro semejante, diziendo, que se no deuia creer más, que aquello que se mueftra por la razon, como refiere San Augustin, y San Bernardo. Mas la doctrina Catholica, y D. Aug. verdadera huye de vno, y otro el- l. de vii tremo, y toma el camino del me- litat, cre dio, porque affi como reprehende dendi. la leuiandad de animo en creer, af D. Bern. si tanbien abomina la dureza de Epist. coraçon en dexar de creer : y en. 100. seña que aunque no siempre nos fea possible dar razon propria de aquellas cofas, que creemos, con todo, podremos dar fufficiente razon, porque las creemos. Y affi dixo San Pedro, en su primera Ca- 1. Petro nonica, que deucmos eftar apare- cap 33 jades para dar razon de la Fè que professamos, yesperança que tenemos attoris taken Quendo chahan h

# CAPITVLO. VI.

selice of the state of the Site

De los motiuos, o argumentos en general, por donde se haze euidentemete crei bles los mysterios de nuestra santa se Catholica.

G 4 Hafta

-033E

Afta ora solamente auc. mos moftrado lo que se re Quiere, parà que la Fè sca sufficientemente propuesta. Resta moftrar, como todo lo dicho se halla en nuestra catholica Religion, Y porque he dicho ser necessaria credibilidad euidente, no solo abfolutamente, fino tanbien haziendo conparación con las demas fectas: moftrarè primero la primera parte, despues la segunda. Digo pu es, que los myferios de nueftra fata Fe Catholica son euidentemére creibles : efto es, que enidentemente, y con toda la claridad alcaça el entendimiento, que devé fer creidos. Esta resolucion es certifima, ni puede Catholico alguno po. ner duda en ella. Tienela S. Tho-

D.Th.2 mas en varios lugares con fus ex-2.9.1.4. politores, y los Sentenciarios en el 4. ad 2. prologo de las sentencias. Medina Iten 3. libro legundo De rectain Deum fip. q. 42. de, Bozio en dos tomos que hizo & seque De signis Ecclesia. De los antiguos, tib. & I. trato esto mucho Tertulliano en contrage el Apologetico. S. Iuftino Martyr les c. 6. en vna Apologia q hizo Pro Chris-

Stianis. Eusebio Celariense, en quafi toda la obra De praparatione Eua. gelica. S. Augustin, libro Coira Epistolam fundamenti cap 4.

Pongamos aqui aquellas fus excellentes palabras, que los Theologos en esta materia mucho celebran. Multa funt, inquit que in Ecelesia me iustissime tenent, Tenet co sensio populorum, & gentium; tenet Authoritas miraculis inchoata, spe andla charitate firmata vetustate nu trita:tenet ab ipsa se de Petri Apostoli, cui pascendas oues suas Dominus mandauit v que ad presentem Epis. copatum successio Sacerdosu: Tenes denigipsumCatholice nomen: quod non fine caufa inter tam multas bereses sola Ecclesia obtinuit . Quiere dezir el fanto Dotor. Muchos fon los motivos, yargumentos, que hazen fuerça a mi entendimiento, y me obligan a no dexar la vandera de la Iglefia Catholica, y a tener, por verdadero todo quanto ella en seña. Primeramente ver que conuienen en esto tantos pueblos, y ta tas gentes. Iten, ver la autoridad. que tiene con milagros començada, con esperança aumentada, con charidad confirmada, y con antiguedad nutrida, y fomentada. Tieneme mas en la Iglesia, ver la côtinua succession de los sumos Porifia ces, dendeS. Pedro hafta el prefente, entre tantos tornellinos, y tenpestades, que la Iglesia padeció por los tyranos. Finalmente, obligame a creer, el nombre que tiene la Religion Christiana de Catholica, y vniuerfal, del qual con mucha razon goza entre tanta variedad de sectas. Todo lo dicho es de S. Auguftin, cuyos argumentos adelante iremos ponderando, y anpliando.

Con efto dize mucho aquel ver fo de David. Testimonia tua credi Pf. 92. bilia facta sunt nimis. Quiere dezir: Los testimonios, y argumentos, que ay para creer vueftra fanta ley, (on muy fuertes, y hazen la cosa euidentemente creyble. Por esto dixo tanbien Christo nuestro Redenptor. Si opera non fecisem in eis qua nemo alius fecit, peccatuno haberent, nune autem excusationem non habent de peccate suo. Siyo, di ze, no huniera hecho milagros, y o bras entre efte pueblo, las quales ninguno ha hecho hafta ora, fin du da, no peccaria en dexar de creer mi dotrina: però, porque tengo hecho canto en confirmacion della, y

IOAM. IS

laten-

la tengo hecho tan cuidentemete creible, no tiene escusa alguna su dureza, è incredulidad.

Todos los motivos, y argumentos (aunque fon muchos) que hazen euidentemente creible nueftra fanta Religio fe reduzen a quaero principales. El primero le faca de las condiciones, y propriedades della, como son verdad sin mescla de falsedad: santidad sin melcla de inpureza en lo que enfeña ;y efficacia en ser persuadida. El segudo motino, y argumento confifte en la multitud, yauthoridad de los teftigos defta fanta dotrina. El tercero se saca de los varios modos co que Diosla authorizo, especialmente. De los milagros, que por la respeto se han hecho en el mundo. El quar to la perseuerancia, y duracion de la Religion Catholica dende el principio en que se començo a pre diear hafta oy entre tantavariedad de perfiguidores que tuno. A estos quatro principios reduziremos to do lo que en esta materia auemos de dezir. oyuan Clemente visaliodi

CAPITY LO. VIL

dricolibro 7. Shrommen, y Bu-

De la primera propriedad, y excellencia que tiene la dotrina Catholica, que es verdad, sin mes cla de falsedad.

Nel primero libro cap. 25.
auemos dicho, y pronado,
como fiendo Dios la prime
ra, y (ummaverdad, no puede telti-

ficar, ni authorizar vna minima mentira Donde por el mismo caso que en vna secta se halla alguna co sa falsa, aunque por otra parte enseñe muchas verdades, es clatissima señal de aquella secta, y Religion no ser de Dios. Por lo contrario, quado vna Dotrina, o Religion fuere totalmente pura: ni pudiere ser convencida de alguna sal sedades muy gran argumento de tener a Dios por Author.

Philis

Esto se pruena, porque los hobres facilmente engañan, pues dize dellos Danid. Omnis homo mendax, y facilmente tanbien le enganan, porque no pueden fin auxilio de Dios alcançar en todas las cosas el conocimiento de la verdad, principalmente en las cosas dininas, y pertécientes a la immortalidad como enfeñan los Theologos con S. Thomas en la materia de la gracia. Moftrò efto bien la experiencia en los Philosephos Gentiles jaunque porotra parte mby agudos; los quales enfeñar o muchos errores, principalmente acerca de Dios, y del vitimo fin del hombre, admittiendo infinidad de sectas en esta materia, y aun de Dioses: acerca del qual punto le puede ver el primer libro, que Tullio escrenió de la naturaleza de los Diofes. y otro de Plutarcho de las opiniones diuerfas, que los Philosophos tunieron en las materias, que tracaron. Tanbien defto dize algo S. Augustin en el decimo cctano libro de la Ciudad de pios.

Finalmente, era tanta la contra dicion que auja entre estos Philofophos en sus opiniones, que se lenantò entre ellos vna nueva se cta de los que llamanan Academicos nuevos, los quales visto la cortedad

yru-

Theod. Prouid.

mano, diziab dan hada fe podia Ta ber aneriguada mente, find con apguna verifinifitud, y aparencia: y affi, fo officio cra provar con razo. nes la voa parce, y la otra fe contra ria, y dexarla cofa indeterminada. lib. 1. de Por elto dix Theodoreto, que no auia necellidad de confutat chas opiniones, porque ellas milmas co for contrariodad, fe deshazen voas a octas: pues la verdad no es mas, que vna fola : mas las falledades, que se desuian del blanco de la ver dad, pueden fer infinitas. Que mas puede fer, que indentaren los hom bres duzientas, y ochenta opiniones diversas acerca del vitimo fin delhombre que tantastrahe Marco Varron referido por S. Augu-Ang lib fin?) que mas claro argumeto de fu insufficiencia para descubrirver Cinilat. dades fin auxilio de Dios, que dezir cantos defuzrios en punto de

y rudeza del entendimiento hu?

19.de

0

riencia en los Parantalidades ander Vamos al intento, que es la ver "dad in melela de falledad, que enft halla fe Catholica. Dos maneras de verdades ay en la dotrina de la fe voas que se pueden conocer co la razon natural, otras fon totalme re sobreparutales. En las primeras hallamos, y conocemos con cuidencia (por lo menos en inachas collas que la fe Christiana enfeña aquello que es muy verdadero, y muy conforme a la razon. Prime ramente en aquellas colas, que en-Icha acerca del milmo Dies, en quanto es vino, y criador de todo, V fin vitimo de los hombres. Y ta-Blett en aquello que pertente a la immortalidad del alma, en las qua les cofas enferrat o los Philosophos de los que llamagandi es consum ba Deno le college may bien, que

-MILE

en las demas colas , que lon luge riofes a la razon, enfena canbien nueftra fanta fe colas muy verda ders y formamente creibles: affi poratie of Author the Vila, y offa dottina es el milmo como tanbien porque la misma razon natural en feffa fer bios incomprehenfible al entendimiento humano: y que es de vna orden muy mas fupctior, que todas las criaturas: y por tanto denerle fentir del mas alta, y mas excellentemente de lo que puede alcanfar la lumbre de la razon, y aquellas colas que nueltra lantafe enfeña fobre la lumbre natural, todas muettran la excellencia de la dieina Mageftad, y quitan del codo la imperfecion: you fe mueltra, ni le puede mottrar ler inpollibles, como aun la razon alcanfa. Unego en roda la dorrida Catholica, av gran colonancia de verdad, la qual por etta cabeca esbaftante para Na zer vas gran cuidencia de cridibil libad. Acerca defia condicion, que anemus puemo de la dotrina Cao tholica, se vea Clemente Alexand drino libro 7. Sftromatum, y Eusebio Cesariense lib. 8. De praparatione Buangelien. Iten, lo que queda dicho en el libro primero cap. 3

De la crimera propriedad. A SHALL BY TAKE OF THE dotrina Catholicasque De la segunda proprisdad, y excellencia de la dotrina Catholica, que es su Santidad spureza en los preobserveptos, y confejos. deomo liendo Dior laprime za,y tummaverdad, no puede tefti-

Acfta

dad de nueftra fantafè, per tence, que todo lo que enlena lea honefto, y no apruene cofa alguna torpe; yque enfene todas las cosas, que son necessarias, y bastantes para bien viuir: porque como Dios sea summamente bueno, no puede enfeñar, ni aconfejar males algunos, segun aquello dei Psal-Pf. 118, mo. Lex Domini immaculata : y en otra parte. Non enim qui operantur iniquitatem invijseius ambulauerut Quiere dezir. La ley de Dios carece de toda la macula, è impureza, y aquellos en cuyas obras no fe ha lla pureza, sabidamente van errados, y no andan por el camino de Dios. Y porque tanbien la prouidencia de Dios es perfeta, no dexa algo en su dotrina, que sea necessario para la honestidad de la vida.

Esta condicion, y proprie-

Y que en la dotrina de nueftra fanta fè le halle esta condició, puedese mostrar facilmente con vn dis curfo semejante al passado, yes, q entre eftas cofas morales, ay vnas, que son de orden natural, otras de orden sobrenatural: Las primeras pertencena la ley natural, la quai es muy illustrada con la dotrina de la fè: y no solo no contiene cosa alguna, que le sea contraria, mas aun declara muchas cosas, yaconseja otras que conduzé mucho para fer guardada con mas perfecion, como consta de la dotrina de Chri-Ro, que trae S. Mattheo en el quin to capitulo de su Euangelio: la qual es muy conforme a la razon natural, y ninguno de los Philosophos la pudo alcanfar.

Pues las moralidades sobrenaturales canbien tienen las mismas condiciones, que auemos dicho, porque traen configo gran honefti dad, y ninguna cofa contraria a ella se puede mostrar en la tal dotrina: y por otra parte fon muy conformes a la excellencia dinina, como lo es todo aquello que enfeña pertencenre a la perfecion del amor de Dios N. Señor, y de la grane dad, y maldad del peccado; y por confeguiente todo quanto pertence al caftigo del mismo peccado.'

Ponderemos mas esta legunda propriedad de nuestra santa Religion. Vemos, que en la ley antigua como no ania tanta abundancia de gracia se permittian algunas larguezas, como tener muchas mugeres; dar libello de repudio a la q descontentaffe, por no auer occafion de que el marido le procurafse la muerte. Iten, dar dinero a logro a los eftraños: yotras cofas affi-Però la Religion Christiana, nada desto consiente, ni otra cosa alguna que sea dispensar en la ley natural. De mas defto, mandanos amar a Dios sobre todo lo que se puede amar, y aborrecer al peccado, y offenfa de su divina Magestad, sobre todo lo que se puede aborrecer. Al proximo, manda amar como a fi milmo, y no querer para el, lo que no quiere para fi:gozar se de susbie nes, pezarle de sus males, y socorrerleen sus necessidades, como el querria (er socorrido. Defiéde todo genero de agranio, todo hurto, toda mentira, todo engaño, y falsedad: Toda la deshonestided. Finalmente, todo genero de peccado committido, no folo por palabra, y obra, fino tanbien por pensamiento. De modo, que ata las manos, para no hazer mala nadie: enfrena el coraçon, para no desfearlorrige la lengua, para no hablar palabra en perjuizio de nadie, y

Matt. S.

Pf. 18.

cierra

cierra los ojos, para no codiciar cosa de nadie.

De mas de las leves, y mandamientos, los quales son en si precepto, y obligan a todos, ybafta para la faluacion de las animas; enfena tanbien nueftra santissima Religion consejos admirables para caminar a la perfecion, y merecer en el cielo mayor corona de gloria:porque primeramente,acôfeja perpetua castidad, que es vna celeftial virtud, y propria de los moradores del Cielo, como lodize S. Ambrosio. Quis inquit, neget I. de vir hanc vitam fluxise de Calo quam no ginibus, facile inuenimus in terris, nisi post. quam Deum in vtero virgo cocepit? & Supra. Quis humanovirginitatem potest ingenio comprehendere, qua nec natura suis inclusit legibus? Por esta virtud se ahorra el hombre de infinitas moleftias, congoxas, y defaffociegos, que está anexos al matrimonio. Y ni por esto se reprueua el matrimonio, antes no se niega auer cafos en que sea de precepto, como quando es por bien commun, segun lo declaran los Dotores en esta meteria. Viò el maldito Mahoma esta pureza en nuestra fanta Religion, y para persuadir à fus fequazes tantastorpezas, como les persuadio, enseñoles en su Alcoran, que la ley de Christo cra mas para Angeles, que para hombres :y para tenplar fu rigor, era el enbiado por Dios. Sinduda, en el infierno se machinó tal ardid, para enlazar tantas animas, quantas efte maldito hombre enlazo.

El legundo consejo, no menos Matt.19 saludable es, el que diò nuestro Sal uador avn virtuolo mancebo, dizi endo. Si quieres fer perfeto, vete, y viende toda tu hazienda, y repartela con los pobres, y tendràs vn theforo guardado en el Ciclo-Efte consejo libra grandemente al hombre de todos los cuydados, negocios, ypleytos, que commummente son necessarios, para administrar la hazienda, comobien lo experimentan los pobres voluntarios de Christo, que son los buenos Religiosos, y otros que guardan esta dotrina.

Pues, que dire del otro consejo, Mait, 5. que es hazer bien a los que nos ha zen mal, y rogar a Dios dor los q nos perfiguen, y calumnian, para que desta manera seamos hijos de nueftro Padre Celeftial, que haze falir fu Sol fobre buenos, y malos, y llucue fobre justos, y peccadores? Que dirè del otroa el semejante, que es no traer pleytos, fino antes dexar la capa, a quien nos pidiere el fayo, por escusar con esta liberalidad to dos los odios, y defasfoffiegos que traen configo los pleytos? Y con efto, concuerda otra ma yor liberalidad, y grandeza de coraçon que esperdonar las injurias: de modo, que si setenta vezes me agraviare mi proximo, tantas me halle manfo, y blando para le perdonar. Puesdel consejo de la limos na, y miserleordia, fuera de los casos, que es de precepto, que se pue de dezir de loor, que no sea menos de lo que le es divido? Ciertamente es tan proprio de la vida Chri-Riana este consejo, que quasi toda la dotrina de Christo se endereça a los officios de benignidad, y misericordia y à penas ay virtud, que mas vezes nos encomiende, que efta, ni vicio que mas agriamente re prehenda, que la inhumanidad, y crueldad.

Tanto escho affi, que declarando fu

dar sentencia final en fauor de los buenos, y castigo de los malos, no lenala orras, fino las obras de milericordia de los buenos, y la falta de-Mait 25 llas en los malos: añadiendo, que lo que le hizo a cada vno de los pobres, se hizo ael, y lo que se no hizo con ellos, se dexò de hazer a el. Pues quan excellente es la religion que dà vn confejo tan piadofo, y can necessario, para el remedio de las continuas necessidades, y miferias de la vida humana? - El septimo, y vitimo consejo

do lu dinina Magestad las causas

por donde en el luizio ha de

es. Semper orare, & nunquam deficere. Orar continuamente fin cel-Luc. 18. far. Esta frequencia de oracion fe repite muchas vezes en el fagrado Enangelio, y Epistolas de San Pablo. Defte exercicio fabian poco, y escripieron menos los Philosophos Porque como ellos esperauan alcançar la felicidad, y bienal nenturança, y los medios, que para ella eran necessarios, por sus fuerças naturales (como dixeron despues dellos los hereges Pelagianos I no fabian lleuantar los ojos al Ciclo, y pedir el fanor de la diuina gracia Però el Christiano conociendo por la fe, la flaqueza de la naturaleza humana nacida del g.dT commum peccado, y viendo fe por ? cho can inclinado a lo malo, y can

conformidad a la vida corporal. art.1. Porque elli como el cuerpo has mano primero nace, y despues de pacido orcce, y fe mantiene, y quado enferme de cura : affi tanbien on nuclicas animatic hallan effer mudanças. Porque primero ferengendran, v nacemen is vida mesva por el Santa Baptilmo, legun AdTità aquello de San Pablo. Per lana 3.

Cr18173

inhabil para lo bueno, que no puede por si tener vn pensamiento. que agrade a Dios: todo su estudio pone en dar continuas vozes a su Criador, para que cure las enfermedades de su anima, diziendo con el Propheta. Lenani oculos Pf. 2200 meos in montes, unde veniet auxilium mibi. Auxilium meum à Domino &c. Y repitiendo la oracion tan fanta, y diuina, que el maeftro del Cielo nos enseño, en que despues de llamarmos a Dios Padre nueftro, y le pedirmos las cofas que pettencen a su honra, le pedimos remedio para nueftras necessidades, assi espirituales como temporales.

De donde se collige, que la vida Christiana, quando es perfeta toda es celeftial, y dinina; pues su principal estudio, y exercicio, es tratar, y converlar con Dios, segun lo dixo el Apostol. Conuer-Jatio nostrain Celisest , y de mas Ad Phidefto, porque no le viue esta ma- lip. 3. nera de vida con solas fuerças humanas, fino con cl fasor, y focorro de la dinina gracia, y con la afsistencia del Espirito Santo. Pues diganme a ora los infieles, digame el Moro, digame el ludio, que cola fe puece hallar mas excellente, mas alta, y mas dinina, que la Rcligion Christiana, donde tan Celeftial dotrina fe enfeña?

forme all rayon, y ley natural; y quan innumerables fon los que le rigen por por lus appetites como

Halus also CAPITVLO ueric pecchelo por el peccado la orden,y concretto con que Dioscrió al bombre:la qual orden confiftia en vina perfera fue ecron de los appetites a la razon, y de la razon a Dios. Pero, es can grande la face-

CAPITVLO. IX.

De la santidad, y pureza de nuestra santa Religion Catholica, que resplandece en los Sacramentos, con que está enriquecida.

Assemos a delante, y consideremosla gracia (acramétal q los Catholicos tiené en los Sacramentos de la Iglefia. Que cosa mas para admirar, y para alabar a la diuina Magestad que esta? Dich cauemos ya, pertencer a la dinina providencia, no dexaralgo q sca necessario para la honestidad de la vida. Supuesto auemos tanbien (lo que en otra parte mas diffusaméte diremos) la communenfermedad que padece la naturaleza humana por el peccado: la qual se puede bien entender, si tendidos los ojos por el vniuerfo mundo, confideramos la manera deuida q hazen los hombres, porque siendo el hombre criatura racional, y fiendo la virtud tan conjunta con la razon, y tanto su hermana, que la misma razon es regla della, segun lo diffine Aristoteles: con todo esto, vemos quan poquitos hombres (aunentre Christianos) vivancoforme ala razon, y ley natural : y quan innumerables fon los que le rigen por por sus appetites como bettias. De todo efto, es la caufa, auerse perdido por el peccado la orden, y concierto con que Dioscrió al hombre:la qual orden confiftia en vna perfeta lub ecion de los appetites a la razon, y de la razon a Dios. Però, es tan grande la fuerça defte appetite desordenado, q affi como el primer Cielo arrebata todos los otros ciclos inferiores y los lleua traz fi : aunque ellos tengan otros monimientos contrarios; affi el appetite de nueftra carne, fino es enfrenado con la gra e tio M cia diuina, toda esta machina del hombre interior lleua traz fi. De manera, que la misma razon que le ania de contraftar, se passa a su vado, empleando todos lus filos, y razones en grangear por mil inpenciones, y artes todo lo pertécié te al gusto de la carne, y appetite.

Esta enfermedad pues, tan graue, y tan permiciola, no le cura con fola la dotrina de la virtud, pues por ella folamente fe inftrue la .81 .ml parte intellectina,y no la affectiua. Por esta canía fueron necessarios Sacramentos, que no fon otra cola fino vnos inftrumentos, poe los quales se nos dá la gracia, affi fantificante, como auxiliante, con que se cura la parte affectina de nucftra anima, juntamente con la intellectivary comovnos arcaduzes con que se saca el agua de las fuentes del Saluador, para que la tierra feca, y efteril de nueftro coraço, pueda darfruto parafucriados El numero; y orden deftos Sa: cramentos, pone el Bienauéturado S. Thomas, legulas dinerfas neces. D. Th. 3 sidades de nuestra anima, con vna P 9.65. conformidad a la vida corporal. 471.1. Porque assi como el cuerpo humano primero nace, y despues de nacido crece, y se mantiene, yquado enferma, se cura: assi tanbien en nucftras animas fe hallan eftas mudanças. Porque primero se engendran, y nacen en la vida nucua por el Santo Baptismo, segun AdTitu

aquello de San Pablo . Per lana. 3.

Crtim

in gue

mone.

Intebis.

de nacer vno , se figue el crecer para que llege a tener perfera cantidad, yfuerças: y a efto ref ponde la Confirmacion, que da fuerças espirituales, y constancia en la confession de la fe. Por esto se Luc. vls dixo a los discipulos despues de baptizados: Sedete in Ciuitate quoadufg, induamini virtute ex alto. El tercero Sacramento, que es la

crum regenerationis . Despues

Santissima Bucharistia, responde Ioan. 6. a la comida con que se consierua la vida, y fuerças, por lo qual dixo Christo. Nisi manducaueritis carnem filij hominisj & biberitis eins sanguinem, non habebitis vitam in uobis. El quarto Sacrameto, es como medicina de las animas, las quales tanbien enferman en lu ma-P(.40. nera de vida, como los cuerpos en la suya, segun aquello. Sana anima

> meam quia pe ccaui tibi, y para curar estas enfermedades, ordenò el me dico del Cielo, el Sacramento de la Confession. The organism and Y porque despues de las graves

dolencias, suelen quedar algunas re liquias del mal paffado: para remedio destas, se ordenò la Extrema Vocion: y juntamente para ajudar a los hombres en aquel passo postrero de la muerte. Y que efte Salacob. 5 · peccados, dixolo claramente Sanctiago, ibi. Etsi in peccatis sit remittenturei Los otros dos Sacramentos, firuen para dos ordenes de efrados, que ay en la Iglefia, vno de casados, otro de Ecclesiafticos. Y porq en ambos estados ay sus proprias cargas, y obligaciones, y tanbien sus peligros: ordenò el Saluador dos differencias de Sacramentos para dar especial favor de socor ro, y gracia acommodada, y propor Cicla

cionada al remedio de las necessidades, y obligaciones deftes dos estados, il omo I means mabil

Otros ordenan, ycolligen el numero deftes Sacramentos fegun el numero de las tres virtudes Theologales, y quatro Cardinales; però, la orden fenalada es mas conveniente. De lo dichose collige no auce necessidad alguna espiritual, d Chri to nueftro Redeptor dexaste sin remedio particular en fu Iglefia. En lo qual se vé claro ser nuestra Catholica Religion perfeta, è in-Rituyda por Dios: y todas las otras faltas, è inperferas, pues fola ella conprehende todo lo necessario, para nucttra faluacion.

## CAPITVLO. X.

Dion, y bases a los hombres vir-Prueuase la Santidad, y pureza de la ley de (bristo, por la santidad, y pureza, de los que perfetamete la guardan.

Odrá alguno dessear de ver mas claramente esta segunda propriedad de la Religio Catholica, que es la fantidad, y pureza con la abundancia de todos los remedios para alcaçar efte bie. Pues effe tal, ponga los ojos en la vida, en la purcza, y en la fantidad de aquellos que figuen esta dotrina y la guardan bien, y perfetamente: y luego verá la bondad, y fantidad de la ley que professan. Dixe, que fe miraffen los que la guardan bien, porque los que tienen fe fin obras, hazen esta fanta detrina escura, como lo noto vn moderno, sobre aquello de Sanctiago.

H 2

Oftena

Iscobus de Paina in quodam sermone.

Iacobi.

Ostendi mihi fidem tuam fine operibus, & egooftendam tibi ex operibus fidem meam . Como si mas claro dixera mostrarse mucho mejor la verdad de la Religion Catholica concreta con los subjetos que la guardan bien, que separada dellos, y porfi fola. Esto es cosa general en todas las formas accidentarias. que no se pueden ver fuera de los subjetos. Y affi como juzgamos de las artes que se vsan en la vida humana, affi tanbien juzgamos de vna Religion, y Ley. Llamamos mejor piloto alque mejor gouierna vna naue: y mejor medico, al q me jor cura, y fana las enformedades: y affijuzgamos tanbien de las medicinas. Pues como elofficio de la Religion, y de la ley sea honrar a Dios, y hazer a los hombres virtuofos, figuele, q aquella ferá mas perfeta Religio, y mas perfeta ley que mas efficaz fuere para effos ef-

Pues esta excellencia tiene nue stra fanta Religion sobre quantas ha auido: porque ella fola es la de que tantos, y tan gloriolos frutos de varones (antissimos han nacido en el mundo. Que santidad, y que pureza de vida se hallò en los fieles de Christo en tiempo de la pri mitina Iglefia, quado eftana fricíca la fangre de Christo, y la memoria de sus marauillas? Vo ciego verà eftas cofas. Antes que Christo veniera al mudo, que cofa era el mudo, fino yn rebolcadero, y cenagal de paercos (uzillimos? y voa plaça de todos los engaños, y maldades, que juntamente reynauan con la Ifac. 11 idolateia? por donde Ifaias conpa-35.665 a los hombres de aquel tiempo co dragones, y serpiétes, lobos, Osfos, y Bafilifcos: y al mismo mundo lla

· 40 /10 :

ma vn defierto, vn paramo, y vna tierra fin camino, y fin labor, donde no ay fino çarças, y espinas, y cucuas de serpientes, y de bestias fieras. Pues fiendo tales los hombres, y cal el mundo, pudo tanto la gracia de Christo, y la obsernancia de su santaley, que mudò los lebos alu and en ouejas, los leones en corderos, las serpientes en palomas:y los arboles efteriles, y fylueftres en arbo les hermolas, que llenassen fructos lo que el mismo Propheta mucho antesavia denunciado, diziendo, q el dezierto se mudaria en vn lugar delicioso, y la tierra herma en vergel de deleites. Leafe las hiftorias Ecclefiafticas, y las chronicas de las ordenes: y ahi fe verá grandiffimo numero de fatos:a faber, de reli giolissimos Pontifices, de Confesfores, de purisimas Virgines, y de innumerables monges : y por otra parte le verà infinitos martyres, q con su sangre testificaron la santidad, y pureza de la ley que seguiã.

Ni le puede argumentar contra lo quevamos diziendo con las malas coftumbres de muchos, que pro fiessan la dotrina Catholica: porq esso no deroga ala pureza, yverdad de la misma dotrina: assi por q ella no quita la libertad humana; dode proceden los dichos males: como tanbien, porque ella reprehende, y codena semejantes peccados. Que pronecho recibiria vn enfermo, fi estando en vn hospital muy bien proucydo de medicos, y medicinas no quiziesse aprouecharse dellas? pues affi digo, que la Fè, y Religion Catholica, y la Iglesia de Christo, fon vn hospital proveydo de todas lasmedicinasespirituales, quemos dicho, ordenadas por el medico del

Cielo

Cielo para nuestra salud. Pues, si los malos Christianos no quieren y far deftas medicinas, que proue-Aug. 1. cho les pueden acarreas? Esto no de mori. quita por cierto, ni derroga a la bo bus Ec. dad de la medicina; como bien se echa de ver en los que se aproueelesia. charon della: en los quales no tie-C.3 I. nen les inficles que reprehender. fino es la mucha Santidad, como dixo San Augustin.

### CAPITULO. XI.

Tercera propriedad, y prerozativa de la dotrina Catholicasque es la efficacia, co que fue per Suadida.

A efficacia de la dotrina Ca tholica, se echa de ver en el modo con que fue introduzida en el mundo, porque como di Aug. li. xo S. Augustin. Esto que es creer 22.de el mundo en Christo. Virtutis fuit Ciuitate diuina, non persuasionis humane. cap. 7. Fue dize, poder de Dios, que en e-Re negocio entreuino, y no folamé te industria humana. Entenderfeha esto mejor por las figuientes cir cunstancias, porque vnos poquitos de hombres, y defarmados, y que poco tienpo antes auian sido idiotas, ni despues fueron instruidos co fabidoria humana: con todo efto, folamente con la enseñança que Dios les hizo defta dotrina, predicandola por el mundo, lo vencierop,y lopearon. Luego no fue ef-1. Cor. 2 to In humana sapientia verbis, sed in virtute spiritus, como lo dixo San Pablo: fue fin duda obra del Espirito Sato. Porque segun dize el mismo Apostol Que insirma sut Dei fortiora sunt hominibus. Log parece flaco si es de Dios, es mas fuerte, que todas las fuerças de los 2. Cor. hombres: y en otra parte. Arma mi litie nostre non carnalia sunt sed spiritualia potentia Deo, &c. Esto es, las armas de nueftra milicia no fon corporales, fino espirituales, y que tienen su fuerça, y valor del braco diuino.

A lo dicho se añade otra circufrancia, y cs, que los hombres, que fembraron la dotrina Catholica por el mundo, no bulcauan premios temporales, ni honras, ni promittian estas colas a lus discipulos, ni predicauan dotrina que fauoreciesse delicias, ni gustos de la vida:antes muy repugnante a todo efto:y contodo, persuadieronla al mundo. Luego, es feñal manificíto, que sus palauras, y sudotrina, no era cola humana, fino palabras, y dotrina del Ciclo:porque la palabra de Dios es muy efficaz, para convertirlas animas pervertidas. Lex Domini inmaculata convertens Pf. 18.

animas, y por leremias le llama Malleus conterens petras. Martillo, Ieric. 13 que desmenuza las piedras : y Ad Hebræss 4. le dize, que es. Sermo Hebr. 4. efficax & penetrabilior, omni gladio ancipiti. Es efficaz, dize San Pablo, la palabra de Dios, y mas penetradora que la espada de dos hi-

A efto se anade, que por la efficacia desta palabra diuina, en poco tienpo fueron los Idolos deftruidos, y restituydo entre los hobres el culto del verdadero Dios. Assi que tres circunstancias se deuen mucho notar en esta materia.

La primera es, el grande beneficio que recebió el mundo con se desterrar del la idolatria. La segunda, que esta obra fue la mas renida, y contradicha de quantas ya más fe vieron por contradicion de doze Emperadores Romanos Senores del mundo, y de muchos Reyes, que defendian la idolatria. La tercera, las armas con que estos valientes caualleros de Christo pelcaron: porque no fueron lanças, ni espadas: no dar licencia para vicios ydeleyres, no dadiuas grandes, que fuelen corromper los animos, no eloquencia de Oradores, no ciencia de Philosophos, no sauores de Reyes, y Emperadores . Pues con que armas pelearon? Con armasde virtudes admirables, con fe firmiffima, concharidad encendidiffima, con fortaleza innincible, con paciencia inexpugnable, con marauillofa conftancia, con fumma lealdad para con su Criador, y Enperador. Todo esto es ponderacion de S. Athanasioen el libro De Incarnatione Verbi. Inspice, inquit sal uatoris doctrinam, quam se vbique diffuderit feliciag, incrementa perei. piat: contrag cultus omnis demonu, & omnia que fidei Christiane ad. D Atha nersantur ingiter minuantur, infirnas. de metur ac defluant, &c. Denig, Chri sti discipuli, minime aduersum se pugnantes; aduer sus damones, mori. bus, virtutifg, actibus dimicant illof que persequentes eorum principi dia bolo illudunt vt in adolescentia feruore pudicitiam intentationibus patientiam, in laboribus tolerantiam perferant iniurijs affecti taceant &c Quodá mirabilius est, contemnant mortem, & Christi martyres fiant. Pues con estas armas de perfectifsimasvirtudes, fue vencido todo el

poder del mudo, y del infierno, y le defiéde la fè, y la Iglefia de la foria de los tyranos: quien podrá luego negar la fuerça del braço diuino en esta obra? y que fueron los Apo Stoles, Sicut fagitta in manu potentis?como lo dixo David. Veafe fo- Pf. 126. brecho S. Athanafio en el libro de Incarnatione Verbi.

तंर छाउ

bus E

CAPITVLO.

Del segundo argumento principal de nuestra santa fe, que consiste en la multitud, y authoridad de los testigos della.

Vdièramos poner aqui en D primero lugar el testimonio de la Santissima Trinidad en el Baptismo de Christo, y principalmente el testimonio del Padre Eterno, que Christo truxo en co. 10an. 8. firmacion de su dotrina. Pudieramos tanbien tract los teftimonios de los Angeles en el Nacimiento de Christo, y en otros Mysterios: mas porque eftos teftigos no cran viftos exteriormente, no trato dellos aora.

Sea pues el primero, y principal testimonio el que diò el mismo lesu Christo, que predicô la dotrina cuangelica, de quien confiessan ser ser hombre dignissimo de fé, aun los mismos, que no seguieron su do trina principalmente losepho en sulibro de las antiguedades. Porque concurrieron en el aquellas tres circuftancias, que pone el phi-

Ioseph. 1.18. an quitatu. cap. 9.

losopho

Arif. l. losopho necessariaspara se creer de I. Rhet, vn hombre que habla verdad: que fon fer fabio, fer virtuolo, y fer amigo. Porque del sabio presuponemos, que no crrara, del virtuolo, q no mentirá, y de nuestro amigo, q no nos engañarà. La fabiduria de Christo bien se echa de ver en sus predicaciones, y en sus respuestas, la qual començo a mostrar, siendo de edad de doze años entre los Do tores. Sin duda, bien se viò ser el de quien dixo Dauid, que en sus labios fue derramada la gracia del Efpirito Santo, por razon de la excellencia de su dotrina. Bien se viòser aquel sabio consejero, de que hablo Isayas. Bié se viò ser aquel Do-P[44. I/a.9. tor promettido de Dios por el mif-

molfayas, vogido por el Espirito Isay 61. Santo, y esto. Ad annunciandum Ioel. 2. mansuetis & pradicandum captinis Osea, 10. indulgentiam. Y aquel Dotor de justicia, de quie habla Ioel, y Oseas.

> Pues en la Santidad, y pureza de su vida, quien podrá poner macula? Quien podrà prudentemente prefumir, que por malicia predicò tal dotrina? Pues haziendo vn dia requirimientos a sus contrarios, q

le corriessen la hoja, ytomassen re-Ioan. 8. fidencia de su vida, no vuo quien se atreniesse a culparle en algun cri men? yassi a aquellas palabras. Quis ex vobis arguet me de peccato? No tuniero que dezir, fino, que era Samaritano, y que tenia demonio: la qual calumni a el mismo Senor en otra parte mostrò clarissimamente, quando le prouó, que era impol fible tener demonio, ni ser miniftro del demonio, quien tanto encontraua las obras del mismo demonio.

Luc. II. De mas desto dize. Si ego in Beelzebub eijcio demonia, filij vestri

in quo eijciunt? Preguntad a vucltros hijos mis discipulos, si quando hechan los demonios hazen efta obra por razon de algun pacto que tengan con el mismo demonio, o en virtud de mi nombre? y aucriguado, que no son ellos del bando del demonio, no teneis desculpa en no dar creditoa mi dotrina. Ellos mismos seran no solamente teftigos contra vos, y conrra vucftra dureza, fino tanbien juezes. Ideo ipsi indices vestri erunt, Assi que concurre en Christo la legunda condicion, que el Philosopho pi de en vna persona para fer creyda. Pues la tercera, de fer amigo, para tener credito bien fe echa de ver en sus obras, pues a todos hizo obras de amigo, dando vista a vnos pies a ottos, cydos a otros, finalmé te, vida affiespiritual, como temporal a otros.

Truo mas la dotrina de Christo infinitos testimonios de la ley, y Prophetas, muchos de los quales van puestos en los signietes libros. Precediò tanbien el testimonio del gran Baptista, que por su admirable vida fue sefficientissimo para persuadir, y prepararel mundo, para recebir a Christo, especialméte el pueblo Indaico. Fueron affi mismo granissimos testigos los Apostoles, de quien no se puede prefumir que predicassen con malicia ò interés, pues despriciauan todas las cofas temporales como auemos dicho. Ni tanbien por ignorancia, por las mismasrazones, a saber por la alteza de su dotrina : y porque los fabios defte mundo no pudieronya masmoftrar en ella falledad Aug. li. alguna, como lo dize S. Augustin. 83. quas Podemosmas anadir el testimonio tion.79. que dieron de la misma verdad,

H 4

aun-

aunque constrenidos los milmos demonios, que por seren obligagados a ello, y no lo hazieren por su voluntad, es tanbien su testimonio digno de fè, porque no puede el demonio ser constreñido a teftificar cotra fi, finofacre por Dios. Y que los mismos Demonios teftificassen en favor de Christo, confta de muchos lugares del Euangelio. Vease sobre este punto Rufino lib. I. Hiftoriæ cap. II. & lib. 2. cap 4. Iten Nicephoro lib. II. hiftoriæ cap. 27.y la Tripartita libro 2. cap. 2. lotal Temp, delalace sh de on verte of the party for the ob-

CAPITVLO. XIII.

Del testimonio que dieron los martyres de nuestra Santa Religion Catholica.

Tan ggeffer en los il egistes um

A Efte lugar pertenece el te-Aimonio de los martyres, L que tunieron este nombre (que quiere dezir teffigos) por lo grande testimonio que dieron de la verdad Catholica. Deucle con todo notar, que la perseuerancia de yno o dos hombres en confeffar la cofa hafta la muerte, no es argumento sufficiente de la verdad. o testimonio divino, porque muchos hereges murieron por defen-

Aug. in der sus errores, mas no tienen por l. 1. de esso premio, sino infierno. Quia no Serm. propter institiam patientur | como Domini dixo San Augustin )Vbi enim vera in mon-fides non est, non potest ese iustitia. te cap. 5 Dizcel milmo Santo. No ay vir-

\*BUS

tud, ni justicia, donde no ay vera dadera fè. Però, porque esto mismo es lo que importa ver aora, a faber, quando las muertes de los martyres fon, Propter institiam, y por conseguiente testimonios de la verdadera fè. Por tanto, se deué confiderar algunas particulares cir cunstacias de los martyres, que padecieron por la Religion Catholica. Vna es, que son mucho mas en numero sin conparacion alguna, porque por las otrasfectas fon muy pocos los que quieren morir, mas los que murieron, y mueren, aun en nuestros tienpos, por la fe Catholica son innumerables. Vease Victor Vticense lib. 1. de persecutione Vuadal. Eusebio lib. 5. Hift. per totum, ylib.7. ca:19.y Niceph. lib. 7. & libr. 8. cap. 36. & lib. 10. 10 Leel. 2. manfilets & producations . e.qas

Deuese tanbié ponderar el modo con que padecia los fantos martyres, no folo con gran igualdad de animo, mas aun con grande alegria, y con grandes (eñales de innocencia, y fantidad, y dando respuestas muy sabias, y razones de su fè mas que humanas · Anadele mas, que no fueron solamente hobres, fino mugeres, y aun ninos, y niñas los que padecian, y con las mismas señales de fortaleza, innocencia, y fabidoria. Que diremos de los infinitos milagros, que Dios hazia quando los santos martyres padecian? yno folo en fus muertes, mas tanbien despues en sus sepulturas, como lo testifican infinitas historias, que desto ay. Vease Ni. Niceph. cephoro lib. 3. cap-29 y lib. 4 cap. 27. Que diremos del numero de Catholicos, que crecia tanto mas, quanto mas eran los que padecian martyrio? De manera, que ni por

effo

D. Inili effo la Iglefia quedana defraudada. cer mas,y dar mas fruto: y Tertul Tertull. dialogo cum Tryphone fobre aquello del Pfalmo 127. Vxor tua ficut vitis abundans Ge Vi vinea putatione advbertatem pronocatur, ita el martyrizar Catholicos, como podar la viña de la Iglefia, para cref

Donde vino a dezir San luftino in liano en su Apologetico capitulo Author vltimo. Plures efficimur quoties me timur à vobis, semen est sanguis Christianorum. Esto milmo cixo el Poeta Christiano elegantemente Ecclesia persecutionibus cresoit. Era por estas palabras, hablando con los martyres.

theatri grudeli. tatum Hareticoru no. ftri tem poris.

Felices anima, quorum perfunera Christi Crescit Euangelium, vester pro semine sacro Est cruor, ille pijs inolescit mentibus vlero. Et quanto magis innocui profunditur vsquam Sanguinis, hoc vernat magis, augescitque premendo Sancta fides, viresque nouas calcataresumit.

Era comofemilla la fangre de los Catholicos dergamada, de la qual nacian otros, y otros muchos mas. Vease sobre este punto S. cypriano, oel Author del libro de duplici martyrio.

Y para que demos mas copiola prueua de nuestro intento, y se vea la gran differencia entre los martyres Catholicos, y los pertinazes hereges que padecen por fus culpas: pondré aqui vnos elegantes versos del mismo Authora este pro posico, que juntamente serviran de

recreacion al Letor que los supiere entender, y confiderar. Hablando pue, con la heregia, y con los que por ella mueren, despues de referir varias crueldades, yvarias inuenciones de tormentos, que los perfidos hereges inuétaron, y víaron contra los Catholicos, fin hallar culpa en ellos, antes fumma innocencia: la qual para eftes lobos carniceros era reputada por culpa. Cum crimina defint vertitur in vi. tium pietas, redditg, nocentes, &c. Anadeluego.

OVid super est?coram ne tuos attollere vultus - Hæresis audebis, causamque animumque nocendi, Aut aliquo poteris pratexere nomine culpam? Forsitan obijcies multos cecidisse tuorum E numero, latoque fidem sanxisse cruento; Et causam firmasse tuam: sed falleris vsque Falleris, & longo nostris discrimine differs Supplicijs:tibi seditio,tibi perfida panas Ingerit improbitas: tuus & te legibus error Condemnat patrijs & digno verbere plectis. Te ceu preniciem medio de corpore ferro

Tollit

El stelle-

101 W 100

Ne syncera tuo ladantur viscera morbo. Nobis sancta fides, & mens sibi conscia recti Exitium dedit innocuis, & candida morum Simplicitas, cultusque Dei legesque vetustæ. Te causa prius excussa sententia insti Iudicis, & multo defensamex amine damnat. Tu causa nos indicta, & sine testibus plis Obruis, & caco rapis ad tormenta furore, Te nos inuicti pereuntem cernimus, & te Funeris auctorem propris miseramur, habentque Vot a locum, lacrymaque ream commissa fatentem Supplicio eripiune sispes affulserit pla Propositi melioris, & ad pia insarener ti Non renuas, iterumque gregite iungere sacro? Nos odijs infanda tuis tot monstra subimus Panarum, feritasque modis non flectitur vllis; Custatoque semel non abstinet wa cruore, Augeturque sitis, repetitaque fape voluptas Sanguinis exstimulat magis & fastidia demit Ingeniosa gulæ rabies, semperque nouando Funera delectant auidum peregrina palatum. Genstua qua meritas exsoluit corpore panas . Contemptrix scelerata Dei est, perjura, rebellis, Impia, Christiadum gens nescia faderis, exlex, Qua studio populum nouitatis ab ordine recto Auocat,& cacis erroribus implicat orbem; Docta bonos mores corrumpere, vertere turbis Otia, pacato confingere iurgia mundo, &c.

-I A A S nomero la coque filem fanxisse ornemo,

· 在社区



Aut diegeo phreeis pratexere nomine culpam?

For fican obstoies multos cecid issetuorum

Tollit

CAPITVLO. XIIII.

Testimonio de los Doctores Sagrados acerca de la Religion Catholica.

Ve diremos del testimonio de los Dotores fagrados, q fueron esclarecidos entodo genero de ciencias humanas, y dininas, y gastaron toda la vida en tratar, enfenar, efcreuir, è inquirir la verdad de nuchros mysterios: los quales todos a vna voz, y con vn mismo espirito los testisican? Entre los quales fueron vnos confumadiffimos, en todo genero de philosophia moral, y natural, y juntamente sobre natural, como The fue vn Santo Thomas, S. Buena Syndran, uentura, Alberto Magno, Alexandre de Ales, Scoto, nueftro IuaBachòn: y en nueftros tiépos, FracilcoXnares, el Cardenal Bellarmino, y ocros infinitos. Ocros vuo, q con estos estudios juntaron la Eloquecia, affi Gliegos, como Latinos, quales facton entre los Griegos, el gran B filio, y fu hermano Gregorio Nilfeno, y luamigo, y compane ro Nazianzeno, vn Chryloftomo, vn Theodorcto, vn Origenes. Enrelos Latinos, vn Cypriano, vn Ambrofio, vn Gregorio Papa, vn Augustin, y vn Hieronymo, doctiffimo tanbien en las léguas, Hebrea Griega, y Caldea. Iten vn Lactancio Firmiano, vn Arnobio, vnBoc cio Scuerino, con otros innumemainim rables de que se haze mencion en los Catalogos, de los Escriptores -Ecclefiafticosion abinov at ob tos

Todoseffos teftifican a vnavoz la verdad Catholica, y fon teftigos muy abonados, por feren muchos dellos fantiffimos varones, y libres de toda la ambicion, y auareza:por falta de las quales condiciones dixo Christo a los pharileos. Como podeis volotros creer procurando tanto la gloria de los hombres, y no haziendo caso de la gloria de Dios?y de los malos dixo el Sabio, que su malicia los auía cegado, y prinado del conocimieto de la verdad. Lo contrario de lo qual acacce en las animas puras, y libres de malicia: Porque affi como en vn espejo limpio resplande. cen mas claramente los rayos de la luz corporal, affiresplandecen en la conciencia pura los rayos de la luz espiritual de la verdad. Por lo qual dixo el Ecclefiaftico. Anima Ecclef. viri sancti enunciat aliquando vera, 37. quam septem circunspectores sedenses in excelso ad speculandum, que la anima del varon fanto, atina me jor en el conocimiento de la verdad, que fiete hombres pueftos en atalayas, para especular: querienendo por estas palabras declarar quanto inporta la pureza de la vida, para el conocimiento de Dios,

A lo dicho, podemos anadir efta razon: que es cofa naturalmente euidente tener Dios prouidencia de las cosas humanas, y no defemparar al Hombre en aquellas cosas que pertenecen a la noticia, y culto de si milmo, y a la felicidad eterna. De donde se figue ser inpossible auer Dios permittido, que se engañen los Catholicos co tantos motiuos, y argumentos, que tienen, para creer lo que creen: mayormente auiendo entre ellos

y de sus obras.

tantos

25:60

בווווכוו

fort in quadam hom, de pronid.

D. Chry tantos que bulcan a Dios. In toto corde. como hazia Danid, y deffea saber lo que inporta a su saluacion. Pordonde dixo S. Chryfoftomo, que no se podia tener por falsa nue Ara fanta Religion, fin fe hazer gra de injuria a la dinina providencia, y que si (suponiendo vn inpossible)fuera falía, no se podria inputar a los hombres en culpa; pueshazen prudentissimaméte en les dar credito.

A este proposito dixo muy bien

Richard Victori. nus l.II deTrini tatec.2.

Richardo de Sancto Victore, hablando con Dios, aquellas excellétiffimas palabras . Domine fierror est quem credimus, à te decepti su mus, ijs enim signis doctrina hac co. firmata est, que nist à te fieri non po. tuerunt &c & Supra. V tinam attenderent Iudei, viinam animaduerterent Pagani cum quanta conseientia securitate pro hac parte ad dininu indiciu poterimus accedere, &c. Scnor, dize, fi vamos enganados, vos nos enganais, pues permittiftes q esta dotrina, que leguimos, tenga tantos, y tan grandes argumentos, para fer creyda, que no es possible dexarmos de creer que sois vos el Author della. En aquellas palabras A te decepti sumus, supone vn impossible, porque no puede ser que ayani yerro en la fè,ni engaño en Dios, y affi tiene efte sentido . Senor fiay yerro vos nos engañaftes Sed ficeft, que no podeis engañar a nadie, luego no puede, auer verro en lo que creemos: y affi plugiera a vueftra dinina Magestad, que attentassen los inficles con quanta seguridad de concencia estaremos en vueftro juizio, y ellos con quan rotos nother, y argument cotos

ticaen, para erece lo que creen: mayormente aniendo entre ellos : tantos

CAPITVLO. XV.

Del testimonio que dieron las Sibillas de los mysterios de nuestra santa fe.

Vn vamos profeguiedo el (egundo motivo principal, L que haze creybles los mysterios de nuctira Fé. En los libros figuientes, particularmente en el tercero, y fexto fe pondrà lo que to ca a los testimonios de los fantos Profeeas, cuyas profecias, por fi folamente confideradas eran baftantiffimas para prouar efta verdadi como lo dixo Santo Thomas, pues D. Th. E vemos todo lo que profetizaron contragê tanto tiempo antes complido, en tesc. 6. nueftra fanta ley con todas las par ticularidades, y circunftancias, que apuntaron: de manera, que no ay aqui que dizir, ni que responder. fino cruzar las manos. Però como la dinina providencia sea tan perfeta, quizo dar teftigos de la verdad Catholica, y de su venida al mundo, no folamente a los Iudios. fino tanbien a los Gentiles, pues venia para faluar vn pueblo, youro: y para esto diò a las Sibillas don de profecia con que declararon macho tiempo antes lo mismo que los Prophetas (agrados, El qual Don. (fegun dize S. Hieronymo) les fue D Hier. dado en premio de su virginidad, corraloporque todas fueron Virgines sumianis

Deftas Sibillas, que fueron anses de la venida del Saluador ef-

y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib.2.cap.15.

criuen quasi quantos Authores av, Enbaxadores a la Ciudad de Eaffi Griegos como Latinos entre los gétiles: ytodos a vna voz les da grade authoridad, y coufieffan auer tenido espirito profetico: espe Plato in cialmétePlato en el dialogo Nama

Memno do Meno, el qual se mouid a creer esto por ver coplidas muchas de ne. las cofas, q ellas ania profetizado.

Clemes. Dellas eferiue tabis Clemete Ale Alex.I. xadrino.S. luftino martyr, S. Au-I. Stro. guftin, y otros muchos antignos, y matum, modernos. Fuero effasSibillaspue Iust. in uc, cuyos nobresson Cumez, o Cu-2. Apol. mana, Perfica, Helespotica, Lybi-Niceph. ca, Samia, Delphica, Phrygia, Ty-1.18.hicharina, y Erythrea. Efta vleima fue la mas nobrada de todas, y tomaron eftes nombres de las Ciu-29. dades donde nacieron, o vinieron, Aug. lib a prophetizaron o entoto a entero 18. de

A las Sibillas anade el Apostol Ciuit.c. S. Pablo vn Hyftafpes, fegun reticre Clemente Alexandrino, que tabié profetizo los mysterios de Chri vbi sup. fto. Fueron estas Sibillas tenidas

en tanta authoridad entre los Ro-Varro de manos, que dize Marco Varron, en rebut di los libros de las cosas diuinas, que winis. mandô el Señado Romano tres

23.

Clemes

rythras los quales maxeron de ally mil versos de la Sibilla Exythrea, y effos con los de mas effaua guas dados con todo recando, y fecteto. en poder del milmo Senado.

Proferizaron effas Sibillas cla? rillimamente de Christo. Primeramente la Erythrea que floreció en tiempo del Rey Ezechias, copuzo vnos veríos llamados acrofticos, porque fus primoras letras conticnen vocabulos fignifications, yoraciones perfectas fi se ayuntan, y las primeras letras deftes verlos, dizen en griego . Itsus Christos Theu hios Soilr. Quioce dezir. Icsu Christo Hijo de Dios Saluador.

Eftes versos loa Tullio, y dize, q Lib. z. no son hechos por quie estunicse de dinifuera de si, pues sus primeras letras natione cia, que conponen oracion fignificativa. Quod certe (inquit) magis eft attenti animi quam furentis.

Lo que contienen los versos en li es vna profecia de la venida de Christo a juzgar el mundo, y traduzidos en latin fon los figuietes.

Vande las feriales del juisie ve

mideroper a que la mora ludarà sa-Wdicy signum tellus sudoribus edet; wow olo de verig Ex calo veniet Rex tempus in omne futurus: Scilicet vt carnem omnem, vt totum iudicet orbem Vnde Deumfidi, diffidentesque videbunt, Summum cum sanctis in sacli fine sedentem: Corporeorum animas hominum quò iudicet:olim Horrebit totus cum densis cupribus orbis. Reiscient, & opes homines, simulacraque cuncta: Incendet que fores flamma ingens carceris Orci. Sanctorumque omnis caro libera reddita lucem Tunc repetet:semper cruciabit flamma scelestos, Vique quis occulte peccauerit omnia dicet, dery los de los male

fisiprophetizo aquel gran Rabino

Demonstracion Euangelicas original Sub lucemque Deus reserabit pectora clausa, conceup Deup nomo Dentes stridebunt: crebrescent ondique luctus: Et lux deficiet solemque nitentiaque astra, Inuoluet calos, & luna splendor obibit. Fossattollet, iuga deprimet ardua montes, lo no ossisto omino un ossis Impediet que nibil mortales amplius altum. Longa carina fretum non scindet: montibus arua Ipsa aquabuntur: nam fulmine torrida tellus, Vnaque, & sicci fontes, & flumina hiabunt: Sydereisque sono tristituba clanget aboris, od sono voito Orbe gemens facinus miserum variosque labores Tartare umque chaos mon strabit terra dehiscens. Et coxam hic Domino Reges sistentur ad vnum.

Reddetur talis, ignisque, & Sulphuris amnis.

Desta manera traduzio estes ver Vieg in los Viegas en los Commental-Apoc c. rios que hizo sobre el Apocalipse. 8. Com. Y si bien se miran las primeras letras guardan el milmo artificio, I. ect. que los ver(os Griegos en las pri-IO. meras letras,a (aber Iesus Christus Dei Filius soter. YenRomance, Iefu Christo hijo de Dios Saluador, y lo que dizen los versos todos, es lo figuiente, and sinal an antisub

fu Chatto H jude Dios Salasdon.

Vna de las señales del juizio ve nidero fera, que la tierra sudarà sagre: y del Cielo vendrà en carne vn Rey a juzgar el munde: el qual reynarà en todos los siglos: y assi los incredulos, como los fieles, en el fin del mundo veran a Dios en lo alto aconpañado de Santos, y las animas juntamente con los cuerpos se hallaran presentes para ser juzgadas por el. Desecharan de si los hobres sus idolos, y todas sus riquezas. Abrazarà vn fuego lastier ras, la mar, el cielo, y las puertas del escuro infierno: ylos cuerposdelos Santos bolucran a la luz desta vida: y los de los malos quemará el fuego eterno: y cada vno cofesiarà

los peccados, o fecretamente comettio: y Dios descubrirà entonces los fecretos de los coraçones. Alli ferà el llanto, y el cruxir de dientes. El Sol se escurecerà, y las c-Arellas jutamente con la Luna. En toces los motes altos fe allanaran, y los valles se llenatarán, y toda la tierra estarà llana. No aurà entre los hobres ninguna cola grade, ni alta. Todas las cosas cessarán. La tierra abrazada con rayos del Cielo perecerà, y las fuentes, y los rios co el fuego se secará: vna trobeta dará vn trifte fonido de lo alto,gemiedo los peccados de los hobres, y las miscrias de sus trabajos. La tierra se abrirà, y descubrirseha la region del infierno, y todos los Reyes del mundo feràn presentados en efte juizio: ydel Cielo baxarà fo bre los malos, fuego, y vngra rio, de piedra cufre. Efto es lo q dizen los versos. Però boluiedo a sus pri meras letras, en ellas fe declara mui bien el nobre sanctissimo de nue-Aro Saluador, que es IESVS.

Coclamas n brada de codas, y co-

Este mismo nombre del Messias prophetizò aquel gran Rabino

a quien

Memuo

Clemes

Alex.l.

1. 8500

199'41 11999

Inst. in

2. Apol Wiceph.

1.18.61

Aug. h

18, de

Cinst.s

Clemen

a) adio

SER. 144

wind !

23.

Arcan. cap. 18.

a quié los Iudios llaman RabiHaccados, que quiere dezir maeftro sa to, y fue muchos anos antes de la venida de Christo en tiempo de Gal.l. 3. los Consules Romanos. Defte refiere Galatino, que hablando con Antonio Conful, le dixo affi. Mef-Gen, 49 sias homines saluabit, vocabitur Ie-Suah Gentes autem alterius nationis que sidem eius (ectabuntur, vocabut eu Iesum, & propierea innenies hoe nomen lesus designatum in textu. Veniet qui mittendus est, & ipse : si enim accipias in hebrao, primas literas harum dictionu conficies nome Iesu. Esto es de Rabi Haccados, de lo qual consta, que supo por reuelacion el nombre del Messias ser le fus, y que auia de venir para faluar tanbien la gentilidad. Iten, que fu nombre le collige por arte cabalistica deste lugar del Genesis. Xi. lob, Ibe, Vele, donde se deue comar el Iod del medio, y el Xin del prin cipio, y luego el Vau final.

No sey verdaderamente que puedan dezir los Iudios a eftes argumentos. Por cierto, que afficonuenia, que tanto aparato, y con tatos testimonios, assi de Iudios, como de Gentiles, fuesse testificada, y celebrada vna tan gran marauilla, como era baxar el Senor de todo lo criado a este mundo: porque fi subitaméte viniera fin precederen tantas profecias, cegaranfe los hombres con la grandeza de fu

resplandor.

No solamente fue profetizado el nombre de Iclus por las Sibillas, mas tanbien su vida, sus milagros, su muerte, y Resutrecion. De los milagros dizen affi, segun refiere Lactancio Firmiano. Omnia verbo faciens, cunctifg, morbis sanitatem afferens, mortuorum resurectio erit,

& claudorum cursus velox, surdus audiet caci videbunt, muti loquentur. Icon. Fluctus perambulabit; mor bos hominum foluet, excitabit mortnos, dolorespellet multis. Que mas clara cofa q efta? Aqui nos dize,q el Messias harà lo que quiziere co su palabra, darà salud a los enfermos pies a los coxos, ojos alos ciegos, orejas a los fordos, finalmente dará vida a muchos refuscitandolos, y andará sobre las ondas de la mar. Yanade luego. Ex vno autem fonte panis, satietas erit virorum. Etto es: de vna foente de panse hartaran muchos hombres. Habla aqui, o del pan Sacramental de la Euchariftia, o del milagro de los finco pa nes, y dos peces. Del qual milagro habla mas claramente, quando dize. In panibus simul quinque, & pifcibus duebus heminum millia quinque in deserto saturabit, queg, super fuerint accipiens fragmenta omnia, duodecim cophinos implebit in spë multorum, No ay mas claridad que efta, mas parece cuentar cosa passada: que profetizar cosa sutura. Mucha ayuda por cierto a la verdad de nueftra Religion ver la cocordia deftas Virgines con nucftras fantas escrituras.

CAPITULO. XVI.

Profecias que las Sibillas dixeron de la Passion de Christo.

Que

manus iniquas, & perfidoru veniet, dabunt Deo alapas manibus impuris, & ore immundo (puta virulenta Co laphis affectus tacebit, nequis agnofcat, quod verbum, & unde venit ut mortuis loquatur. Dabit in flagella simpliciter castos humeros & corona feret spinea: In cibum fel & in sitim acetum dabunt, inhospitalitatis hac oftendent mensam. Hablan aqui las Sibillas, como fi fueran Euangeli-Ras. Dizen como el Mellias seria escupido, ylleno de bofetones: y co todo ello callaria con gran filécio. A qui dizen auer de ser acotado, coronado de espina, ybener hiel, y vinagre: Niles quedò por deziraquello de l'ayas . Vidimus eum , & Ifa. 53. no erat aspectus &c. Nouissimuviro. rum virum dolorum &c. Acerca de lo qual dize la Sibilla. Miserandus fine honore fine forma in miserabilibus (pem dabit: que es tanto, como dezir: Será el Messias en su passion vo objeto de toda la compallion, porque fu hermofura ferá affeada, su honor, por sus enemigos maculado. Pero en esto dará gran esperança a sus fieles. Luego habla con la Sinagoga, y la reprehende de no avercreydo a su Dios encarnado . Ipfatu in sipiens, dize, Deum tunm non cognouisti ludentem inmortalibus cogitationibus, sed spinis coronasti horribile fel miscuisti, &c. No quecò tar bien, fin fer profetizado por estas Virgines el Ecclipse del Sol que vuo en la passió

Ve diremos de lo que dixeron las mismas Sybillas

accreade la passion de Chri

fto? Palabras fuyas, muy claras . In

del Saluador, ni el rasgarse el velo del Templo, ni la Refurrecion del mismo Señor, ni la abrogacion de la ley Mosayca. Oygamos sus palabras referidas por Lactancio, y lacadas de varios lugares de las poefias deftas Virgines. Templi fcindetur velum & medio die nox erit tenebrola ingens tribus horis: Et mortis fortem finiet tribus diebus dormiens, & tunc à mortuis excitatus in lucem veniet primusre surrectio. nis vocatis principium oftendens. Sed quando bac omnia perfecta erut que dixi, in ip sum soluetur lex tota. Tanbien profetizarola Cruz, deziendo. Olignum beatum in quo Deus exten us eft.

Que tienes que dezir aqui, ô ceguedad Indaica? Por ventura, fon eftas cofas fingidas por los Catholicos?Por ventura, no fon teftificadas ann por gentiles? oye al Poeta Virgilio, que fue gentil, y efcreuio sus Eglogas antes que vuies se Christianos en el mundo, y haze mencion en vna dellas de la Sibilla Cumea, y de lo que profetizò acerca de Christo, aunque el como gentil lo applica a Salonino hijo de Pollion. Dize pues, que del Cielo auia de venir vn Señor de nucua manera engendrado, que es tanto como dezir de vna Virgen, y que ania de reformar el mundo: porque por medio del se auia de llewantaren el mundo vna gente de oro, que es vnos nueuos hembres, amadores, y seguidores de toda la virtud, y honestidad, yestes son los Christianos. Oygamos sus palabras.

Lactandic Francis Commerces

Strange and the strange and Vilima

Virg. Eclog 4

UltimaCumæi venit iam carminis ætas, Magnus ab integro [aclorum nascitur ordo, Iam redit, & virgo, redeunt saturnia regna, Iam noua progenies cælo demittitur alto. Tu modo nascenti puero, quo ferrea primum Desinet, ac toto surget gens aurea mundo Casta faue Lucina, & c. Te duce, siqua manent sceleris vestigia nostri: Irrita, perpetua Joluent formidine terras, &c.

catum.

Viò effes viersos el Emperador Constan Constantino, y quedò espantado tinus in dever como tantos anos antes fuegratione ron profetizados los mysterios de ad San- Christo: y affi se confirmo mucho ctorum en la fe, y dixo. Sibyllam ego beatam pulo quam servator vatem ad divina dum de suain nos providentia, delegit. Muchas mas cofas pudieramos tracra efte proposito de las Sibyllas. Veanse los Authores assima referidos, y la bibliotheca. Veteru patrum tom.2.

CAPITULO. XVII.

Del testimonio de los sagra dos Concilios, que son reglas viuas de la verdad.

Vnque la certeza de la fè depende de sola la infalli-A ble authoridad de Dios, mas porque la dotrina de la misma fe, no le communica immediatamente por Dios a cada vno de

los fieles, como queda dicho atraz por tanto, es necessario algun camino entre Dios, y nos, por el qual infalliblemente confte a la Igleira de la verdadad, que se deue creer. A efte camino llaman los Theo. Exposit. logos regla infallible de la fè. Del D.Th. 2 qual punto escreuieron tanbien 2.q. I. Driedo lib. de dogmatibas: Cano de art. 10. locis theologicis, Bellarmino tom. I. libro de verbo Dei, & sequentibus. Caffrol. 1. de Haresibus, y tros. Esta verdad de que se deua dar en la Iglefia alguna regla, a quien todos fean obligados creer, y de que pues dan viar los predicadores de la fe, y Dotores de la Iglesia, està desinida en el sagrado Concilio Tride Trid. tino ni ay herege alguno, que no sess. 4. conceda auerse de dar semejante regla: pero yerran en la fenalar. Y fi algunos ay que no admittan regla cierta, no fe podrà argumentar contra ellos con authoridad, mas deuen ser convencidos al modo de los Paganos, con los motiuos, y argumentos, gatraz quedan puestos, y con razones.

Confirmate mas la necestidad, que ay defta regla q dezimos: porq fin ella no se pudiera conservar la Iglefia en fu fer, y pureza devna fe.

Pues faltando la tal tegla, fin duda feria necessario, que cada vno tuuiesse por regla a su juizio, y suopinion, para discernir la verdadera fe de la falsa. Pues que certeza podria tener tal regla como efta? Serian por cierto tantas las reglas, quantos fuellen los juizios, y por confeguiente, multiplicarfe hia la fe tanbien con los tales juizios, y opiniones. Y donde estaua enton-AdEphs ces aquella finplicidad, y vnidad de la fé, que dize San Pablo. Vnus

Deus, una fides &c.

Muchra bien efto la experiencia en los Hereges que se apartan de la regla de la fé: porque luego se dividen en infinitas sectas, y nunca permanecen en el milmo eflado. En los Hereges de nuestros tiempos (con auer pe cos anos que començaron ) se han lleuantado ya ciento y diez y ocho fectas differentes, que son ya mas que las lenguas de Babylonia. Haze con esto mucho lo que se cuenta de vn senor de Alemana: el qual fiendo preguntado que fè tenian ciertos pueblos sus vezinos: respondio, q elaño passado aujan tenido tal ma nera de fè, mas no labia la que tenia el año presente. Esta es pues la condicion de la mentira fér inconfrante, y varia, porque no admitte la regla de creer, que se deue admittir- in he on sen ye rooms

No quiero aqui tratar de todas las reglas de nueftra fè, que tratan los Theologos, porque para efto era menefter tratar quales so los li bros canonicos de la Escritura sa-I. Timot grada, porque fin duda, ella esregla infallible de la fè, por quanto 0m. nis scriptura divinitus inspirata viilis est ad docendum, como dize San Pablo. Por donde el Señor Iefus.

nos dixo. Scrutamini feripturas, & c. Era menefter tai bien tratar de las versiones de la Eferitura, y como folamente la vulgata tiene authoridad, y es authentica. Era tanbien necessario tratar de otra regla de la fè,que es la Tradicion. Però dexo efto, porque no es para efte lugar. Solaméte quiero dezir vn poco de reglas viuas de la fe, porque las dos dichas, le llaman muertas. Y aun de las viuas dexo lo mucho, que se pu diera dezir de la Iglesia, y como no puede errar en las cofas que cre como de fe, aunque lea por ignorancia inuencible, pues es columna, y firmamento de la verdad, como lo dize el mismo Pablo y es en 1. Ad Ti señada por el Espirito Santo, segu aquello que dixo Christo. Cum venerit paraclitus docebit vos omnem veritatem, porque mal se pudiera llamar la Iglefia Santa, y Catholica, como se dize en el Symbolo, pues la herefia repugna totalmente a la fantidad, quitado la raiz della, que es la fè. Por esta certeza, y fi meza en la fè que tiene la Iglefia dixo Christo. Super hac Petra adi ficabo Ecclesiam meam. Iten Egovo. biscum sum vsg, ad consummatione vlt. Saculi, Y S. Chiyloftomo, que es Chryf. mas facil cofa no dar loz elSol, que hom. 4. faltar la luz de la fè en la Iglesia in c.6. de Christo. Facilius est solem extin qui quam Ecclesiam obscurari. A ffi, que es la Iglefia tanbien regla infal lible de la fe. Aunque enseñar de cadera definiendo, como pertença a la llane de ciencia, y sea acto de poder especial dado por Christo, para gouernar la milma Iglefia, no es de cada vno de los fieles, fino del Summo Pontifice Romano. que es cabeça de la milmalglefia: y de los Cócilios por el aprouados.

natenfis. in Symbolo.

Digo

Digo pues, que tiene nuestra sata Religion vn gran testimonio de in verdad en los sagrados concilios. Y para mejor se entender esto deuemos notar, que aunque Christo nucltro Redenptor instituyo el gouierno de su Iglesia por modo monarchico, que es quando ayvna cabeça suprema: contodo, quizo que se gouernasse por Obispos, q cituuiessen subjetos a la suprema cabeça, que es el Summo Pontifi. ce Romano. Affi, que son los Obispos de derecho divino, como confta de lo que dize S. Pablo Actoru 20. Y son como Principes de la Iglefia, y tiené abaxo de fi los Præfbyteros, y Pre ladosinferiores. Desta institucion de Christo se sigue, que affi como la Republica tenporal tiene fus ajuntamientos, y fus cortes donde se ajuntan los principales de los pueblospara affentar lo que es bien de la Republica, affi en la Iglefia de Christo ay congregaciones de Obispos, y Prelados, que se llaman Concilios: donde se decreta lo que es inportante, para la misma Iglesia. Estos Concilios para feren legitimos, yferen regla infallible de lafè, es menefter que sea congregados por authoridad del Summo Pontifice Romano (filo vuiere, porque puede ser muerto) y en ellos assiste el Espirito Santo, Ad. 15 como se prueua da quel primero Concilio general, que hizieron los Apostoles. Donde en la forma de la definicion se ponen estas pala-

el Concilio es gonernado por el Epirito Santo. Lo mismo se collige daquellas palabras de Christo. Vbi sunt duo vel tres congregati in Matt. 18 nomine meo, ibi sum in medio eoru.

bras. Visum est Spiritui Sancto, &

nobis. Donde se vè claramente, q

Finalmente. consta esto de la tradicion perpetua que ay en la Iglesia desta verdad.

Dixe que solamente el Concilio general es regla infallible de la fe:y aora digo mas que no puede tanbié erraren lo q decreta acerca de las buenas costumbres : y sino fueregeneral, no tienetal privilegio Llamo aqui Cócilio general, aquel para que fon llamados todos los Obispos del Christianismo, por el Summo Pontifice, aunque de hecho no vengan todos, ni aun la mitad. Porque la authoridad del SummoPontifice lo suple todo. Yental calo, efte Concilio affi congregado en la representacion, y en la authoridad es general. Assi lo pide la natural condicion de las cosas humanas, que de otra manera no se pueden tratar: y affilo quizo Chrifto, pues moralmente hablando, era inpossible ayuntarse sienpre todos los Obispos. Y quanto a la dependencia, que los tales Concilios tienen en su authoridad de la presencia del Romano Pontifice, o por si, o por sus legados, o de su confirmacion, confta de la tradicion de la Iglesia, porque sienpre los Concilios pidieron al Summo Pontifice su confirmacion. Affi lo dixo el Niceno Cocilio en vna car ta que escrivio a Syluestro, en que le pedia la confirmacion. Quo noftra, inquit, regula fixos po(sit habere gradus. Consta tanbien de algunos lugares del derecho-

Però, como esta materia de los Concilios sea tan copiosa, ni tenga aqui lugar muchas questiones, que en ella se tratan, solamente dire lo que haze a mi intento, que es ser grandissimo el testimonio, que tiene nuestra santa Religion de los sa-

1 4 grades

and my

grados Concilios: lo vno por razo de la affistencia del Espirito Santo, que es el Maeftro de la Iglefia: y lo otro, porque los testimonios de los fantos fon de personas particulares, mas el de los Concilios es de toda la Iglefia vniuerfal, donde fe ajuntan todos los Prelados, y los mayores Theologos, y letrados, q ay en toda la Christiandad: y tracan con maravillofo concierto, y acuerdo, las cosas que han de determinar. Porque inuocando primero la presencia del Espirito Sato, cometen a los Theologos que ventilen, y disputen las questiones que se han de diffinir: y despues otros elegidos para esto, ordena los decretos que se han de concluir: y esto viene otra vez a los Padres, para ver se ay alguna cosa que se deua anadir,o quitar,o mudar. Y e-Ro hecho, buelucle otra vez a proponer lo emendado, y preguntar por los votos, ypareceres de todos: en lo qual se gastan a vezes muchos meles en la aucriguacion de vn folo decreto: que es de vna ver dad. De modo, que contener por cierta la affiftencia del EspiritoSato examinan con fumma industria, y diligencia, lo quese deue tener. Y fobre todas estas diligencias, se anade la confirmacion del Summo Paftor, y Vicario de Christo, que es el Pontifice Romano: porque, ni la fè, ni la gracia, ni la confiança en Dios, excluyen los medios de la prouidencia humana, con tanto, q no estribe en ella nuestra confiança, fino el la prouidencia dinina.

Y porque los exemplos perínaden mucho las colas, y las mueftra mas al ojo, pondrè aqui dos acerca de la authoridad de los fagrados Concilios. Cuenta pues el B. San

Antonino, Nicephotro, y otros: 9 D Anto declarada la fanta fè por el Santo nin. 2. P. Cocilio Niceno, acacciò, que mu tit. 12. rieron alli dos Obispos antes de a. c. 1. 6.4 ner firmado las cofas determinadas en el: y juntos todos los Padres fefueron a fus fepulchros, y dixeron. Hermanos, pues fuiftes companeros nueftros en la determinacion deftes fantos decretos, es bié, que le seais tanbien en la confirmacion. Dicho efto, pufieron los decretos sobre sus sepulchros, estuuieron todala noche en oracio. y quando fue manana, hallaron los decretos firmados de la letra de los Obispos defentos, la qual todos reconocieron.

El mismo Santo Antonino, y el Metaphrafte cuenta, que auiendo D. Ant. el Concilio Calcedonense conde vbi sup. nado a Dioscoro, y fus errores, viedo q no se quietauan los que fauorecian a efte herege, se fueron al sepulchro de santa Eufemia Virgen, y martyr, y puzieron los decretos del fanto Concilio, y la pernersa dotrina de Dioscorosobre el. Venida la mañana hallaron a la sãta Virgen abraçada con los decretos del fanto Concilio, y debaxo de los pies tenia los papieles, en q eftana la dotrina de Dioscoro: y as fi reconocieron todos que aprouaua los vnos, y reprouaua los otros. Esta es la causa porque pintan esta fagrada Virgen con vn libro en las manos, o abraçada con el.

De lo dicho confra quato zelo ay en la Iglefia de Christo de aueriguar verdades, pues hazen para este fin tantas diligécias, el qual zelo falta en las fectas de los hereges. y de los otros infieles, como es notorio. Por donde me pareciò bien poner aqui vpa respuesta que diò a mam

VD

vn Moro conuertido a nueftra fan ta fè en aquella occasion en que se descubrio en la Ciudad de Lisboa la hipocrefia, y fingimiento de cierta persona que estana tenida en cuenta de grande santa. Auia poco tienpo que este moro se auia connertido, dixole en esta occasion otro de su nacion: mirad hulano, que religion aucis tomado dode le delcubre vna cofa como esta?respondiò el nueuo, was buen Christiano. Aun por esso estoy aora mas sa tisfecho de loque hize, porque esta es la verdadera Religion donde cantas diligencias se hazen por aueriguar vna verdad: y descubrie. dose la falsedad, la publican defta manera, sin perdonar a la calidad de tal persona, que verdaderamése era hidalga.

CAPITVLO. XVIII.

Testimonio del Sumo Potifice Romano, que es tanbien regla binade la verdad.

Cérca de la authoridad del Summo Pontifice, que cs Lteftigo abonadissimo, é infallible de la verdad Catholica, co fiderado folamente por fi, se pudicra dezir mucho, si este lugar lo per mittiera. Solaméte digo, que Chri RoN. Redeptor inftituyò sulglesia en modo que fuesse monarchia, porque este era el mejor, y mas per feto modo, y por configuiente, el que pedia la fumma charidad con

que el mismo Señor amaua a esta su espola la Iglesia. Que sea el gouierno monarchico mejor, y mas perfeto que el aristocratico, y de- Arif. 8. mocratico, prucualo el Philopho Ethicor. en sus Ethicas, y en otros lugares c. 10. 6 coHomero, Plato, youros muchos. 2. Lo mismo prueva muy bien el An. Polit. c. gelico Dotor S. Thomas . Lara .. zon es, porque el gouierno de voo Iten 12 es mas accommodado para con- Metaph, seruar la paz, y concordia de los infine. subditos, que el gouierno de mu. D. Th. I chos, como es el democratico, y p.q. 103 ariftocratico . Confirmafe efto, art 3. porque donde ay vna fola fuprema cabeça, ay mayor poder, porque effà la virtud vnida en vno. Donde vemos, que las Respublicas, que le gouiernan democraticamé. te quando occurren peligros grandes escogen vn Principe para que mejor le defienda. Affi lo hazia los Romanos, que elegian Dictadores antes que se gouernassen monarchicamente.

De lo dicho se conclue que el gouierno monarchico es mas firme,y eftable, porfer mas poderofo:y porque de ordinario no estan perturbado con motines de los fuyos, y refifte mas facilmente a los enemigos estraños: y affi consta de las historias, que fueron masperdurables las Momarchias, que la Ref publicas. Confirmate mas lo dicho con el gouierno de Dios, que es manarchico. Y S. Cypriano prue. D. Cyp. ua esta excellencia de la Monar- trast. de chia sobre las mas especies de go. Idolorii uierno, con la natural inclinacion vanitate de los brutos, que appetecen este Habetur modo de gouierno, como bien se c. In api vé en las abejas, que no tienen mas bus d.7. que vn Rey.

Es este punto de tanta inporta-

cia, que si los malditos hereges acabaffen de creer, que instituyò Dios lu Iglefia con este modo de gouierno: no inuentarian cada dia tantos delatinos, como inuentan, porque se darian por satisfechos con la enseñança de su supremo paftor: mas eftá fu mal, en querer que no aya esta suprema cabeça en la tierra. Vt gabernatore sublato atro D. Cypr. rius atg violentius circa naufragia l. 1. E-Ecclesia hostis grassetur, como dixo pist. 3. S. Cypriano: y el Poeta Chryftiano elegantemente.

Pastorem lupus aggreditur, quôtutius omnes Diripiat prædator oues custode remoto: Sic caput inuadit primum, reruque magistros Impietas, facilitum cætera membra labore Expugnat; legisque sacræ monitoribus orbat, Spargat vt incautæ furtim mendacia plebi:

Gran ceguedad, y gra ambicio, querer como quizo Hérique VIII. de Inglaterra anincular el gouierno espiritual de la Iglesia al temporal de cada Reyno, confundiendo en esto el poder Ecclesiastico con el Ciail: y dividiendo los miembros de la Iglefia de fu cabeça, y aun entre si, mas pagolo el muy bien en la muerte, por justo juiziode Dios: porque viendo la locura que auia hecho, y desseando reconciliarse con el Summo Pontifice, núca llegò a al cançar efte bien en que eftaua fu faluacion: y esto por culpa fuya: y por dar oydos a aduladores que tenia a su lado. Los lugares de la Escritura donde se saca lo que auemos dicho, se vean en los expofitores de S. Thomas 2.2.q. 1.2.10 Por este respeto dizen ellos, q en las metaphoras de que vía la Escritura, para fignificar la cabeça de la Iglefia, se muestra, que es vna so la cabeca, porque se llama Reyno, naue, cafa, cuerpo, y exercito ordenado. Todas estas cosas se gouiernan por vno. V canfe los Padres fobre aquello de S. Iuan. Fiet unum onile, & vnus pafter, y fobre aque. Ioan. To llo. Tu es Petrus, & super hanc Pe Matt. 16 tram adificabo Ecclefiam meam, & Marc. 16 tibi dabo claues Regni Calorum: &c, Luc. 22. Iten. Ite dicite discipulis eins, & Petruo, y por S. Lucas. Egorogani prote Petre, vt non dificiat fides tua,

Finalmente, es tradicion esta de la Iglesia, y difinicion de Concilios generales, no se puede dudar dello.

En el testamiento vicjo prece dió figura defta verdad, en que el Summo Pontificado lo tenia vn folo, como confta del E. Exo. 18 xodo, y de los Numeros. Haze pa. Num. 17 ra confirmacion desto, lo que cué. Greg. l. ca S. Gregorio en sus Dialogos, de 3. dialovn cauallo, que se enprestò al Su- gor.c.2. mo Pontifice. S. Iuan en Coryntho quando ina visitar al Emperador Iuftiniano, el qual co fer antes mafissimo, nunca mas quizo co sentir sobre si otro que no fuesse el Summo Pontifice. Milagro cierto con que se pueden confundir los hereges de nueftros tiempos, pues co-

nocen

nocen las bestias lo que ellos no conocen.

Y paragen efte puto en q estamos de la Magestad, y poder del Sumo PotificeRomano, demos tabiedo trinaalos Hebreos, y formemos vn argumento, que pueda fernir parà convencer (u dureza: digo affi. Primeramente, bien confessarà ellos fi dan credito a las profecias, que a quel auia de ser el verdadero Mes fias, cuyo imperio ania de tragar, y converter en si todos los otrosdel mundo figurados en aquella fratua Dan . 2. de que habla Daniel que fue derribada por la piedra que de vn mo te se arrancò sin manos de hobre. Bien confessaran que aquel reyno es del Messias, aquien el Romano Inperio se ania de subjetar, y reco-Gall. 4. nocer porfu superior: yen efto noay àc, 25 duda alguna, como latissimamente lo pruena Galatino con varios Ra binos, lib. 4.cap. 25. Aora entra mi confideracion sense and and and

2/9, 40

28.

Sien vn theatrovierades todos los grandes de Hespaña sentados en fus fillas riquissimas, todos por fu orden, Condes, Marqueles, Duques, Obispos, Arcobispos, y todos los mas Señores de titulo que en ella ay. Estandoassi sentados, entraffe vna filla, y vicrades que fe sentò en ella vn hombre, y tanto que este hombre entrò, y se sentò todos eftes Senores quedaron en pie con sus sombreros en las manos. y mandaron lleuar para fuera sus fillas: bien entendierades, que aquel que entrò, y se sentò era el-Rey: porque tan grandes Senores no tenian de hazer tal reuerencia, · fino a la persona de su Magestad.

Esta misma reuerencia que tego dicho, hizo el Imperio Romano, no digo yo a la persona del Rey

mas a vn Apuftol que en fu nombre enbio a la Ciudad de Roma. En ella, como en la cabeca del Inperio entró el Santo Apostol Pedro, y fus fuccesfores, y hallola licna de fillas inperiales, y entre ellas fentada la foberbia humana en el mas alto Throno, a que nunca ya mas subio. Alli estauan los Nerones, los Trajanos, los Dioclecias nos, y los mas poderosos hombres que la tierra en si viò. Entra como digo, S. Pedro, y en medio defta grandeza pone su filla, y quedase sentado en ella. Fue tanta la Mageftad que los Monarchas, y principes del mundo en el reconociero. que tunieron por gran descortesia dexarle quedar enfrente del fentados en las suyas. Por tato, las ma daron llenar fuera de Roma, y paífer a Conftantino pla.

Palabras del Emperador Conftantino en la edicto inperial, refedas en el primero tomo de los Co cilios. Quoniam vbi principatus Sa- Coftat. cerdotum, & Christiana Religionis Imper. caput ab Imperatore calesti constitutum est, justum non est, vt illic Im. perator terrenus habeat potestatem. No parecebien, dize, que donde el Emperador del cielo puzo su filla, tenga la suya el Emperador de la tierra. Y quitadas las fillas de Roma, quedaron los Emperadores del mudo delate de los successores de Christo no solamente en pie con los fombreros en fus manos, mas aun de rodillas, bezadole los pies. Y deftos, el gran Conftantino, couertiendose de la idolatria a la fe de IESV Christo, quitò de su cabeça el Phrygio, que era infignia Inperial, y pusola en la del Papa Syluctro, para falir con el en los dias de fiefta, como el mismo Em-

pera-

perador folia hazer, y dexandole la palacio, como confta de sus mis Ide Co mas palabras referidas en el fulofantin. dicho edicto, hazele el en persona officio de Effibero. Ipfe vero (in. quit beatissimus Papa, quia super coronam clericatus quem gerit ad glo riam B. Petri omnino ip faex auro no est paffus vii corona: nos phrygium quoque candidi nitoris splendidam Resurrectione dominicam designas, eius sacratissimo vertici manibus nostris imposuimus & tenentes fre. num equi illius pro reuerentia B. Pe triStratoris officium illi exhibusmus: flatuentes eodem phrygio omnes cius successores singulariter vii in proces fionibus, adimitatione Imperijuodri

> Y porque no os parefea, que efto fue devocion solamente de Coftantino, todas las reuerencias, donaciones, immunidades, y prinilegios, que en lu tienpo fe hizieron a los Vicarios de Christo, fuero (como el mismo dize) decretados por los Senores del Imperio, por elSenado, y pueblo Romano, que pará esto concurrio.

Digo pues, que era inpossible in clinarie la sobernia, y vanidad del mundo donde ella eftaua tan en fu punto, ante los pies devo hombre. fino entendiera, que en su persona representana la diuina. Y fi efto, co mo es notorio en el mundo, se hizo por respeto de Christo, entien. da el perfido Iudio, que este Chri-Ro a quien crucificò, es Dios verdadero,y fu reyno eterno, yfu thro no tanbien eterno, como lo dize Dauid, Sedestna Deus in faculum

Pf. 44. seculi &c. Ioseph. De Alexandre cuenta Iosepho, 1. 11. āti que caminando con su victorioso quitatu exercito con grande ira para lerucap.9. salen, le salio al camino el summo

Sacerdote vestido de sus vestiduras Pontificales, y tato que Alexadre lo vió, mudo la intencion, é hi zo reucrencia, y adorò al Sacerdote de Dios. Y preguntandole admirado defto Parmenio, por grazon fiendo el adorado de todos, hazia tal reverencia, y adoracion al Principe de los Sacerdores del pueblo Iudaico: respondio, que auia visto en el la Magestad dinina. Non eum (inquit)adorani fed Deum cuinsprin cipata & facerdotio functus est. Pues digo affi. Mayor Senor fue cofrantino, que Alexandre, mayor . . . . . . . inperio tuno, mayores exercitos gouerro, mucho mas mageftad epresentò. Y pues de la honra co que Alexandre venerò al fummo Sacerdote podia el pueblo Ifraelitico colligir, que el fummo Sacerdote era Sacerdote de Dios, viendo que el mayor monarcha del mú do fue estribero de Syluestro Papa Summo Sacerdote del pueblo Christiano: puede con mucho mas razon colligir, que Iclu Christo, en cuyo lugar el eftaua, es Dios verdadero. Y fi a esta renerencia, que el Imperio Romano hizo a IESV Christo,anadieremos el gran fernor con que el mundo le féruió, y el vniuersal applauso con que todas las gentes exaltan fu gloria: yo no sè verdaderamente, que lugar quede para dudar de la verdad de nueftra fanta Religion.

## CAPITVLO. XIX.

De los milagros en commu, que son el tercero motivo principal con que se prueua la verdad Catholica.

Acerca

Gelil. a.

25.50

Pr Gla

285

...

Cerca de los milagros en que confifte vn gran argumento de nueftra fanta Fè, fe deue notar, que la dinina prouidencia, la qual dispone todas las co fas co fuau dad, y las ordena en numero, pezo, y medida, esto es con fuma ygualdad, y fabiduria, no auia de obligar al hombre a creer cofas, que fon fobre toda razon, y sobre todas las leves de naturaleza, fin medios efficaces, y proporcionados para creerlas : porque la razon esta pidiendo, que cosas sobrenaturales se deuen provar con medios fobrenaturales, y aísi queda buena la proporcion, y es bueno el argumento que se haze de las obras que exceden la naturaleza, para hazer creibles las que excedé la razon. Eftes medios pues son milagros, y profecias. De las profecias auemos ya dicho por mayor, y diremos mas en los figuientes libros por extenso. De los milagros diremos aora. Y es can eficaz este argumento de los milagros, para prouar la fe: que excede a todas las demonstraciones mathematicas, porque vn milagro hecho en confirmacion de la dotrina, que se predica, mueftra clarissimamente fer Dios el testigo della; pues nadie puede hazer milagros fino el, ó sus Santos por el : y el testimonio de Dios excede todos los teftimonios, y argumentos de verdad que puede auer. Y assi a los milagros

D. Greg. Hamael B. San Gregorio Papa bahom. 15. luartes de la Iglesia y prueualo con in Eze- aquello de los Cantares, donde se ch. llama la Iglefia, Turris David, qua Cant. 4. adificata est cum propugnaculis.

Con eftes milagros fe conuertieron muchos en el viejo teftamento, como fue Naaman Principe de Syria leprolo, quando Eliseo le sanò subitamente de su lepra; por que dende alli adelante adorò al verdadero Dios. Tambien Nabuchodenofor Rey de 4. Reg. 5 Babylonia vifto el milagro de los niños que quedaron fin lefion en el horno, no folo creyo que el Dios de Ifrael era verdadero Dios, mas embio vn edicto general por todo fu imperio, que quien dixelle alguna blas femia contra el, fuelle Dan. 3. muerto, y lu cafa destruida. El milmo quando vio que Daniel le ania renelado el fueño de que el estava oluidado, junto con la declaracion del, reconocio la milma verdad diziendo. Verdaderamente vueftro Dios es Dios de los Dioles, y señor de los Reyes. La milma verdad reconoció fu fuccessor Dario, quando miraculosamente Daniel quedò libre en el lago de los leones, y passo provision, que todos en su Imperio adorassen al Dios de Daniel.

En el nuevo testamento tenemos semejantes exemplos de los que creyeron en el Saluador, quando le vieron refucitar a Lazaro de quatro dias muerto. Alsi creyô tambien Nicodemos, quando confesso ser Christo Maestro venido del Cielo, viftos los milagros que hazia. Scimus, inquit. quia à Deo venisti Magister : ne. mo enim potest hec signa facere, quatu facis, nisi fuerit Deus cum eo. Alsi rambien creyò el Regulo, quando viò que en la misma hora que el Saluador dixo : Vade filius taus viuit, y viò a su h jo sa-

no. Lo milmo confta de otros lugares del obolica Euangelio. Di goda il son'l most and prop of

leade to deliberate neede in Jespes AXX qu.Od.J.V.T.I.A.A.D. no adorto al verdaden Dies, Tame

cipe de Suria leprofo, quando Eli-

Milagros, de la vida, y muerte de Christo.

de l'apel cia verdadoi o Dodi, mos

end sen lessang estites a condure Omeçando por los milagros que en vida, y muerte hizo Christo nuestro Senor, tuera cofa infinita referirlos to dos, pues el B. San Iuan concuye fu Euangelso con dezir, que era me nefter muchos libros para le eferinir. Pero de los que escriven los fagrados Euangelistas referiremos aqui algunos. Quien podrá negar la refurrecion de Lazaro de quatro dias muerto? La de la hija del Archifynagogo? La del hijo de la vinda de Nain? Quien negara, que dió vista a ciegos ? Que lançò demonios de los cuerpos? Que diò de comer en el defierto a finco mil hobres (fin cuentarle mugeres, y niños Joon finco panes, y dos peces? Dexemos otros muchos, vamos a vno, que se no puede negas de ninguna manera, que es el Ecclypie que vuo, quando el Señor padeciò en la Cruz, y durò por efpacio de tres horas.

Pues digo aora assi. El Euangelifta San Mattheo, y los demas que
deste milagro hazen mencion, escreuieron lus Euangelios, para que
suessen luz, y fundamiento de nuestra Fé: pues siendo esto assi, no
denian de escrivir cosa tan falsa q
todo el mundo conociesse q lo era,
pues por el mismo caso desacreditauan su dotrina, y deshazian todo
lo que pretendian hazer. Pues si

CAP

este tan vniueral Ecclypse no sue ra verdadero, como lo autan de escriuir los santos Euangelistas? Por que todo el mundo escarneciera dellos; y tantos testigos tunieran contra si, quantos hombres auta en el mundo. Porque cada vno pudiera dezir: esta es la mayor montira que jamas se divo, porque yo, y hulano, y otros infinitos hombres eramos vivos en este tiempo, y nunea tal reclypse vimos Biense cha lucgo de ver, que no singieron esto los santes Euangelistas.

Concurrieron tres cofas en efte milagro, y todas ellas miraculofas. La primera, que este ecclypse fue a los catorze dias de la Luna, conforme al tiempo en que la ley mandaua celebrar la Pascua del cordero, y quando la Luna eftaua en lugar opuesto al Sol, de modo que el Sol eftaua en el meridiano superior, y la Luna en el meridiano inferior, ò angulo de la media noche, y assi era impoffible por via de naturaleza ecclypfarse el Sol. Porque) como todos (aben) el ecclypse del Sol se haze por suce der el curso deftes dos planetas de tal modo, que la Luna venga a ponerse debaxo del Sol, y assi impide su claridad. Por lo qual San Dionifio (como gran Philo-Sopho, que era) vista esta maravilla dixo. Ant Deus natura patitur, aut mundi machina dissolui. tur. O el Author del mundo padece, o el mundo fe acaba, y perece dob and a

El fegundo milagro fue durar el ecclypfe can largo espacio, como es el de sexta, quado el Señor fue crucificado, hasta nona, quando espiro en la Cruz: el qual espacio copre-

hende

hede tres horas, por 9 los otros comunes Ecclyples, a penas duran dos horas. Que como la Luna se mueua contata ligereza, facilmente paffa adelante, y se despide del Sol, y buelue su claridad al mundo. El tercero milagro es ser este Ecclypse vniuersal en todo el mundo, lo qual no puede fer naturalmente, por que como el Sol sea muchas vezes mayor que la Luna, no puede ella escurecerlo to. do: y porque en fola aquella parte del mundo se ve el Ecclypse, donde la Luna se pone debaxo del Sol, dexando la otra parte descubierta a otras regiones.

Este milagro por fer tan grande junto con el temblor de la tierra, y quebrarense las piedras, y rafgarie el velo del templo, fueron ocasion de mucha gente luego fe convertir hiriendo fus pechos, como cuenta San Lucas. Luc, 22. Omnis turba eorum, qui simul aderant ad spectaculum iftud, & videbant que fiebant, percutientes pectora sua renertebantur. Y el Centurion dixo tamb en luego. Verè filius Dei erat ifte. Defte milagro del Ecclypse, y del temblor de la tierra tenemos testimonios de los mismos gentiles. Porque Phlegon Author Griego natural de Afia, del qual Suidas haze especial mencion, dize, que en el quarto ano de la Olympiada 218. del imperio de Tiberio, que fue quando Christo padecio, fue Ecclypse del Sol, el mayor que jamas le viò, ni le auta visto, ni escrito: y que auia durado desde la hora de fexta hafta la nona ; y quan do al milmo tiempo fue tan grande temblor de la tierra en Asia, y en Bithinia, que se auian des-

truido muchos, y grandes edificios. Defte milmo temblor de tier- Pli. 1.2. ra parece que escrive Plinio en su libro fegundo, donde dize, que el terremoto que acaecio en tiempo de Tiberio Emperador fue el mayor que jamas (e ania vifto, y que en el se anian caydo por tierra doze Ciudades de Afia fin otra infinidad de edificios. El otro milagro del velo, que se rompio en el templo, tambien lo cuenta Iosepho Iudio.

Que diremos de la venida del Elpirito Santo el dia de Pentecoftes en forma visible de ayre, y fuego, y con grande (onido, quado dio a los discipulos el don de todas las lenguas del mundo? A qui vuo muchos milagros: y de todos ellos fue ron testigos hombres detodas las naciones, que estavan en Hierusalem. Porque el Rey de los Assyrios, que era Monarcha del mundo, lleuò cautinos los diez Tribus de Ifrael, y poco a poco se reparticron por todas las naciones del mundo. Y assi sabian las lenguas de las tierras en que auian nacido. Pues los que destes honravan al verdadero Dios, que no se auian contaminado con la compania de los Idolatras, veniana Hierusalen, para effrecer facrificios, porque en otra parte les no era licito; y juntamente a celebrar la Pascua del corde o. Todos citos, dize San Lucas, que visto el milagro, quedaron atonitos, y cofusos, y assi dezian. Por ventura no fon Galileos todos estes hobres, a aqui habla? Pues come nofotros los auemos oydo hablar en las lenguas de las tierras en que nacimos? Luego el Enangelista nombra las naciones que alli estanan, a saber, Parthos, Medos, Elamitas, KZ

Mesopotamicas, Iudios, los de Caand My padocia, los del Ponto, los de Afia, Phrygia Paphylia, Egypto, Lybia, Romanos, Grecenies y Arabes.

Pues para que esto le tenga por verdad curre la milma razon, que alegamos idel Ecclypic; porquea no lo fercenia el Euangelista contra si portestigos hombres de todas las naciones del mundo. Los quales podrian dezir. Efta es vna grandiffi na falledad, porque yò fulano, y fulano nos hallamos prefentes en Hierufalen al tiempo, que .dizen auer effo acaecido, y nunca tal passò: y con esto, el Euangelista totalmente destruya el credito de lu Euangelio, lo qual no cabe en entendimiento humano.

cap.9.

No ay pues que dudar en los milagros que hizo Christo nuestro Saluador, ni los mifmos ludios los Ioseph. puedé negar, pues losepho vno de-1. 18. an- llos, los confiessa, porque tratando tiquitat, de las cosas que succedieron en tiempo de Tiberio Cesar, dize assi. Fuit autem ijsdem temporibus Iesus Sapiens vir (si tamen virum eum nominare fas est )erat enim mirabilium operum effector, & doctor omnin hominum, quilibenter audiunt quavera sunt. Et multos quidem Indeoru, multos etiam ex gentibus sibi adiuxit. Christus hic erat. Hunc accu-(atione primorum nostra gentis vivorum, cum Pilatus in crucem agendum de creuiset, non deseruerunt bi qui ab initio eum dilexerunt, apparuit enim cis tertia die iteru vinus, secundum quod divinitus inspirati Prophere, vel hac, vel alia de co innumera miracula futura effe predixerant Sed, & in bodiernum, Chriftianorum qui ab ip fo nuncupati funt, Gnome perseuerat, & genus. Quiere dezie Enefte tiempo, fue tefus

hombre fabio fi con todo es licito llamarle hombre ) porque cra hazedor de obras marauillofas, y enfenador de los hombres, que eyé de buena gana la verdad: y muchos de los Indies, y tanbien de los gentiles allegó affi. Efte era Chrifto:el qual Pilato fentenció a muerte de Cruz, por occasion de los principales hombres de nueftra gente: mas con todo esto no le detenpararon los que antes le avian feguido; que el les apareció despues de muerto al tercero dia refuscitado. fegun que los Prophetas inspirados por Dios autan prophetizado efto con otras marauillas que el avia de obrar: y hafta oy en dia perfeuera ellinage de los Christianos intitudos por este nombre por su respeto Todo efto dize Iofephos

Lo mismo testesica tanbienvna carta, que escrivio Poncio Pilato a Claudio Tiberio, referida por Pi- Pineda neda, y por nuestro Padre Beau- p.2.c. 20 xamis en vna homilia de la Passion con otrosmuchos. Donde dize, que dana ojos a ciegos, fanana leprofos, curaua paraliticos, echaua demonios, tenia poder sobre los vientos y andaua fobre las aguas de la mar. Contesta otra carta referida por Cassancu, y por Nicephoro Calix: Cessan. to, la qual escreuio Publio Lentulo de gloria proconful al Senado, dode declara mundi. la physionomia de Christo N. R. y dize en ella. Resuscita muertos, fana todas las enformedades, es ho bre de proporcionada estatura, rof tro aplifible, &c. Deotra carta, qef creuiò Rabi Ismael maestro de la Synagogade Calicut a Hierufale, aŭ en vida de Pôcio Pilato côfta lo mif mo. Anda esta carta en el princi io de las obras de S. Dionyfio Arcopa gita impressas el año 1555. por

Ambro

Ambrosio Abbad Camaldulese, do de dizceste Rabino, q Christo, Solution verbis suscibat mortuos, mudabat le projos, illuminabat cacos, & c. Constamas esto de los milagros que Christo hizo, de vn libro compuesto por los Rabinos, que se in titula de la Generacion de IESV Christo Nazareno, donde se dize que resucitó vn muerto, y sanó vn coxo, como lo resiere Nicolao de Lyra desputando contra ellos.

Pero que vos parece, que diran eftes ciegos para se desculpar desu incredulidad? Señalan vna donola causa defta virtud/que confiesfan tenia Christo para hazer mila. gros) diziendo, que la arca del teftamento estudo vna vez en el Teplo fobre vna piedra, y que debar xo de la arca estana declarada la manera con que feauia de pronun ciar bien el nombre de Dios tetragrammaton, que es el Ichoua. Y porque Christo informado por esca eferitura lo fabia pronunciar, ha zia eftes milagros. Excellente fabu la por cierto. No veen estos ciegos, que aun las mentiras que com ponen prucuan nueftras verdades. Cofa es llana, que folo Dios es el que por fi, o por sus Santos haze milagros I Qui facit mirabilia ma-Pf.135. gna folus, Dixo Danid. Y efto, que es hazer milagros en confirmació de alguna dotrina, que le predica como reuelada por Dios, es argumento enidente de que la tal dotrina dene fer ercyda, pues es de Dios, que nos habla por los tales 'Aug. E. milagros, como lo dixo San Aupist. 49. guftin. Deus (inquit) mirabilibus ope ribus loquitur. Y desta manera fuero hechos los milagros de Christo, a

cente Berrer le cuenta en la vide,

que refuicit o creinta y unites mu-

saber en confirmacion de su dotri na, y por el mismo fin los hiziero los Apostoles Sagrados inuocando fu nombre, y los Santos, que predicaron la Fe. Ni se puede dar caso en que Dios haga milagros, para prueva de alguna mentira, aunque fea mucho inuocado fu nombre, porque effo feria concurrir, para au torizar la tal mentira, y por configuiente mentiria Dios, o autorizaria mentira, que es lo mismo. Que mayor disparate, que hazer a Dios mentirofo, y aun en materias de ta ta importancia? Pues auergoçad. uos ciegos, y necios ludios de eftar tan amarrados a vueftras patra-B.S. Pablo renomes con one R.S. &

Y fi dezis que los milagros de Christo eran por poder del Demo nio: ya queda refutada essa respues ta, y adelante diremos alguna cola, mas. Aqui solamente digo, que si los milagros de Christo son atribuidos por vos al poder del Demonio, y a arte magica: que mas circustancias hallays en los de Moyfen, para los actibuyr a Dios? Ciere tamente no teneis aqui que re (pon der; porque la vida de Christo, y la de sus Dicipulos, su charidad, su humildad, su paciencia, y todas sus virtudes no tenian que ver co el Demonio; ni eran lus vidas inferiores a la de Moyfen. Demas defto, como podia fer, que el Diablo hiziese milagros, para defterrar del mundo la idolatria, y tantas abominaciones, y peccados, como auia en el? Que loco aurá en el mu do, que crea, que el diablo haga mi lagros contra fi mismo, y para dela terrar peccados, que el tanto deffea introduzir en el mundo?

eams to account of the tor

CAPITVLO. XXI.

labor en confirmacionale inviend

pe losmilagros que hiziero los sagrados Apostoles, y discipulos de lESVChristo: y otros muchos Santos.

Omo fea efte argumento de tanta inportancia, serà Inecessario detenermonos en el. En los milagros, que hizo el B.S. Pablo, tenemos con que roborar mucho efte argumento . Efcreuiendo pues este Santo Apoltola los de Theffalonica, les dize, que se acuerden, que no les persuadiò la dotrina del Euangelio con folas palabras, fino tanbien co milagros, y conel fauor, y gracia del EspiritoSanto, que en esta obra en treuino. Y alos Corinthios, pruena ser Apostol con los milagros, q hizo catre ellos. Signa (inquit) Apostolatus mei facta sunt super vos in omni patientia insignis in pro. digijs, & virtutibus. Argumento pues aora en la milma manera que argumenté atraz. Si efto que el Apostol dize no fuera assi, el se defacreditaua a si mismo, y se desho. raua, porque dirian los Theffalonicenfes, y Corinthios. Esto que dezis, es vua grande falledad, porque ningun milagro aueis hecho entre noforros. Yestono puede caber en entendimiento de hombre cuterrar poceados, que el tra erdo.

Quien podrá aqui cuentar los milagros que hizieron los demas Apostoles de Christo, de que estan llenas las historias Ecclesiasticas, donde fe cuentan fus vidas? Quien podrà cuentar los milagros que han hecho los fantos en confirmacion del Euangelio? Quien cuetará los milagros del Santiffimo Sacramento, de que ay libros llenos? Quien en pocas palabras po drá dezir las maranillas que ha hechola Virgen nuctra Señora?muehos dellos cuentan Dotores de tanta authoridad, que es locura no les dar credito, porque quien no crerá los que cuetan los fantos Dotores de la Iglefia, que tan agenos estanan de toda falledad? Vn San Chry fostomo homilia 2. contra la perfidia Iudaica, y homilia 4. fobre S. Mattheo. Vn S. Hieronymo en vna carta, que escriue a vna señora noble por nombre Leta. Vn Augoftino en el libro 22. de la Ciudad de Dios, y en el nono de lus confessiones. Vn Gregorio Magno en fus Dialogos, donde escrive muchas vidas de fantos Italianos. Vn Theo doreto, en la historia que escriue de Monges fantos, que alcanfó en lu tienpo. Vn S. Gregorio Nazianzeno en vn fermon que hizo en la muerte de su hermana Gorgonia. Vn S Cypriano en el fermon de lapfis, y en sus Epistolas. Vn S. Bernardo en la vida de S. Malachias. Finalmente, fuera cosa infinita re. firirefto. Nos canbien pondremos algunos en el discurso defte libro, y otros anemos ya puestos en el pri mero libro donde hablamos del mysterio de la sanctissima Trinidad, yadelante fe pondràn algunos mas. Allegan (time at the Charles

Las chronicas de las Religiones cuentan infinito defto. De S. Vicente Ferrer se cuenta en su vida, que resuscitò treinta, y tantos mu-

I. Thef

2.Cor. 12.

crtos

ertos, é hizo ochocientos, y tantos milagros. De nueftro P.S. Alberto he visto vnlibro escrito por vnSacerdote Drepanenfe, donde se cuenta grandissimo numero de milagros, que el fanto hizo. Que fanto canoniza cy la Iglefia fin que primero confte de muchos milagros que tenga hecho? Veafe la vida de S. Francisco Xauier, la de -nueftra fanta Madre Terefa de lefus, y otras affi de fantos modernos hallarseha, q resucitaro muertos, q diero salud a enfermos, y ghiziero infinitas marauillas en el nombre de lesu Christo, y por la fè que en el renian. Wall the board

Quiero ver si ay quien niege lo que cuenta el Emperador Antoni-

no Pio, y lo refieren aun nueftros milmos enemigos, que son teftigos fin fospecha, porque son Authores Gentiles, y escriuieron vidas de Emperadores Romanos, entre los quales es Amiano Marcellino, en Amian. la vida del Emperador Marco An Marcel. tonino Pio. Refiere tanbien este S. Iuffi. milagroS. luftino marryr y philo no marsopho, en vna apologia de nuestra 1yr. santa fè, que embio al Emperador Antonino Pio, al fin de la qual pone tres cartas de Emperadores,efcritas en fauor de los Christianos, y la tercera es del Emperadormarco Aurelio Antenino, eferna al Senado Romano por estas pala-

Mperator Casar Marcus Aurelius Antoninus, Cermanicus, Parthicus, Sarmaticus, populo Romano sacrog senatui, salutem. Notos vobis facio conatus meos, & succesus belli Cermanici, quantisq in hostico laborauerim difficultatibus, circumuentus à draconibus septuaginta quatuor intra nonum milliarium. Eos in propinquo esse indicarunt exploratores, & Pompeianus Magister militum conspectos esse mihi significauit. Itaq sensi me cum legionibus prima, decima, gemina, Euphra tensiq penê oppressum ab immensa colluuie, in qua numerabantur armatorum nongenta septuaginta quinque millia. Cumq non haberem eopias conferendas numero Barbarorum hostium, precabundus confugi ad opem patriorum numinum: à quibus neglectus, & in arctum redactus ab hoste; acciniquos Christianos pocamus. Ij perquisiti, bene multireperti sunt Infremui in eos, quod non debueram, vt posteà cognoui ex mi rifica eorum potentia. Qui mox rem aggressi sunt absq telis, armis, tubifq, nimirum ab horrentes ab istius modi paratu, & contenti Deo quem circunferunt secum in conscientia. Credibile est igitur (licet impros existimemus) Deum pro munimento habere in pectore ; prostrati enim humi non solum pro me deprecatisunt, sed, & pro prasenti exercitu, pecentes opem contra vrgentem sitim, & inediam, quintus enim dies erat exquo aqua carere caperamus, eramus quippe in hostilisolo, in ipso meditullio Germania. Confestim autem ve procubuerunt in facies, es preces suderut

K 4

mihi

mihi Deum, descenderunt de calo, in nosquidem frigidissimus imber, in nostros vero hostes grando mixta sulminibus, ve sine mora senciremus præsto esse inuistam opem Dei potentissimi Iam nuc igitur permittimus esse Christianos huiusmodi hominibus, ne forte contra nos tale quodpiam telum postulando impetrent: & Authorem me interpono, ne cuiquam Religio Christiana vertatur crimini. Quod si quis Christianu detulerit, hoc solo nomine quod Christianus sit, volo ve delatus Christianu se impune fateatur, modo nihil ei obijciatur præter Religionem dinersam: delator verò eius vinus comburatur, confessum autem compertumque Christianum nolo ad mutandam religionem induci, à prouincia praside suo relinquendum arbitrio; & hoc meum decretum senatus consulto ratum fieri volo, iubeoque proponi publice legendum in Traiani foro, vt inde porro transmittatur in provincias cura Verasij Pollionis vrbi prafecti. Huius quoque edicti transcribendi, viendique copiam permitto omnibus ex nostro exemplari publice in foro proposito.

Traduzida, dize affi . El Emperador Cefar Marco Aurelio Antonino, Germanico, Parthico, Sarmatico, al facro Senado, y pueblo Romano salud. Pareciome daros cuéta en esta carra de nuestros tra bajos, y del sucesso de la guerra de Alemania, y de los peligros, y difficuldades en que me he visto, eltando cercado dentro de nueue millas de setenta, y quatro Dragones (que eran las infignias de los enemigos.) De lo qual me dicron nocicia las espias, y Ponpeyano Macftro de Campo. Con lo qual mevi en gran aprieto, junto con las legiones de mi exercito, viendome cercado de infinita multitud de enemigos, en la qual auia nucue cientos, y letenta y cinco mil, y to- zieron oracion, no folo por mi, fidos armados. Y como yo no tuuie f se gente bastante, para romper con tan gran numero de barbaros,acogime con toda deuoció a los Diofes de nucftra patria: en los quales nos auia faltado ya clagua, effando

MITTE

ningen focorro halle. Entonces, viendome en tan grande aprieto, hize connocar a los que llamamos Christianos: de los quales se hallaron muchos: y contra ellos yo, me embrauefci, lo que no deuiera hazer, por el poder admirable, que despues en ellos conoci. Los quales començaron luego a tratar de nueftro remedio, y esto fin factas, ni armas, ni trombetas, como gente agena de todo efte aparato, contentos con el fauer de su Dios, que traen en su conciencia. Y es cosa creyble, que lo traen por armas, y defension dentro de su pecho, puefto calo, que los tenemos por inpios, y agenos de toda Religion. Ellos pues postrados en tierra, hino canbien por el exercito, pediedo socorro a su Dios contra la habre, y fed, que padeciamos. Pora que finco dias eran paffados, en q

entierra de enemigos, y détro del mismo coraçon de Alemaña Pues como ellos se postrassen entierra, è hiziessen oracion a vn Dios que yo no conosco, luego a la hora cayò del cielo sebre nosetros vna agoa frigidissima, y sobre nuestros contrarios vna tempestad de granizo, y de rayos. Con lo qual luego sin tardança, conocimos el socorro innincible de vn Dios potentissimo.

Por tanto, dende aora permittimos a este linage de hombres, que -fean Christianos, porque por ventura no pidan contra nofotros otra semejante tempestad. Y affi mando que no fe tenga por crimen a nadie la Religion Christiana: y si alguno accufare al Christiano, por solo titulo de Christiano, quiero, que al acufado ninguna pena fe le dè, por este titulo, no aniendo en el otro del cto, y el acufador mando que sea quemado viuo. Y este decreto mio, y del Senado, quiero, q fea firme, y valido, ymando que fea fixado en la plaça de Trajano, para q publicamente pueda (er vifto, y leydo:y de ahi sea embiado a las provincias, por orden de Verafio Pollion Gouernador de la Ciudad. Affi milmo doy licencia, para que todospuedan tresladar efte nueftro ed cto, conforme al original, que publicamente fue propuetto en el lugar susodicho.

Esta es la carta del Emperador.
No aurà prudente alguno, que dexe de dar credito a historia tan cierta: y por aqui se echarà de ver,
con quanta razon se llama en las
escrituras nuestro Señor, Dios de
los exercitos, puesen vn momento desbaratô vn exercito tan poderoso.

CAPITVLO. XXII.

En que se escriue el milagro famoso con que el Rey Don Alonso Henriques, pri mero de Portugal, venció a sinco reyes moros en campo de Orique.

ponho minhasmaos, que co mile-

read peccador vi com effor othos Or ser tan miraculosa la vi-toria que vuo clRey Don Alonfo Henriques primero de Portugal en campo de Orique, de finco Reyes moros, la pondre aqui, segun el mismo Rey la refiere en vn juramento que hizo en Cortes, en la Ciudad de Coinbra, veinte y tres años despues que vécio la batalha, Efra efte juramento en el real Monasterio de Alcobaça, legun lo dize el Dotor Fray Bernardo de Britto en su Chronica de Ciftel libro 3. cap. 3. y fue hallado en el carcorio del mismo Monasterio, siendo Abbad General de la Orden el P.Fr. Francisco de fanta Clara, Haze mencion tanbien de-Rejuramento Duarte Galuan, que por mandado del Rey Don Manuel recupilóla chronica del dicho Rey DonAlonfo Iren, vna Chronica antigua que aydel mismoRey Do Alonfo. Por dode no se puede dudar desta relacion. El original defte juraméto eftà en lengua Latina. Pero aqui lo pondremos en Portuguez, legan lo traduzio el mismo Fr. Bernardo de Britto. Y dize allian R. sasto no obno si

## Iuramento del Rey Affon(o.

V Affonso Rey de Portugal filho do Illustre Conde Henriqué, & neto do grandeRey Dom Afonso, diante de vos Bispo de Braga, & Bispo de Coimbra, & Theoronio, & de todos os mais vassalos de meu Reyno, juro em efta Cruz de metal, & nefte lipro dos Santos Enangelhos em que ponho minhas maos, que eu milerauel peccador vi com eftes olhos indignos a posto Senhor Ielu Chri-Ro estendido na Cruz, no modo feguinte. Eu estaua com meu exercito nas terras de AlemTejo, no capo de Ourique, para dar batalha a Ifmacl, & outros quatro Reyes Mou ros, que tinhão com figo infinitos milhares de gente, & minha gente remerola de lua multidão, estava atribulada, & trifte fobre maneira: & tanto, que publicamente diziao algus, ser temeridade acometer tal iornada. E cu enfadado do que ouvia, comecci a cudar comigo que faria: & como tiue ffe na minha téda hum liuro, em que estaua escrito o testamento velho, & o de Iefor Christo, abri o, & li nelle a vito. ria de Gedeon, & diffe entre mi melmo: Muy be labeis vos Senhor lesa Christo, que por amor vosso tomei fobre mim efta guerra contra vossos aduersarios: em vossa mão està dar a mim, & aos meus forcaleza para vencer eftes blasfemadores de vosso nome.

Dicas estas palauras, adormeci fobreoliuro, & comecei asonhar que via hum homem velho vir para onde cu cftaua, & que me dizia:

Affonso tem confiança, por que venceras, & deftruiràs effes Reys inficis, & desfarás fua potencia, & o Senhor se te mostrarà. Estando nesta visão, chegou Ioão Fernandes de Soufa meu Camareiro, dizendome:acordai fenhor meu, por que rstà aqui hum homem velho;q vos quer falar. Entre ( lhe refpondi)sehe catholico.

E tanto que entrou, conhecifer aquelle quen o sonho vira : o qual me diffe. Senhor tende bom coração, vencer is, vencereis, & não fereis vencido, fois amado do Senhor, porque fem duvida pos fobre vos. & fobre volla geração depois de vosfos dias, os olhos de sua mifericordia atè o 16. decendente, no qual se diminuità a sucessao, mas nella assi diminuida, elle tornará a por os olhos, & a verà. Elle me mãda dizernos, que quando na feguinte noite ounirdes a campainha de minha Ermida, na qual vino ha feffenta & feis annos guardado no meo dos infieis com o favor do mai Alto: favais fora do real sò fem nenhus criados, porque vos quer moftrar fua grande piedade.

Obedeci, & postrado com muita reuencia em terra venerei o embai xador, & quem o mandana: & como posto em oração aguardasse o fom: na fegunda vela da noite ouui a campainha; & armado com elpada, & rodela fahi fora dos reais. & vi subitamente a parte direita contrao Nacente hum ravo refplandecete, & indole pouco, & pou co clarificando cada hora, le fazia mayor: E pondo de propofito os olhos para aquella parte, vi de repente no proprio rayo o final da Cruz, mais resplandecente que o Sol, & a Ich Christo crucificado

nella

nelle, & de hua, & da outra parte hua copia grande de mancebos resplandecentes, os quaes creo que

feriao os fantos Anjos.

Vendo pois esta visa pondo a parte o escudo, & espada, & lançado em terra as roupas, & calçado me lancei de bruços em terra, & desseito em lagrimas comecei de rogar pella consolação de meus vas salos, & diste sem nenham temor. A que sim me apareceis Senhor? Quereis por ventura acrecentar a

fè a quem tem tanta? Melhor he por certo, que vos vojão os inficis, & creão em vos; que eu que desde a fonte do baptismo vos conheci, por Deos verdadero Filho da Virgem, & do Padre Eterro; & assi vos conheço agora. A Cruz era de marauilhosa grandeza, levantada da terra quesi dez conados. O Senhor com hum tom de voz suare, que minhas orelhas indignas ounirao, me disse.

contrario, for maldico do Sendo

Ao te apareci deste modo pera acrecentar tua se, mas pera sortalecer teu coração neste costicto, es sundar os principios de teu Reyno sobre pedra sirme. Consia Assonso, porque não so venceràs esta batalha, mas todas as outras em que pellejares contra os imigos de minha
Cruz. Acharàs tua gente alegre, es esforçada pera a pelleja, es te pidirà que entres na batalha com titulo de Rey. Não ponhas duvida, mas
tudo quanto te pedirem lhe concede facilmente. Eu sou o sundador, es
destruidor dos Reynos, es Imperios, es quero em ti, es teus descendentes sundar pera mim hum Imperio, por cujo meo seja meu nome publicado entre as nações mais estranhas. E pera que teus descendentes conheção quem da o Reyno, comporás o escudo de tuas armas do preço com
que eu remio genero humano, es daquelle por que sui comprado dos Iudeus, es ser me ha Reyno santificado, puro na se, es amado por minha
piedade.

Eu tanto que ouui estas cosas, postrado em terra o adorei, dizendo: Porque meritos senhor me mostrais tao grande miscricordia? Ponde pois vossos benignos olhos nos successores que prometeis, & guardai salua a gente Portuguesa. E se acontecer que tenhais contra ella algum castigo aparelhado, executayo antes em mim, & em meus descendentes, & liurai este pouo, que amo como a vnico silho. Cosintindo nisto o Senhor, disse. Não se apartará delles, nem de ti nunca minha misericordia, porque por sua via tenho aparelhadas pera mim grandes searas, es a elles escolhidos para meus

Segadores em terras muy remotas.

Ditas estas palauras de sapareceo, & cucheo de confiança, & suauidade me tornei para o real. E que isto passasse na verdade, juro en Dom

Dom Affonso pellos Santissimos Euangelhos de lesu Christo tocados com estas maos. E por tanto mando a meus descendentes, que pera sempre sucederem, que em honra da Cruz, & finco Chagas de lesu Christo, tragao em seu escudo finco escudos partidos em Cruz, & em cada hum delles os trinta dipheiros: & por timbre a serpente de Moyles, por ser figura de Chris fto, & efte feja o tropheo de noffa geração. E se alguem intentar o contrario, seja maldito do Senhor, & atormentado no Inferno com Respondese algunas du-Iudas o tredor. Foy feita a prefente carta em Coimbra aos vinte & poue de Outubro, era de mil & cento & fincoenta & dous.

Euel Rey Dom Affonso. Ioão Metropolitano Bracharense. Ioão Bispo de Coimbra. Theoronio Prior. Fernão Peres copeiro Mor. Pero Paes Alferes mòr. Vaíco Sãches. Affonso Mendes Gouernador de Lisboa. Gonçalo de Sousa procurador de entre Douro, & Minho. Payo Mendez procurador de Visen. Sueiro Martinz procurador de Coimbra, Mem Peres o escreueo por Mestre Alberto Cancelario del Rey.

En esta relacion que aqui haze el buen Rey Don Alonso no sola. mente vemos el milagro de lavitoria, fino tambien la profecia de vna mudança que vuo en su decenden cia en la decima fexta generacion, que fue la del Rey Don Sebastia, que se perdiò en Africa; en el qual se desminuyó la succession en quato no vuo mas Rey Portugues, y le anexò este Reyno a los estados de E pana. Pero en ella assi desminuidi pulo Dios los ojos, en quanto no quitò efte Reyno a los decendien-

mod

tes del mismo Rey Don Alonso, pues el Catholico Rey Don Phelippe Segundo, que hereco efte Reyno, fue tambien decendiente del milmo Rey Don Alonio, pues fue niero del Rey Don Manuel de Portugal, y por confeguiente los decendiences del mismo Philippo fon tambien decendientes del mifmo Rey Don Alon(0.) allog ragor falos, a differen nombem comor.

A que fin me aparceruSchhor? CAPITVLO. XXIII.

das acercade los milagros.

Cerry Jednamin con Odrá alguno dezir, ficantos milagros se hizicron antiguamente en confirmacion de la fè Catholica, por que no vemos tambien en nucltros tiempos ofta multitud de milagros? A efta August! duda responde San Augustin por lib. 22. cstas palabras: Possem quidem di deCinit. cere necessaria fuise miracula, prius cap. 8. quam crederet mundus ad hoc vt cre deret mundus: qui (quis verò adhuc prodigia vt credat inquirit, magnis est ipsetrodigium qui mundo credentente non credit. Yo pudiera (dizeel Santo) latisfazera efta duda con dezir, que los milagros folamente fueron necessarios para creer el mundo, y quien despues de creer al mundo pide prodigios, el mismo que assi duda es vn gran prodigio. Pero no dexael milmo Santo de cuentar alli algunos milagros de que el fue teftigo, particularmente fenala algunos, que fe hizieron con las reliquias del B.S. Efteuan Protomartyr.

gelia.

Exed.7.

yo digo tambien a esta duda lo que D. Greg. dixo San Gregorio Papa. Ve ad fihom, 29 dem cresceret multitudo credentium in Euan miraculis fuerat nutrienda, quia & noscum arbusta plantamus, tandiu eis aquam infundimus, quousque ea in terra ia coaluise videamus. At si femelradicem fixerint, irrigatio cef-Jabit. Tracel Santo aqui vna comparacion muy buena del regar que fe haze en los arboles quado fe platan para que crescan. Pero despues de ya crecidos, no ay para que le echar agua. Assi se vuo Dios en la fundacion de la Iglefia.

Otra femejança me parece tambien muy acomodada a efte propofito. Haze vn hobre vna cafa, o vna Iglefia de boueda, para que no caya esta boueda en quanto estuuiere la cal poco enxuta, y poco firme, po nele debaxo con que se sustente q es lo q llaman fimples. Despues q la obra està segura, de q sirue el simples fino de affearla? Pues afsi paffa el negocio en el edificio de la Iglefia: en quato la obra estuno poco fir me fue necessario el simples de los milagros: mas despues de estar la obra fegura, no firue el fimples fino de affearla. A si vemos que dixo el buen Rey Don Alonso Henriques en el capitulo passado a Dios N. S. Milagros para mi Senor no son recessarios, sino para los Moros. Y de vn Obisposanto se lè, 9 llamadole para ver vn milagro del Santissimo Sacramento, respondiò, q no queria yr ver el milagro, para que su fè fuesse de mas merecimiento.

Para efto se entender mejor, deuemos notar, q en los actos de la fè cocurre Dios, y cocurre nueftro libre aluedrio: lo mismo es en los demas actos meritorios. Y orapios co curre mas, ora menos. Y tambien el libre aluedrio ora pone mas de fu

parte, ora menos: mas estaladiffere cia, en quato nosotros hazemos mas de nueftra parte, tato es mayor el merecimieto, y tato Dios qui da mas honrado, despues q el objeto eftá sufficieremete propuetto. Pues como Dios N.S. pretêda su mayor hora, y nueftro mayor bié, no coue nia q los milagros q se hiziero en la primitiua Iglefia, se hiziessé en tata quatidad en el processo della, pues la ordé de la diuina providécia, y la luanidad co q gouierna el mudo pi de ctra cofa. Esto mismo vemos en los hobres agouierna co prudecia, los quales no hazé fiépre quato pue de, fino lo q conviene, fegu lo pide las circunstancias occurrentes.

Para cofirmació desto firue mucho lo q dize el Angelico Dotor S. Thom. q los milagros q se hizieron quado luego se começo a predicar elEuangelio, por Christo, y por fus Apostoles, y discipulos aun todavia duran,no formal, fino virtualmete. D. Tho. Palabras del Sato: Hac(inquit) tam cotra ge mirabilis mundi couer sio ad side Chri tes c. 6. stiana indiciu certu est prateritoru fig noru viea viterius iterari necesse no fit cu in suo effectu appareat enideter: etenim omnibus signis mirabilius est. si ad credendu tā ardua ad operādu tā difficilia & ad speradu ta alta, mudus ablg; mirabilibus signis inductus fuif set a simplicibus & ignobilibus homi nibus. De manera q(dize el Santo) los milagros passados aparecen aun Oy euidétemête en sus effetos, ni es necessario 9 fean otra vez hechos. Assi como quado vemos humo sin q veamos el fuego dezimos, q dode sale humo està fuego: assi quando vemos la couer fion q fe hizo en el mundo por vnos fimples, y pobres hombres, vale bien la consequécia: Lucgo hizieronse algunas maranillas, y obras prodigiosas, para que

los

los hombres hiziessen tal mudança en sus vidas.

Digo mas, y argumento assi con el mismo Santo Dotor en las palabras (pfodichas. O la Fe de Chrifto le persuadiò co milagros, ò no; si se persuadiò con milagros, esso es lo que queremos prouar : si no se hizieron milagros, ahi os darè vn milagro mayor que todos los milagros juntos, y es persuadirse los hombres a creer cofas tan altas, y esperar cosas tan arduas, y obrar tan diferentemente delo que obrauan, fin que viessen milagro alguno; puede fer mayor milagro que efte? Ay algun hobre que tenga juizio que no vea la fuerça defte argumente?

Quanti mas que el argumento puesto arriba no pide mas que razon por que se hazen tantos milagros aora como al principio de la Iglesia; pero no se puede poner en duda que se haga muchos, especialmente donde de nuevo se predica la Fé, como costa de muchos libros modernos que dello tratan. En especial en las cartas que los P. de la Copañía de Iesus embian de Iapon se dize mucho desto, y en las vidas de los Santos modernos, como ya a-

uemos dicho.

## CAPITVLO. XXIII.

Prosiguense las dudas acer ca de los milagros.

Odrà alguno dezir tambien desta manera. Aunque es verdad que aquellos milagros q auemos referido atraz sue; ron hechos por Christo, y sus Apostoles, y discipulos en la apparencia exterior: con todo esso donde me constará a mi que sucron ver-

daderos milagros, pues vemos quo por arte diabolica fe hazen grades prodigios, los quales a penas se pue den discernir de los verdaderos mi lagros, como confta de lo que hizieron los Magos en Egipto. Iten de los que ha de hazer el Antichri- Exod.7. to, que serán tales prodigios, Vt ! fi fieri potest )per ea inducantur in er. Matt. 4. reremetia electi, como dizcel Eua gelio. Efto es que aun los escogidos eftaran en gran peligro de juzgar aquellas obras por verdaderos milagros. Lo mismo se colligedel cap. 13. del Apocalypie. Iten los hereges dizen, que tambien hazen milagros. Lo mismo refiere Terrulliano en fu Apologetico c. 22. y 23. Tertull. de los gétiles. S. Augustin lib. 10. August. de Civitate cap. 11. y Eusebio en Euseb.

el libro 4. y 5. de su historia.

No obstante esto dezimos con eftes milmos padres, que ay muchas señales por donde se distinguen los falfos milagros de los verdaderos. Primeraméte en las obras de Christo se deue notar, q aunque los Fariseos ozanan calumniarle de que echaua Demonios fuera en vie tud del Demonio, nunca se atrenie ron a dezir q fus obras miraculofas no tunieron miraculolos effetos,co mo de q Lazaro verdaderamente no resucitasse; y de q los ciegos verdaderamente no quedassen sanos, y otros semejates, Deuemos pues en eftas obras confiderar primeramete la continuacion, y perseucrancia del effeto, lo qual es grandissimo indicio de la verdad : porque lo que se haze con ficcion, subitamente buelue a lo que era: y assi la muerte de Lazaro por quatro dias le proud que fue verdadera, y despues se prouò tambien la vida que se le restituyó por largos años. Anadenie a cito les cifcctos.

por

por los quales la tal verdad fe manificita, quales principalmete fucie fer las acciones de vida, como es ver en el ciego de su nacimiento.

La tercera circunftancia, yfenal, es la multitud, y frequencia de los tales effectos con todas las feñales, è indicios de la verdad que suclen tener to das las cofas que traemos entre manos. Porque con que mavor euidencia puede conftar fer algunvino verdadero vino, de lo que fue aquel en que Christo connertió la agua? Donde es la quarta fenal los muchos modos de obrar los tales milagros, a faber por impe rio, por oracion hecha a Dios:anadiendo juntamente otra obra propria de Dios, cemo manifestacion de los penfamientos occultos del coraçon: lo qual Christo Nuctiro Redemptor muchas vezes hizo. Demas desto se deue considerar el fin de las tales obras, porque no fe pretendia por ellas cofa alguna teporal, y humana, ni cofa mala, ó indecente, antes la rectitud, y fantidad de vida, y coftumbres, y el conocimiento del verdadero Dios, è impugnacion del mismonemonio. Lu go no se puede conjecturar fal fedad en eftes milagros con alguna Aug.ep. razon que tenga apparencia.

Finalmente argumenta muy bié 49.9.6. San Augustin desta manera. O todas las colas que en fauor de nucltrafé se cuentan son falfas, ó alguna es verdadera. Lo primero no fe puede dezir, por lo que auemos dicho. Si admittimos lo fegundo, por el mismo caso auemos de dezir, que es Dios Author, y cofirmador desta dotrina. Y assi de vn milagro podemos colligir, que tambien los mas que se cuentan con semejante authoridad fon verdaderos : por Dias

quanto no ay mayor razon en vno. que en los otros. Y defta manera de la verdad de los milagros de Christo podemos muy bie colligir, fer tambien verdaderos los que hazian los Apostoles, pues los hazian por el milmo fin, y con la milma virtud como ellos dezian. Y el mifmo argamento fe puede hazer en los demas Santos, que obraron milagros.

Puedese replicar, q no repugna a la bodad de Dios hazer milagros. algunasvezes por medio de hobres 1. Corin. malos, pues es Gratia gratis data el 13. hazerlos y se collige de S. Pablo: Si habuero omnem fidem ita vi montes transferam, charitatem autem non habuero, &c. Lucgo aunq confte fer los milagros verdaderos, no confirman baftantemente la credulidad de la fè. Pues si vn mal hobre puede hazer milagros, podrà tambien hazerlos para engañar. A esto se responde, que los milagros se haze de dos maneras: primera fin respeto a alguna verdad, que por ellos se tenga de confirmar, mas folo por el prouccho que de aby refulta, como es dar falud a vnenfermo, ò co sa semejante. Segudo se haze tambien para restimonio de alguna dotrina fer verdadera, y creyda por tal. Del primero modo es verdad, q puedeDios hazer milagros por me dio de hobres malos, auq por verura acaece esso muy pocas vezes. Y essas que son, es mas por respeto de la fè de aquellos por cuyo respeto se haze, que por el quelos haze. Pc- Aug. de ro del segundo modo es impossible que se haga milagro en confirmacion de falsedad, porque se seguiria cap. 6. cooperar Dios en la mentira, y fer teftigo della, como dize San Au. P.9. 43. gustin, y Santo Thomas. 6 44.

Lz CAP. que ca los orros. Y defin manera de l'XXX de CAPITYLO LOS de Christo podemos may bio collegir,

icr tambien verdaderes les que ha-

quanto no sy mayor razon so vno,

En que se restere vn caso muy notable, y muy prodigioso.

Prodefe replicar, on no repugna

N caso notabilisimo me parecio bien referir aqui de que vuo muchos testigos, è yo soy vuo dellos, el qual sucediò en esta Ciudad de Lisboa a treze dias del mes de Março de 1627 el quarto Sabbado de la quaresma, y sue desta manera.

Cerca de la Iglesia de Nuestra Senora de Loreto mora vna lenora biuda, Ilamada Dona Maria de Portugal, hija de Don Enrique de Portugal, y de Dona Anna de Taide. Tuuo esta señora vn solo hijo de su marido Don Luis de Almeida, el qual hijo (e llamana Don Antonio de Almeida, hombre de treinta y dos años, cafado con vna senora llamada Dona Magdalena de Tayde, de la qual tenta diez hijos, y morana en el campo de Santa Clara, Veniendo pues este Don Antonio de Almeida en viernes doze de Março del dicho año en medio de dos . Caualleros por cierta parage cerca del Castillo, vino rodando vna grande piedra por el monte abaxo, y dandole en la cabeça, le derribò del cauallo, y le matò: aunque bien tuvo lugar para apretar la mano al confessor, y dar materia de ablolucion, que el sacerdote

CAP.

de tres quartos de hora que durò vino, y en este tiempo sue tam-

Supo su madre efte desuenturado successo, y fue cal su sentimiento, que se imagino acabaria la vida, porque effaua entonces muy mala de varias enfermedades, que le duran ay mas de treinta y fincoaños, estando todo este tiempo quali fiempre en cama. Como yo la confiello muchas vezes de treze años a esta parte, embiasonme a dezir de su casa la fucra a confolar, y alsi fuy al Sabbado leguiente treze de Março pellas quatro horas de la tarde, y le dixe tantas colas acerca de la paciencia, y conformidad con Dios por espacio de quatro horas, que me pareciò no podia ella espedeue con las mas

Pero pinguna demonstracion le vi de que se consolasse con mis palabras; porque ni me hablò, ni podia hablar sinoestaua en la cama muy slaca, ycomo atontada, con las manos trauadas vna de otra sin hablar cosa alguna, que solamente quando supo aquella miserable nue ua diò dos gritos muy altos, diziedo: Señor donde esta my hijo? No me respondeis Señor? y luego callò sin mas hablar.

Eran ya ocho horas de la noche (y en este tiempo se embarcaua el cuerpo del defunto para
yr a sepultarse en Santaren) yo
no sabia que me hazer; porque si
me yna para my conuento, dexaua la enferma en riesgo de muerte aquella noche (porque ya digo estaua sflaquissima, y no ania
comido cosa alguna ania treinta
y tantas horas.) Tomè yn con-

(cjo

sejo que siempre tuue por de mucha importancia; y sue hazer con los citcunstantes (que luego nombrare) que rezassemos todos vnas Litanias de nuestra Señora, paraque acudiesse a tan extrema neces sidad. Y assi las rezamos de rodillas con la mayor deuoció que nos sue possisible. Acabadas las Litanias hablé yo con la enferma con estas palabras.

Senora Dona Maria vo tengo alcançado que v. m. no le confuela en tan gran afflicion con palabras, lino que es menefter mas, y lo mas no puedo yo. Veo a v. m. eftar desconsolada por esta muerte, no solamente como madre, sino como madre christiana, que crè que ay Ciclo, & infierno, y como no fabe qual de las dos fuertes acaeció a su hijo, està affligida no solo por su muerte, sino por su saluacion. Que para consolar a vna madre prudente de la muerte de vn hijo bastan palabras: mas para consolar a vna madre tan catholica de tal muerte son menester obras. Fue cosa notable que en le apuntando la causa principal de su afflicion, luego por fenales exteriores fin poder hablar fino con los ojos, manos, y cabeça, mostrò ser verdad, que no (entia la muerte, fino la qualidad della: y assi no cessaua de preguntar al senor por su hijo. Auiame yo con ella hafta aqui como yn cirujano, que auiendo de poner el molificativo en la parte lesa, lo pone en otra parte, y asi no apronecha. Por aqui va tambien la cura de los affectos.

Yo le dixe entonces vna authoridad de San Pablo, en que estudo 2. Cor. I su remedio, a saber que Dios nuestro Señor. Est Pater misericordia. rum, & Deus totius consolationis qui consolatur nos in omni tribula. tione nostra. Tenemos, dize, vo Dios que es gran artifice de confolaciones: por que no ay desconsolacion, paraque no tenga fu cololacion, si quisiere remediar la: y puede hazerlo, y fuele hazerlo muchas vezesa quien se lo pide. Crè v. m. efta verdad, que nos dexò escrita San Pablo inspirado por el Spirito Santo ? Respondió si con la cabeça. Y paraque el acto de fè fuera mas fuerte, y le despusielle mejor para la merced que el Señor le queria hazer, la examine en la fé por tres, o quatro vezes, diziendo : Es verdad que el Señor Iclus tiene poder para remediarla? Respondio, sie (Tenia yo en las manos vn Crucifixo depotissimo, cuyas llagas ella bezò:) profiguiendo la platica dixe. Puedeauer alguna falsedad en estas palabras que los Catholicos dezimos ser reneladas por Dios para nuestra consolacion? Respondiò. No. De manera (digo) que en efte Señor eftáluego el remedio de su afflicion. Eya pues hermana mia pregunte a este Señor por su hijo Don Antonio d'Almeida, el sabrà dar cuenta del, yo no lo sey. Y mire que este Senor tiene obligacion de remediarla, porque como v.m. eftá tan desconsolada, en quanto christiana, y el la hizo chriftiana, por honra suya le ha de acudir: que si el ino la hiziera chriftiana, eftupiera folamente descon solada como madre, y para essa des cofolació no faltarian palabras bue nas, y razones prudentes q fe la qui tarian o moderarian. Aqui creciò grandemente la fe desta enferma. y assiempeçó a hablar con el Senor crucificado defta manera.

L<sub>3</sub> Eya

Eya Senor dadme cueta de my hij : q hiziftes de my hije? A dode eftà my hijo ? Que es efto Senor ? Que peccados ton los mios por do de assi me castigastes?dezidmelo, yo quiero hazer penitencia dellos. Theinta y tantos anos ay que teneis fobre my la vara de vuettra justicia findexarlograrme vna hora de falud con tantas, y tan varias enfernadades, y aora puliftes el fello a todos eftes caftigos con vintalca-Rigo? Donde eftá vueftra milericordia my Dios? Yo no foy Chriftiana? Por yentura no creyo en vos con tantas veras que por vos daré my vida? Pues porque me tratais defta manera? Si yo tengo algun peccado occulto que no fepa, dezidmelo, que en la plaça lo dirè, fi es necessario para my remedio.

Eftuuo la enferma con eftas, y semejantes razones vn quarto de hora, poco mas o menos, y los circunftantes effauamos muy admirados de verla, y oyrla. Entonces dezia yo en my coraçon lo que San August. Augustin dixo en ocasion temejan lib. 22. te: Señor fi eftas oraciones no cyes deCinit. dime que oraciones son las que oves? Y la verdades, que la fè creciò mucho a los q alli estavamos, ye tenia por cierto que ella feria confolada; pero de que manera, yo no lo fabia. Pensaua que tendria algun fentimiento interior, o alguna vision por suchos que la consolasse. Y la misma enferma me di. xo despues, que se sentió en aque. lla ocasion confètan esforçada, q estana cierta de ser consolada : mas que le venia a la imaginacion, que el Señor le haria alguna feñal con losíojos. Estando como digo con

eftas razones en altas vozes habla-

do con el fanto Crucifixo que yo

Eya

tenia en mis manos, bolnicle a my diziendo, que el Señor le no dezia cosa alguna, que le cixera yo donde eftaua su hijo, porque cila no podia sufcir tal pena como sentia en su coraçon. Yo le belui a dezir. Schora lu hijo eftà en Purgatotio, que es camino para el ciclo, pe ro esto como lo digo yo, no puede confolarla. Hable mas con efte Se nor, que Est Deus totins confolationis, & consolatur nos in omni tribulatione nostra. Que yo soy vo gufanillo, y voa hormigilla de la tier ra, y no puedo co folar a v. m. en tal caso como este. Ella boluiò a hablar al Christo con ansias terribilisimas, y con razones efficacity fimas que le alegaua; y viendo que fu pena no menguaua, aunque la confiança de fer de pachada yua creciendo: me dixo fegunda vez. Padre Fray Luis, donde eftá my hijo? digame alguna cofa de my hijo. Yo le bolm adezir: señora està en Purgatorio en camino para el Cielo. Ella me arguméto assi : y si no le cofesso como es esso? Respo di. No se engane senora, que apreto la mano al confessor por vezes, y le absoluieron, y olcaron, y esto con attricion bafta para se salvar. Respordiome como pudo, que no eftana fatisfecha con tal cofession, ni se consolaua con esto. Replique yo: fi v.m. aora que no puede hablar claramente me diera materia por feñas, y la absoluiera, no ba-Raua para se saluar si tuuiera attricion? Si por cierto. Pero hable mas con este Señor, ya que mis palabras no le consuelan. Ella se boluio la tercera vez a hablar al Christo con efficacia grandissima, y vnas palabras llenas de extraordinaria fè. Finalmente vna oracion qual

cap. 8.

acon-

Psal, 61 aconsejaua Dauid. Effundite coram illo corda vestra. Es grande modo de oracion e de destamamiento de coraçon aute los ojos dumos, re-

> presentando al Señor los mas intimos retretes de nuestra alma, nuestros bienes, y nuestros males, apútandole varios titulos de su parte, y de la nuestra para nos remediar.

Aqui sucediò entonces el estupendo cato, porque la mano elquierda del Christo le quito de la Cruz, quebrando el clauo que era de palo negro muy fuerte: y tanto que la enferma viò el braco apartado de la Cruz, empeçò a clamar con mas fè, y luego passado espacio de vna Aue Maria, el clauo de los pies falio todo para fuera, y lue go imediatamente quebi ò el clauo de la mano de echa, y de repente la enferma di lenlaçò las manos, q hasta aquel punto tenia enlaçadas vna con otra avia mas de diez horas, y el cuerpo del Señor cavo fobre fus manos, y luego lo pulo lobre el coraçon, quedando quietiffima, y estando con los ojos serrados le tenia con mucha deuocion fin hablar poco, ni mucho, y quedando los circunfrantes con los cabellos erizados (vo de my digo que alsi quede) de panor, viendo tal lucello, y me durò este pauor por muchos dias 19 d al 19 348

Los que estunieron presentes a a este sucesso, son todos viuos oy, y son primeramete la enferma Dóna Maria de Portugal. Iten su prima, y cuñada Doña Luiza de Villena, muger que sue de Don Manuel de Portugal, hermano de la misma enferma. Estava mas el Medico Ruy Fernadez Dalmada: estava yo, estava Helena Figuera, y Valétina Machada criadas de la enfer-

ma, y Luiza R bela hermana de Valentina Machada. Iten Valentina, y Mariana criadas tambien de la misma enferma.

Esta fue la sustancia del sucesse. Vamos a los effetos. Deziame en aquelciempo la feñora Doña Luiza de Villena: Padce Fray Luis no mira ami prima como esta qui ta? No ha aduertido cofa tan grande como aqui sucediò? Yole dixe, li fenora, bien lo veo: y luego hablan do con la enferma, le dixe. Schora Dena Maria estamos todos muy suspensos con esto que auemos vifto; diganos v.m. fae efto merced de Dios, o no? Respodio con la voz mas clara algun tanto que dantes: muy grande, muy grande, muy grade merced. Preguntèle mas: Está v.m. ya confolada en (u aflicion? Respondio, mucho, mucho, mucho confolada. Entonces dimos gracias a Nueftro Senor por tan grande merced como quizo hazer en nueftra presencia para consolar su fierua. Y fue la confolacion tal, que en su coraçon no fintiò en adelante pena por efte caso que no pudiesse llenar muy bien. De manera que fe le quitò aquel vehemente dolor, q la affigia, y la ponia en punto de morirle. Lucgo le truxeron ce comer, y comiò, y le confesso, yhablaua en la muerte de su hijo como si fuera ya cola muy antigua. Y verdaderamente suplio el Señor lesus por si la falta del hijo: y fue confideracion esta del Duque de Bragaça Don Theodofio con quien efta señora tenia deodo. Porque quando le refirieron el sucesso, respondio chas priabras: Sin duda quizo dezir Christo con esta accion : Ya que lloras por tu hijo, aqui me tienes en lugar de tu hijo. Tambien

L 4

podc-

HARI

podemos dezir que le dixo con esta obra. Quitome de my Cruz para mostrar que tambien te quito de la

tuya.

Y soy yo buen testigo de que la memoria deste succiso no solamente consoló a esta señora por la muer te de su hijo, mas tambien entodas las occasiones en que se vè assigida por sus enfermedades, trayédole yo a la memoria esta merced del Señor, y diziendole: mire señora que quien tanto cuydado tuuo de v.m. en aquella ocasion de tanta agonia, aora no la dexarà. Y sepa que este Señor por todos se pusoen la Cruz, y por v.m. pusose, y mas quitose della. Notablemente se consuela con esta memoria.

Yo conficsso que alguna fuerça me hize a my mismo en escriuir lo que aqui escriuo: pero veo que a no hazerlo yua contra el parecer de personas muy qualificadas que m han dicho lo escriviesse para honra de Dior, y memoria de los venideros: y entre ellos fue el Reuerendo Dotor lorge Cabral de la Compania de lesus Recedor defte mismo libro. El qual me dixo, que de ninguna manera dexasse de escrivirlo. Yel Reue endo P. M. Fray Thomas de Santo Domingo fue del milmo parecer. Otra caula vuo tabien para hazerlo; y es que efte lucelfo fe cuenta de muchas maneras, y algunos lo tienen por cofa fabulofa. A mi me lo tienen pregutado mas de duzientas personas; y assi es bien escriuirlo, para tenermos adonde nos remittir, y ahorarnos de trabajo.

Y porque nadie quede con alguna sospecha en esta materia, pareciendole que los clauos no estarian bien suertes. A esto responden

los de aquella cafa, que agrel Ciucifixo ania muchos años que fuera hecho, y nunca se desclauó, ni se le quitò clauo alguno, porque ellos todos eran muy fuertes, y estauan muy bien clauados, y la imagen de palo leuissimo. Y demas desto la di uina prouidencia tomó los puertos totalmente a la incredulidad, ordenando que nitodos los clavos le falieffen hazia fuera, ni todos quebraf fen, fino el de los pies fe falieffe, y los dos de las manos fe quebraffen: yelto todo en el modo referido, contales circunftancias anteceden tes,y concomitantes. Y con tales en fectos de confolacion: y afsi no dudarà dello, fino quien no tuviere juizio, ni razon. Y por memoria deste succiso nunca mas esta señora mandò poner clauos nueuos a efte fanto Crucifixo, y lo tiene atado co vnas vedas, es imagen denotifsima.

#### CAPITVLO. XXVI.

and Sen t day of the

Senalase el quarto motiuo principal, que haze euidente temente creibles las cosas de nuestra santa tè, que que es la perseuerancia de la Iglesia.

L quartomotivo principal que haze muy creible nuele fira fanta fe, es la perseuecia, y duracion de la misma fè, y de la Iglesia Catholica, dende el principio que se començò a predicar
hasta

fices poco mas o menos: y en nuefiros tiempos ay cerca de mil y feifcientos años que dura, y tienen passado dozientos y quarenta Pon-

tifices. at 19919 orling of

Ni puede obstar a lo que aucmos dicho, que muchas destas cosas hanllegado a nos por historias y tradicion humana, porque son ellas tan conocidas, y tan sabidas, que bastan para hazer cuidencia en los que las testifican, assi como son enidentes estas proposiciones. Roma est, India est. Ay Roma, ay India, y otras semejantes, de que no dudan aquellos que no han viz sto Roma, ni la India.

CAPITVLO. XXVII.

seperate and in the one

Comparase la Religion Catholica con las sectas de los infieles, y primeramente con el Paganismo, y Iudaismo,

Anque hasta ora auemos tratado de los motiuos, q hazen creyble nuestra santa se por modo absoluto, y sin respeto a otras sectas, con todo aqui es menester hablar agora comparativamente, para que se cehe de ver mejor (como dizen) lo blanco cabe lo negro. Tres especies de insidelidad ponen los Theologos, Paganismo, sudaismo, y heresia entre lasquales ay esta differencia entre otras, que los paganos no admitten escrituras algunas divinas, ni creen de alguna manera en Christo: los sudios admitten las escrituras for con las successoras de las escrituras de las successoras de la comparación de las successoras de las suc

hafta oy; porque como esta fe por vna parte fea muy difficultofa de creer, por quanto vence mucho la natural capacidad del entendimiéto : y por otra parte fea muy difficil de guardar, pues manda muchas cofas muy espirituales, ymuy repug pantesa la concupiscencia. Finalmente como por otra deftroyesse sambien muchas fectas, y errores, por donde tuuo infinitos cotrarios muy poderolos: con todo esfo permanecio entera, y en las milmas persecuciones, y contradiciones creciò en numero, y en merecimientos, y fue mas alumbrada en el conocimiento de la verdad: es cofa llana que fin especial virtud, y auxilio de Dios no se podia hazer efto. Y vemos en esta parte complida aquella profecia de Christo: Portæinferi non præualebunt aduer-Mat. 16. sus eam. El poder infernal no prenalecerá contra su Iglesia. Y aque-

Mat. 18. sus eam. El poder infernal no preualecerá contra su Iglesia. Y aquella su promiessa: Ecce ego vobiscum Mat. 18. sum víque ad consummationem sacali. Estarè (dize) con vosotros hasta la fin del mundo. Y bien se echa

de vet.

parece a.

Efto es lo que dixo San Auguftin en su tercero motivo, que tomò de la continua succession de los Sumos Pontifices en la cadera de San Pedro : que como ella fea la piedra fobre la qual Christo fundò fu Iglefia; con la misma virtud permanece immoble, con que la misma Iglesia, y sé permanecen, y se consieruan. Anadese a efto, que ya oy tiene efte motiuo mas foerça, por auer mas tiempo que dura la Iglesia. Porque S. Augultin dixo aquello por los años de quatrocientos despues de la venida de Christo, y despues de quarenta y dos successiones de Pontie

s la constantido el se

ras

ras del Testamento viejo, y dizen que creen en el messias, mas no creen auer venido. Los Hereges admitten el viejo, y nucuo testamento, y profiessan creer en el verdade o Christo, mas yerran mucho en in dotrina. Haremos pues la coparacion contodas estas sectas, primeramente con el Paganismo.

cap. 14.

Entre los Paganos (comprehédiendo tambien a los gentiles con ellos) ay algunos que adoran muchos Dioles. Estos son faciles de Aug.lib. refutat, porque (como dixo S. Au-12. Gen. guftin.) Cum ad aliquid peruenitur, ad litera quod est contra bonos mores, no mag. num est tunc falfam fectam à vera discernere. Etto es, tanto que voa fecta enfeña algo contra las buenas coftumbres, cofa facil es juzgar que es falfa; porque la verdadera fè, aŭque sea sobre la razon, no puede ser contraria a la razon, ni puede apronar alguna cofa que fea contra las buenas costumbres. Pero nos vemos que todas las fectas de gentiles que adoran idolos peccan en muchas cofas contra la razon natural, las quales fus fectas aprueuan, luego fon fallas. Prueno esto primeramente, porque la misma Idolatria, y opinion de auer muchos Dioles, es cuidentemente conrra la razon natural, como queda prouadoen el libro primero capitulo fegundo. Demas defto porque quafi rodas admitten muchas cofas otras que encuentran la misma razon natural. Acerca defto se vea SanIuftino en su Apologia : Tertuliano en la fuya, y San Cypriano contra Idola.

> Otra como especie deste genero de infidelidad (e llama propriamente Paganismo, y es la que figué los Mahomeranos. Estos conficifan

a vnDios, y profiessan ser sus cultores, peroco el mismo arguméto son convencidos de verro. Primeramê te porque admitten tambien muchas cofas contrarias a la razon, y torpissimas, como es dezir, que la felicidad confifte en la mas fuzia obra que puede auer, que es comer v beuer, v moças virgines, haziendo del paraylo vn lugar de malas mugeres. Y porque efte engañador viò, que donde auia comer, y beuer auia de auer excremetos del vientre, por no poner en el cielo muladar para efto, dixo que por via de sudor se despidirian chas superfluidades. Pues que cosa mas para reyr que esta? Pareciòle a este maldito hombre que no ania otro ceno mas fabroso para attraher a si los hombres carnales, que efte. Bien vió Auerroes, comentador de Ariftoteles, que era moro, tan grande defatino como efte, y alsi dixo, que mejor tratò Aristoteles del vitimo fin que Mahoma; porque Ariftoteles puso la felicidad del hombre en la mas excellente de fus obras, que es la contemplacion de Dios; yMa homa la puso en lo que auemos dicho.

Despues desto es cosa llana, que Mahoma Author defta fecta no tuuo authoridad alguna digna de fè, aun humana; porque (como confta de las historias) fue vn hombre ignorante, y dado a muchos vicios, fiendo assi que la calidad, y authoridad del que primero enfeña alguna dotrina firue de motiuo para ha zer creible la misma dotrina. Effa razon vale tambien mucho contra las fectas de los Philosophos, porque sus Authores regularméte fueron subjetos a muchos vicios, co-

mo lo dize San Pablo. Y fi alguno AdRom.

parece I.

parece auer sido de buenas costúbres, a lo menos procurò la gloria humana, la qual no se hallò en Chri fto, nien sus dicipulos.

Sirue tambien para mostrar la falledaddefta fecta, ydelas demarel motivo de los milagros, porque núca in ellas fe hizieron tales obras, ni tales maravillas, como fueron he chasen la predicacion del Euangelio; y fi alguna vez quizieron fingir milagros, fueron luego conuencidos de falledad, y engaño, como le puede ver en las historias, que de-Ro tratan. Finalmente con las profecias de los mifterios de nueftra fanta Fè pueden bastantissimamen te conuencerfe, assi paganos, como gentiles; porque aunque no admitten el testamento viejo, como escri tura divina, no pueden con todo effo negar fer aquello escrito antes de la venida de Christo. Especialmente hazen mucho para efto las profecias de las Sibillas, que atraz auemos referido. Acerca de la fec-

D. Ante ta Mahometana, y de su Author se nin.tit. pueden ver S. Antonino, Diony-13. c.5, fio Carthufiano, Vincencio en in Carthu. espejo historial lib. 24. cap. 40. sian in Blondo Decada 1. lib.9. Volaterlib. speci rano en la geographia lib. 12. Nauali cotra clero volumine 2. generatione 22. hane se. Villegas 2. part. en la vida de la-Aam, & cob cap. 3. Tambien en la Bibliotheca tom. 5. in fine anda vo trataalij. do del Cathechismo de los Sarracenos, que dize mucho desta materia.

Quanto al Iudaismo digo, que todo el se reduze a des yerros principales. Vno es de los que admitté el Euangelio juntamente con la ley Mosayea, diziendo que deuen los Iudios, aunque recibé la fè de Chri fto, guardar la ley de Moylen; pero esto es propriamente heresia, la qual refutaremos en el capitulo feguiente, y quanto a lo que dizen de deuerse guardar la ley Mosayca tabien adelante lo refutaremos en el libro quarto. El otro yerro principal es de los que no creen auer venido el Messias: contra los quales auemos dicho yaatraz enel primero libro, y en efte, y diremos mucho mas en los libros figuientes. Cierramente quien lecre los desatinos que auemos referido, y refiriremos adelante del Talmud, verà clarissimamente el engaño deftos miserables.

A loqual anado aqui lo que en el milmo Talmud le le promete por bienauenturança. Dize Hie. ronymo de Santa fè Hebreo con. cotra Iu vertido, de que hablamos mucho deos in en el primero libro, que tienen los Biblioludios en la Talmud, que de los pe- theça. ces que no tienen escamas el Leuiatan, que es el mayor de todos, serà la comida que Dios dará a los obscruantes de su ley en la otra vida, y para esto lo tiene salado muy bien. Mirad que gloria esta tan salada, carnes de Leuiatan saladas? Que consolacion? Que recreo? Dizen mas en ellibro, Baba Batra cap. vendentes, que con estas carnes de Leuiatan darà Dios vn vino a sus cícogidos, el qual es tan vicjo, que lo tiene para este eseto dende el principio de mundo. Pues lo que dize Rabi Ioaná citado por el mismo Hieronymo de Santa fe, acerca del perdon de los peccados, es cosa galana. Apareciò (dize) Dios a Moyfen enbucltoen vna fauana, y dixole, quando peccare Ifrael, y fe convertiere a my, y me pidiere perdon enbuelto cada vno en vna fauana como yo cftoy, yo le perdo-

parè.

naré. Linda ceremonia por cierto. Finalmente es cosa infinita referir los defatinos del Talmud. Yo me remitto a lo que va en todos eftes ocho libros : y ruego a los pobres Hebreos hagan comparacion de fa Talmud con la dotrina Euangelica, y veràn su ceguedad. Principalmente la larga licencia que se da en el Talmud para engañar, y hazer todo mal possible a los Chriftianos, es cofa contra toda la razó natural: no fe hallará tal en el Euagelio de Christo. Dios nos libre de quien tal dotrina figue. Amen.

CAPITVLO.

Comparase la Religion Ca tholica con las sectas de los hereges en general, y muestrase la falsedad destas, y la verdad de aquella.

Euemosaduettir, que todos los hereges confiessan la do trina q Christo, y los Apoftoles predicaron, ser verdadera, y en esto convienen con los Catholicos. Convienen tambien en confessar que la Fè de Christo es solamente vna, segon aquello de S. Pa-AdEph. blo. Vnus Deus, vna fides. Confielfan mas, que esta rè deue ser pura, y limpia de toda falledad, pues mana de Christo, y de sus Apostoles: y como quiere que las fectas enfenen colas cotrarias entre si, no pue den fer todas verdaderas. Eftá pues la difficuldaden que cada vno de los hereges porfia en que su dotrina es la que Christo, y sus Apostoles enseñaron, y confirmaron con milagros, y que ella fola tiene la credibilidad necessaria para fer feguida. Por dondees menester poner aqui algunas schales, por las quales las heregias fe concen; las quales podemos reduzir a las puestas artiba,a saber, la qualidad de la dottina, sus testigos, y la cor firmacion de Dios por obras suyas proprias. Hecha efta collacion, y contrapoficion, se entenderà bien la differencia entra la fè Catholica de la Iglesia Romana, yqualquiera secta heretica.

Començando por la qualidad de la dotrina, añadiré aqui vna condicion, que es gran indicio de la verdadera, ò falía dotrina, a faber, Antiguedad, ó Nouedad; porque la ven dadera fè deue (er antigua, mas la nouedad en esta mate ia es gran senal de herefia: y tal dene fer la antiguedad que su origen se pueda reduzir a Christo, y a sus Apostoles, ò formalmente, ó virtualmente: quiero dezir a algunos principios enseñados porlos Apostoles. Ytoda la nouedad que se aparta defta antiguedad, es fenal de falsa dotrina. Efta diversidad pues enidentemen te se halla entre la dotrina de la Iglefia, y la delos hereges; porque la dotrina de la Iglefia tiene la dicha antiguedad, como confta, assi de la perpetua succession de los Ro manos Pontifices dende S. Pedro hafta el presente Vibano Octano, y de la Iglefia, que fiempre los conoció como Pastores, y sustento la fè de San Pedro; porque no se puede hallar, ò fingir otro principio defta fè. Como porquita fè le halla en los antiguos Padres de la Iglefia,

12.2.5

Carthu.

18014 = 78

lib. face

alivõu

hand Co

que

alij.

. 4.

Darc.

que succedieron vnos a otros, dende el tiempo de los Apostoles, hasta el nuestro. Por lo contrario, en qualquiera heresia, se nota el principio, y el tiempo, y lugar donde començó, y el Author de que ordinariamente toma su nombre. Esta differencia notaron algu-

nos Padres, San Cypriano, de Vni-

tate Esclesia, dize, Non enim nos áb

illis, sed illi à nobis discesserunt. No

nos apartamos no fotros dellos, fino

D.Cypr

D. Epiph. hære fi76. D. Insti nus.

ellos de nosotros. Quasi lo mismo tiene San Epiphanio en el Anchorato cerca del fin. Y como Aerio herege, llamasse a los Catholicos Antiquarios, con la misma palabra los convencio. Nam vera fides (inquit) semper est antiqua, nunquam veterascit. Y San Iustino martyr en el Dialogo con Triphón, dize. Quoniam omnis baresis ab alique ducit originem qui à Christo desciuerit a nomine Authoris suos seguaces nominat. Lo mismo tiene San Ironeo Lib. 8. contra hare ses cap. 3. San Athanafio Serm. 2. contra Arrianos, y San Hieronymo contra Luciferianos circa finem-

Trenaus
D. Atha
nafius.
D. Hiero
nymns.

La razon desta differencia, es manifesta, porque la verdadera fè que professamos, es fe de Christo. Lucgo del dene traer su origen , y por configuiente de los Apostoles, porque por ellos fue predicada, y sembrada por el mundo. Luego la dotrina que no se reduze a esta ori ge no es creyble como fè de Chri-Ao, ni tanbien como dinina, pues no puede ser tal, siendo contraria a AT la fe de Christo. De mas desto, por ... que ningun herege muestra, ni haze creyble nucua reuelació alguna de la dotrina, que predica . Luego Ilana cofa es fer inuencion de hombres. ogs stolograngen brog

Los Hereges de nuestros tiempos, apretados con este argumeto, fingen fer fu dotrina antigua, y que fue en tiempo de la primitiua Iglefia: però, que despues est uno escodida hafta los tiempos de Luthero. Ypor lo contrario, que la feRomana antigua durò por algun tiempo, y que despues falto poco a poco, y affi,no se auerguençan de dezir, q la fe que professamos oy los Catho licos, no es antigua, fino nueva. Peró, esto que los hereges finge de la antiguedad de su dotrina es contra sus mismos Authores, los quales professan nouedad, y se glorian della: y tanbien es dicho voluntariamente; y fin fundamento : porque fifu opinion es antigua, y cftuno escondida muestren algun vestigio della,o por dode les vino a la noticia, que estanà escondida: y como no pueden prouar cofa alguna deftas, manifestamente son couencidos de fingir todo esto, para occultar fu pouedad. of tol-clis Rios

Ni es menos falso, y voluntario dezir, que la fé Romana faltò poco a poco. Por q (como queda dicho) toda schalla en los Padres antiguos. y porq no puede señalar tiépo en que començasse a faltar, ni dotrina nucua que començasse a enseñar, q fuesse contraria a la antigua, ni Author de aquel tiepo, q refutasse tal dotrina. Siendo affi qcofta por experiécia, quuca ya masse lleuato en la Iglesia yerro alguno, q no fuesse luego notado, é inpugnado por los Catholicos. Contra estos quadra muy bien aquel dicho de San Hieronymo. Quisquis assertor es nouorum dogmatum qu afo te vt parcas Romanis auribus, parcas fidei qua Apostoli voce laudatur, &c.V Squead hunc diem sine ifta doctrina mudus

D. Hier, epist. 65 ad Pama chiū, & Oceanū.

M

Chri-

Christianus fuit, eam senex tenebo fidem quam á parentibus accepi. Cur post quadringentos annos docere nos niteris quod antea nesciuimus.

De lo dicho se colligen otras dos condiciones, que deue tener la verdadera dotrina de la fè, las quales, ni aun los hereges ozan negar, y de balde trabajan por las accomodar a sus errores. Vna es, que sea la fè Apostolica, porque assi como es de razon de la verdadera Iglesia, que sea Apostolica, segun lo tenemos en el Symbolo: affi tanbien es de razon, y essencia de la verdaderafe, que sea Apostolica: pues la verdadera Iglefia le constitue tal, por la verdadera fe que pro fessa. De mas desto, porque tiene la misma origen. De lo dicho co-Ra, que la fè que professamos es Apostolica, porque este nombre, tomalo folamente de la origen, y succession: y porque está fundada en el testimonio apostolico. Por lo contrario los hereges no pueden moftrar efta fucceffion, como aucmos prouado do A diel sup vissi

Ocra condiciones, que la vers dadera fè fea Catholica: lo qual côfra tanbien del Symbolo: yes propriedad esta de la Iglesia, donde San Augustin, con esta propriedad prueua la verdad de su fé, como queda dicho. Llamale la fè Catho. lica, porque es voiuerfal, porque lo mismo es la palabra Griega Catholica, que la Latina vniuerfalis. Y deve la fè de Christo fer vniuerfal, por razon del tiempo, del lugar y de las personas. Porque la Iglesia de Christo, dende que fue fundada, pide vniuerfal duracion de tiepo, legun aquello . Porte inferi non praualebunt aduer (us eam, oc. Y paratodo el mundo fue fundada, y para todas las gentes, fegun aquello, Euntes in mundum uniner fum docete omnes gentes, &c. Y en otra Mat. 28 partePredicabitur Euangelium hoc in uniner fo mundo. Luego la fè destalglesia, deue fer vniuerfal, por los mismos modos. En lo que toca pues a la vniuerfalidad del tiempo, bien se collige de lo dicho, que no se halla en la dorrina heretica, porque no tiene aquella antiguedad, que es necessaria para esta vniuersalidad, a saber, q despues de Chri-Ro, ya mas faltaffe en tiempo alguno: y efto bafta para no fer catholica. Pues acerca de la vniuerfalidad del lugar, y personas, confra, q Ordinariaméte cunde en algu reyno particular, ven gente particular y notiene aquella vniuerfalidad, q pide la Iglefia Catholica. the court have be about

dant eriginem articello its delle CAPITVLO. XXIX. and sent maline of surface the

honeoghb, S. capres berefer (4), 24 Prosiguese la conparacion de la Religion Catholica, con las sectas hereticas.

Lucgo del deserratria origen i y

por configurants de los Apolicies.

Tras condiciones le pueden tanbien considerar en la dottina Catholica. las quales comprehende San Pablo, diziendo, que la palabra de la fè deue fer Verbum fanum, & irreprehensibile. Etto es palabra saluti- Ad Tis. fera,y no reprehensible, qual mos 2. tramos auer en la Iglefia Romana. Pero la dotrina de los hereges ordinariamete no esirreprehe fible, porq fiepre mescla algo, q sea poco

Mat. 29

ph. b.

D. Inl

.电路机

Ireneus

D. Aiba

D. Hiera

WYMENS.

englass.

D. Aug. contra Epist, fundamet. c. I

> Mat. 16 Oceanu.

> > Chris

COD-

o z. Epiph o 27. Pif. 50.

Epiph.

conucniente a la razon natural, fegun notaron en los hereges anti-Irin.l. I guos Santo Irinco, San Epiphanio, y San Augustin. Y principal. mente le halla efte defecto en los barcize hereges de nuestros tiempos, porque quitan el libre aluedrio, el Aug. E. qual es fundamento de la bondad moral, y de la honeftidad:y hazen a Dios Author de los peccados, y niegan la necessidad de las buenas obras : y affirman no imputar Dios los peccados, a aquellos que creen: y otras cofas semejantes a eftas. Las quales manifestamente son contra toda la razon, y contra la honestidad. Luego faltale la condicion que pone San Pablo, que es fer . Verbum irreprehensibile: y por consiguiente no puede ler Sanum, pues ni firue para la falod del alma, ni es constante en el dicho, ni tiene proporcion, ni fer folido: y la propria razon es, porque los hereges no tienen regla alguna en fu fè, mas que la conjectura humana, la qual ordinariamente es fegun claffecto de cada vno: y de aqui nace, que de las mismas cosas que tienen la misma authoridad de Dios igualméte propuefta, è igualmente creyble, vnas creen, otras no creen, folamente porque a ellos les parece affi; o porque vnas fon mas conformes a fu affecto, y no otras: como notò San Epiphanio. Vease la Epistola de San Athanahar. 47. fio, ad Liberium, y la Epistola de Iouiniano Augusto libr. 7 . hist. tripartitæ capis. Locale and office

De lo dicho nace, que en la dotrina heretica ay fumma mutabili--dad, é inconstancia, la qual grandemente repugna a la verdadera fé. Y acaece esta inconstancia por

tres modos: el primero es, porque el Author de la herefia muchas vezes en volugar affirma voa cofa,y en otro, otra. El fegundo, porque mudan muchas vezes la opinion que primero tenian, lo qual es clara señal de opinion humana, y no de verdadera fè, segu la dotri na de S. Pablo, en todo el c. I. de la carta ad Galatas. El tercero es, que de ordinario se dinide luego la heregia en muchas, fegun la variedad de discipulos : lo qual tanbien repugna a la vnidad de la fè. De la qual variedad, y division de dotrina entre hereges, fe vea San Auguttin. Lib. 1. de Baptismo cap. 6. 6. de agone christiano cap. 29. 6 1.de pe scatorum meritis cap. 34. Donde dize a los Pelagianos. Prius apud fe ipsi consentiant, & ita fiet, vi à nobis nulla exparte disentiant. Esto es: como pueden convenir con los Catholicos, fientre fi no conuienen? y Tertulliano Libro de Prafcriptionibus hereticorum, dize, Dum fibi aduer fantur fidem nostram con. firmant. Veale Santo Irineo, y San Cypriano, libro 4. Epistola 2. y San Ambrosio libro 5. de Fide Cyprian capit. 4.

Refiere tanbien Sozomeno, que muchos hereges viendo esta variedad, è inconfrancia de fus Macftros, y parcialidad de fus fequazes, se bolnieron a la Iglesia catholica. La razon defta inconftancia heretica es, porque la heregia no se funda en Espirito de Dios, mas en juizio proprio: y por tanto,afficomo entre los Philosophos fe halla efta division de sectas, y opiniones, affi tanbien entre los hereges. Veafe San Augustin Sermon II. de Verbis Apostoli, & 18. de Ciuitate cap. 41.

Irin. l. I. CA. 5. Amb .. Sozom? 1.9.hift.

M2

De

De aqui es, que notan mas los Santos Padres otra fenal de la do. trina heretica que es mutilar la efcritura, è interpretala, por su proprio arbitrio, y por mejor dezir, corromperla . Porque todas las vezes que acacce verenfe apretados con algun testimonio de la Es. critura de tal manera, que no le puedan responder: con gran facilidad niegan fer aquel libro canonico, como aora niegan el primero, y fegundo libro de los Machabeos, porque dellos manifesta. mente se prueua auer purgatorio. Otros nieganla Epistola de Santiago, porque con ella fe prueua enidentemente la necessidad de las buenas obras. Otras veles (y es ordinario en ellos)interpretan las escrituras con falfas interpretaciones, entendiendo figuradamente aquello que la Iglefia, y Santos Padres entienden en sentido proprio, como hizo Caluino en las palabras de la confagracion. Donde dixo muy bien Santo Irenco. Coguntur multa male interpreta? D. Irin. ri quia vnum nolunt bene intelli. gere. of routil official A ase

Otra cola auemos tanbien notado en la dotrina de Christo, que es la efficacia para convertir las a. nimas, y esta falta en la dotrina heretica, porque no convierten las animas a Christo, ni pretenden efto, mas peruerten los que creen en Christo, yesto es lo que procuran. La razones, porque no ticnen la palabra de Dios, el qual es poderolo, y efficaz para conucrtir las animas, mas tienen palabra meramente humana, la qual es apta para peruertir. Porque de ordinario enfeñan aquellas cofas, que aplazen al gusto humano. Vease SM

San Gregorio libro 8. Moral. c.2. El fegundo motivo principal

con que pronamos la verdad Catholica, era la authoridad de los teftigos, y predicadores, y esta falta en la dotrina heretica . Porque el Author de la herefia ordinariamente suele fer dado a vicios, y por tanto, indigno de fè : y principalmente fe dexan lleuar del efpirito de fobernia, donde dize San Augustin. Vna superbia omnes illos D, Ang. genuit. Todos ton hijos de la to. l de paf. bernia . Muchas vezes tanbien toribus. fon llenados de la anareza, como cap. 8. fele de Symon Mago. Otras vezes por la concupicencia, y gustos Ad.8. de la carne, como notó San Pablo, dizienddo de los hereg s, 2.1d Erunt homines se ipsos amantes, Timot.3 cupidi, elati, superbi, & infra. Corrupti inmente : & reprobi in fide.

A esto se anade, que regularmente el principio de la herefia, se toma de alguna humana occasion, como de alguna indignacion por no alcanfar alguna dignidad, o otra cofa semejante. Lo qual en los hereges antiguos nota Eufe- Eufeb. bio: y de los modernos, principal- l'7. hist. mête de Luthero es historia sabi. c. 33. da. De la qual se puede ver Cocleo en los hechos de Luthero, ano demil yquinietos y diezyfiete, v Hofio libro I. contra Brencium. Es tanbien sabida la historia de Henrique VIII Rey de Inglaterra, y otros semejantes. Anadese a esto, que la dotrina heretica no tiene mas authoridad de les fequaces, que de su Author : affi porque les Discipules del Mac-Aro heretico, no fuelen fer mejores, ni mas dectos, que su Maeftro: yanfi, por lo menos, no

tienen

SET

lib.5.

tienen indicio alguno de santidad infigne, la qual se halla en los Doctores Catholicos.

Esto tiene mas lugar en los hereges de nueftros tiempos, los quales, no solo no figuen la perfecion Euangelica, mas aun la condenan, y niegan los consejos de perfecio. Y tanbien, porque la dotrina heretica no puede gloriarfe de tener en su testimonio el concurso, y concordia de los pueblos. Porque aunque algunas vezes por ella muchos se perniertan: con todo, essos mismos no concuerdan entre fi. Demas defto, la mayor parte, que son los Christianos, le resisten. Ni tanbientienen alguna señal de dotrina sobrenatural, o de auxilio dinino, pues no tienen profecias, ni mi lagros, como luego dirè.

El tercero motivo de la credibilidad de la fé, confiftia en las obras miraculofas, con que Dios la confirma: los quales milagros fon muy necessarios quando la dotrina, que se propone, como sobrenatural comieça a introduzirle, co-Aug lib mo lo dixo S. Augustin. Y la con-

10.de

18.

ueniencia es, porque como la fè Cinit.c. sea de cosas que son superieres a la razon, es bien sea confirmada con obras (uperiores a la naturaleza: y gales fon los milagros. Pero, la doerina heretica es nucua, y vendenla sus Authores por sobrenatural, y contodo, no hazen milagro alguno en lu confirmacioniy efto es fenal de no fer divina; porque el or dinario modo de la divina provi-

dencia, es confirmar su dotrina co milagros, principalmente, quando se comieça a predicar.

Aug. lib Y aun dize San Augustin, que no solo en el principio, mas tan-Ciu.c. 8 bien en el progresso de la Iglesia

sé confirma la dotrina Catholica con milagros verdaderos: y la experiencia lo muestra hasta nucltros tiempos, como confta de infinitas historias, que se no pueden negar con prudencia, ni aun con verguéça. Y de aqui naciò que los hereges quizieron algunas vezes fingir milagros, però saliole mal su pretencion. Defto se vea la sexta Synodo Actione 15. San Epiphanio hærefi 66. Tertulliano de præscriptione hæreticorum Alano Dialogo 6. cap. 29. 30. y 31. y Bellarmino libro 4. de notis Ecclesiæ cap. 14. donde especialméte refiere de Calvino, que queriendo fingir que relufcitara vo mucrto, le quitó la vida.

CAPITVLO. XXX.

Del acto de la voluntado que precede la fè, y del juizio antecedente a la tal voluntad.

A noticia especulatina de la fé, firue mucho para vn lalma se disponer, pararecebirla: y fi ya la tiene para exercitar fus actos con gran fuanidad, y prouecho. Ya auemos dicho en el principio defte libro algunas cofas de la naturaleza defta virtud. Auemos tanbien dicho, que en la fè ay objeto, acto, y habito. Del objeto assi formal, como mascrial, no tego aqui mas que dezir fola-M 3

solamente adelante pondi e de que cofa fearnecesfario tener fe. Para ha blar pues del acto con que la volun rad quiere creer, suppongo que cs tambien fobrenatural, y que no le puede hazer fin especial auxilio de Dios, como tambien lo es el acto de la fè sobrenatural intrinseca, y substancialmente. Que la fé conga offa propriedad conffa de lo que di xo Christo: Nemo potest venire ad me, ni fi pater meus traxerit eum. Y 10an. 6. lacgo declara, que effa venida (e entiende de la fe quando dize Hod eft opus Dei vi credatis in ip [um! Y Sin Pablo: Vobis donatum eft pro

Ad Phi-Christo non folum ot in eum creda-61p. I. is &c. Lomimo confta del Tridentino, y del Concilio Araufica-Trid. [e] no 2. cap. 6 Ni es el acto de la tè

sione 6. folamente fobrenatural, porrazon can, 3. del auxilio sobrenatural de que depende, mas mucho mas, por fazon

Arau .2 de su objeto formal. cap. 6.

Ad Phi.

lip. I.

De la supernaturalidad del acto de la voluntad, que precede a la fe habid S. Pabio cambien, quando dixo Vobis donaium est pro Chri Ho, vt in eum credatis. Y mas abaxo Qui capit in vobis bonum opus, ipse perficiet. El que en vos començò la buena obra, la perficionarà. La qual buena obra tiene su principio en el acto de la voluntad. Y en elcap. z. dize el mino Aponol Infeest qui operaturin vobis, & velle & perficere pro bond voluntate. Ila razon defto es, porque fi la volubtad de creerfuera folamente por las fuerças de naturaleza, bien fe feguia quel principio de nueltia faluacio teria de nueftra parte, y no de la gracia: Lo contrario de loqual eftà difficido en muchas partes :--

- Esta fobrenaturalidad de que hablamos no es fulaméro accidéral \$ 8th 15/01/2

alacto con que la voluntad quiere creer, como es el auxilio de la gracia para vn acto natural muy difficultofo, mas es effencially lubitancial por razon de la naturaleza del cal acto. Efto le confirma, porque la tal voluntad efficazmente mucue al entendimiento para vo acto de fe fobrenatural, luego es necessario que sea de la misma orden, pues su objeto material, que es el acto de creer; yel formal, quo es la honeftidad del tal objeto, fon fobrenaturates, with other oper mentality of

-Acerca del juizio, que precede la voluntad de ercer, ay mas dudar D. Tho. Digo pues, que el juizio que forma elentendimiento quando juzga fer creible el objeco, fi fe funda en te-Stimonies, y len les humanos ; es natur l: y aun fi (afunda en los diuidos coriocidos de alguna manera por experiencia humana, Poro fi confideramos en el tal juizio la efficacia que tiene para mouer la vo luntad; y quafi ilenantarla a vn acto lobrenatural; como es el queres creer, fin duda es necessario que se leanada alguna illastracion, y ad xilio l'obrenatural: de lo qual dize Santo Thomas, que se reduze al don del entendimiento, por quanto haze concebir las colas de la foe como conviene, para que la voluntad pueda mouer el entendimiento para las creer sobrenaturalmentel A efta illuftración Hama S. Auguftio Dodrina interna per quam August. Deus-ita mouet fen sum, ve accommo epist. 107 detasen um. Atel que el juizio precedente que voo hazo con quega for crevible el objecto de la fosq fe propone, como fea por medio na tural, no es baftante para mouer at the competentemente la voluntadi pau ra vnacto fobienatural, como esef

2.2.9.80

V6 00

A E

72 2 27 3

querer

querer creer, fin el dicho auxilio, el qual tedunda tambien en la vo-minimizer algument transferent alot of

be desire attention of all arrives making CAPITVLO. XXXI. Beter 11 + call bu conserve speece oil extrary or co-

24 in this way is official authority de coming

Cerca del habito de la fe

Del habito de la Fe. ,武师张文章

folamente digo, que esvna lambre que Dios pone en el entendimiento humano, para q le incline a hazer los actos de Fè de q avemos habiado. Los Theologos diftinguen dos habitos de fè en el entendimiento Catholico, vno se llama infuso, otro acquisito: el primero se infunde en el Baptismo; y es fobrenatural : el fegundo le acquire con la frequencia de los actor de fe, y es natural, porque V. Suar, tanbien sus actos, y objetos son nalib 6. de turales. Prucuale esto, porque quegratiac, da el tal habito acquifito en el hevlt. & l. rege despues de perder la fè sobre-8. cap. 4. natural, luego fenal es, que ya de antes lo teniavio el acomo de la

Para le entender esto deuemos notar que la verdad Catholica nos enfena que el habito de la fe fobrenatural no fe pierde por qualquiera Trid. fef peccado mercal; como lo dize el Sione 6. fagrado Concilio Tridentino, y S. can. 18. Pablo Si habaero omnem fidem &c. I. Cor. chanitatem autem non habeam, nihil mihiprodest Lomilmo dixo Sanlacobi 2 riago Files sine operibus mortua est. De aqui se colige, que vn hombre eftando en peccado mortal puede occor todas las cofas que la fe en: feira, pues tiene el habito della: pue de tambien confiar en Dios, porque cambienno se pierde por qual-Elica

quiera peccadorel habito de la Efperança. Alsi milme digo que pues de tener dolor imperfeto de suspece cados por attricion fobrenatural; puede mas hazer oracion a Dies,y pedirle remedio, porque para estas cosas tiene principios en la anima; que son el habito de la fe,y esperaça que antes tenia e ni ay mas di-Rincion de la fe viva a la muerta por el peccado, que vna accidentaria, que consiste en vn espeto a Dies como a vicimo fin amado fobre todo, ò no. Digo masique tanbien la fe muerta es don de Dios Launque fu informidad no es de Dios, fino del peccador ly es virrud fimplesmente confiderada (egun fu fer, aung tomada legu aquel eftado algunos Theologos lo llama virtud Secundum quid porque carece de todas las perfeciones que trac configo la compania de la caridad: principalmente porque no puede obrarcola por donde merefca lavida cterna. Por esta causa se llama tambien muertaino en razon de fe, fino en razon de virtud.

Otra cofa deuemos dezir quane do el peccado es especialmente cotra la fe, que en este caso se pierde Trid. ses totalmente el habito de la milma sione 6. te. Esto consta del Tridentino fest. cap. 15. Greate, a mound was in a wall The

De lo dicho confra que como la fe sea el fundaméto de todo el edificio espiritual, assi como derribada la cafa todavia quedan loscimie. tos entoros, assi derribado el coificio espiritual de las virtudes por el peccado mortal todavia queda el fundaméto de la fe entero y junto con el la esperança su compañora. aunque que dan informes, que es fin la vida, y perfecion que la Caridad les da, Mai es tanbien de notar

15

e Ci

white in

Service de

1 ( ) ( ) ( ) ( ) ( ) ( )

4.13 .11.4

alle sole

- 12

M 4

que

que la mas firme, y legura guarda que tiene la fe es la buena conciencia, y pureza de la vida, porque comoella mucua a bien viuir, fi la tenemosociosa, viene a ser della lo que se suele dezir del cauallo, que se manca en la caualleriza: y del hierro, que si no se via le cubre de orin, y el milmo se consume. Todo esto merece quié no quiere gragear con efte talento. Por efto nos aconseja el Apostol que juntemos con la fe la buena concencia, porque por falta della muchos viniero a perderla. Ni es bié que sea en nosotros la fe folamente especulatina, fino tambien operatiua, porque fu habito vna cola, y otra tiene por modo eminente, como lo dixo el Cardenal Cayetano: aunque le fuele llamar especulativa por razon de su primario objeto, como dizen de la Theologia. De la fe especulatina habla S. Pablo a los Coloffentes. Nos autem reuelata facie gloriamDomini speculantes, &c. De la practica, ó operativa a los Galatas. Fides

Los Theologos que mejor dilcurren ponén en la voluntad vna virtud moral diftincta de todas las otras, a que llaman habito de pia affecion por excelencia,a faber para las cosas de la fe: ò virtad que cautina, y mueue el entendimiento para creere à tambien obediencia especial para creer. Y es mas excellete que todas las otras virtudes morales, alsi por fer primera que V. Suar. cilas, como porque su materia es disp. 7. mas noble, y difficultosa. De made fide se nera que assi como auemos dicho, que para el acto de la fe que haze el entendimiento se requiere en la

voluntad vn acto de querer creek

go. Fides cooperabatur operibus eins.

sobrenatural: assi tanbien el habito de la fe supone otro habito para querer creer en la voluntad, el qual aunque algunos lo reduzen a la Ca ridad, otros a la Religion, otros a la Obediencia, y a otras virtudes: con todo lo mas cierto es servirtud especial, porque tiene especial motino. Veale Santo Thomas 2, 2, q. S.art. 2.

#### CAPITVLO. XXXII.

De la necessidad que tenemos de la Fé, en quanto es medio sin el qual no ay (aluacion.

E dos necessidades hablan los Theologos enesta materia, vna fellama, Necessia eas medij, necessidad de medio: otra le llama , Necessitas pracepte necessidad de precepto. La necessidad de precepto consiste solamente en la obligacion, que nace de lo mandar el superior; y alfi en ordena la faluacion, folamente induze necessidad accidental, porque solo consiste en quitar elimpedimiento, porque el peccado impide la faluacion : y la obseruancia del precepto es necessaria para cuitar el peccado, y assi queda tambien necessaria para lasaluacio. Pero la necessidad delmedio esmas intrinseca, y effencial en respeto de la salvacion, por quanto el tal medio influe por fi, y ayuda para alcanfar la faluacion: y el influxo que daes tal, que fin el no puede auen faluacion. Y fi assi no fuera, solame. se fuera vtil, mas no necessario.

Podemos motrar etta different

cia

F Sn

1.3. 01

Frates

de esta

5.cap. 3

Larres

Caiet.2. 2.9.4.4. 2.circaz Ad Co. los.3.

Ad Gala

Iacobis. Per charitatem operatur. Y Santia-

Et. 2.

cia con algunas señales. Primera es que la necessidad de precepto solamente tiene lugar en los actos libres, y honeftos, o en las omissiones libres. Pero la necessidad de medio tiene tambien lugar en algu pos habitos, como es el de la gracia; porque sin habito de gracianin guno se puede salvar. De aqui viene otra fenal, que la necessidad de precepto folo tiene lugar en los adultos que vían de razon: mas la necessidad de medio hallase tambien en los niños que no vzan de razon: porque a los tales es necessario Baptilmo, como medio para la faluacion, aunque no fean capazes de precepto.

Otra differencia ay entre la necessidad de medio, y la de precepto, que esta vicima se puede escusar por ignorancia inuencible: mas la necessidad de medio ni con ignorancia inuencible se suple. La razon es, porque el medio influe, y tiene caufalidad, la qual no fe fuple por ignorancia, aunque la talignorancia escuse de peccado. Y estantala necessidad de medio, que puefto que algunas vezes pueda fer fuplida co los dessesde la execucio si falta el poder para ello, como en el Baptilmo: en otras materias es tan necessario, que no basta el des sco, como tenemos exemplo en la fe, fin la qual aunque aya desseos della, no puede auer faluacion: v alsi queda claro fer cofa d fferente necessidad de precepto de necessidad de medio, pues se halla vna sin otra. Y puesto que algunas vezes andenjuntas, no es siempre.

Estambien de notar, que quando estas dos necessidades se ajunta en el mismo acto, algunas vezes la necessidad de medio nace de precepto, como en el Baptismo, y confession, que de su naturaleza no son cofas necessarias; pero el precepto divino hizo que lo fueffen. Pero otras vezes por el contrario fe mãda acto, que de su naturaleza es receffariopara la faluacion comovemos en la contricion, en el amor de Dios, venla fc. pines subdue

Supuesta esta dorrina general, resta prouar, que la fe es medio necessario para la saluación, y que sin fe nadie puede yr al ciclo. Sobre el qual punto se vea Santo Thomas, D. Tho. con sus expositores. Prueuale pues 2.2.a.3. bien esta verdad Catholica con aquello de Abacuc. Instus ex fide vi cap. 2. uit. Viue el julto, a laber vida eloiritual por la fe, como fi mas claro dixera, fin fe es muerto. San Pablo Ad Hedize. Sine fide imposibile est placere braos 11 Deo Nadie puede contentar a Dios fin tener fe. Sed sic est, que el contentar a Dios es necessario para la faluacion, luego la fe es necessaria para la faluacion. Y esta verdad mueftra San Pablo de propesico en toda la carta Ad Romanos, donde mueftra, que la jufticia de la obseruancia de la ley, o natural, o escrita no era bastante para la saluacion fin la justicia de la fe. Lo qual prucua con el exemplo de Abraha, que por la fe que tono fue juftificado, segun aquello. Credidit Abra. ham Deo, & reputatum est illi ad iustitiam. Y assi lo pone por exemplo de todos los que fe han de faluar. El qual argumento profigue entoda la carta ad Galatas, donde dize en el cap. 5. Nos ex fide Spiri. tum iustitia accipimus y Ad Ephe- cap. 3. fios cap. 3: Gratia effis salnati per Trid. sef fidem. Efta verdad eftà definida en sione 6. el Concilio Trident. y en el cap. 8. cap. 7. declara, que el hombre se dize ser

Abac.

Ephel.

iustificado

justificado por la fe, porquanto la fe es rayz, y fundamento de la juflicia. Y que cosa puede ser mas necessaria para el edificio, que el fundamento? Lo mismo tiene toda la torrente de los Padres. Y esta dotrinatione lugar no folo en los adultos, mas tambien en los piños, aunque con differencia, posque en los adultos es necessaria fe actual, y en los niños bafta la habitual, como lo definiò Inocencio 3. cap. Maiores de Baptismo.

No negamos que pudiera Dios de su poder absoluto saluar los hom bres fin fe, si quisiesse, contentandofe con el conocimiento natural que del tuniessen. Solamente habia mos de ley ordinaria, que por las escrituras nos está reuclada. Y fue muy conveniente; porque como quiera que el entendimiento huma na tenga de serlleuantado por Dios a vna honra tan alta, como es ver al mismo Dios enla bienauenturança, con mucha razon fe le pide en efta vida que le dexe cautiuar, como di xo San Pablo. In obsequium Chriffi, para merecer tanto bien. Iten como Dios quiera fer amado del hombre con amor fobrenatural, a que llaman charidad, necessaria. mente efte amor suppone en la parte intellectiua conocimiento tambien sobrenatural del mismo Dios aunque obscuro: el qualno es otro fino la fe; porque assi como el amor natural suppone conocimiento nacural de la cofa amada, afsi el amor fobrenatural suppo-

ne conocimiento fobrenatural, y proporcionado e que sal have Ehageriad effacebailaen fone 6.

declara, que clatombre le dize fer

d Concibe vehicus, y co cleap, 8, cap. 2.

obesidinoi

audin am nessa de la la la coma al sun CAPITVLO. XXXIII es v hosefter, o cultivariation

De que cosas es necessario tener fe. are off party when Danker

Vemos visto la necessidad que ay de tener se, resta vez de que cosas. Para esto digo, que antes de la venida de Chri-Ro fue necessario tener fe explicita de Dios, aunque se podia dar ignorancia inculpable, penfando del alguna cola falla, y assien la ley natural creyan en el verdadero Dios, aunque por ignorancia inuencible, por ventura erraron muchos penfando fer vno en la perfona, afsicomo lo es en la esfencia. Y lo mismo se dize de algunos atributos positiuos. Iten fiempre fue necessario renerfe de aquellas cosas que en Dios fe pueden conocer por razon natural, y principalmente de fu existencia, segun aquello del Apo-Rol. Accedentem ad Deum oportes eredere quia est. Demas desto era menefter conocer en Dios todo aquello, fin lo qual no podia auer concepto del verdadero Dios, para fe diffinguir de todas las cofas criadas : y que tiene su existencia necessaria, y sin dependencia de otro. Finalmente fer vnacola increada; porque fin efte conocimiento no le diffinguiria bien de las criaturas, ni (e juzgaria por superior a todas ellas. Fue tanbien menefter conocer aquellas co fas que sonnecessarias para le glorificar.y honrar dignamente, como fer vn folo, y supremo Señor, que hizo

hizo todo, porque fin fe deftas cofas no podia fer dignamente honrado, y amado. Iten fue necessario conocer lo que se requiere para la milma fe, y su certitud, como ser Dios fumamente verdadero, y bue no, y que no engana a nadie : porque quien esto no creere de Dios, no puede dar credito a fus palabrasit marte half a feet ettam tested a.

Demas de las cosas dichas, que aun con la lumbre de la razon se conocen de Dios, como anemos visto en el primero libro: fue fiempre necessario tener fe de alguna cola sobrenatural del milmo Dios, que por razon natural no fe puede Suar. dif alcançar. Esta conclusió pone Xua res, aunque dize no ser tan cierta como la dotrina que aora acabamos de dezir, que tambien es ínya. Prucualo con las palabras dichas de S. Pablo. Accedentem ad Deum oportet credere quiaest, & quia remuneratot eff. Donde efta remuneracion se entiende ser sobrenatural, como le collige del texto de de San Pablo, y lo notò Cano lib. 22. de locis cap. 400 olenous I . 1st

Para esto se entender mejor, de nemos notar, que de dos maneras podemos confiderar alguna cola (er sobrenatural en Dies. Primera dentro del mismo fin respeto a las criaturas valsi como fer Trino en personas. La fegunda quando concebimos a Diós, como objeto fobrenatural por respecto a los hombres, en quato le concibe como vi bien superior a la naturaleza de los hombres, y que los puede perfecio nar, y beatificar vitra de la capacidad natural del milmo hombre. Y entonces lo confideramos afsi qua do lo concebimos como Author, y fin sobrenatural. Y en che fenti-

do habla S. Pablo, quando dize fer necessario creermosle como remu nerador. Quando pues dezimos q fue necessario en aquellos tiempos creer alguna cola fobrenatural en Dios, entiendese desta segunda supernaturalidad en respeto delos ho bres, quando le crcemos como vitimo fin, y objeto de la bienauenturança, y como Author principal de la justicia, y remission de los peccados: Tanquam institue fon Triden. tem, como dize el Tridentino; da- feff. 6. c. do a entender lo que vamos dizié- 6. do, quando dize, que en el principio de la justificacion es necessario mouernos para Dios como fuente de justicia. La razon desta necesfidad fe coilige, porque la fe no folamente es necessaria por amor de fi, mas tambien por amor de la vo luntad; porque peceffario es para la faluacion amar abios como bien fobrenatural, y esperar en el con Esperança infusa, y sobrenatural, Lucgo es necessaria fo para estos estos actos de la voluntad, por la qual fc Dios fea conocido debaxo de alguna razon fobrenaturalar

El primero modo de superpatnralidad que dezimos aueren Dios dentro de fi milmo fin respeto a las criaturas, no fue necessario creerse con fe explicita vniuerfalmente antes de la venida de Christo X pruenale, porque folo: el mifterio de la Santissima Trinidad es desta manera sobrenatural en Dios. Sed ficeft, que antes de la venida de Christo no fue necessario para todos los hombres creer explicitamente che mifterio. Eigo, &c. Lia mayor està clara, porque rodos los attributos que a Dios convience en quanto es vno, conocenfe naturalmente, excepto quando enbueluen

26.

respeto

Sugar dif

put. 12.

de fide le

2.2. 9.3

I. Cor.

.01 18. uftificador respeto a las criaturas fundado en alguna cofa fobrenatural, como es fer Saluador, y predeffinador, y otros semejantes. Luego poniendo de parte efte respeto, ninguna cosa sobrenatural se puede imaginaren Dios, excepto el modo de existir su effencia en tres personas. La menor es cierta, porque el myfterio de la Santissima Trinidad. no fue de tal modo reuelado en aquellos tiempos, que fuelle propuesto a todos los hombres generalmente para ler creydo: por don de no auia precepto entonces de la fe explicita de tal mysterio, y por configuiente no era medio neces. fario para la faluacion, por que el medio necessario proponese gene ralmente a todos con en anamal Acerca de la fe de Christo me-

dianero dezimos que fue de algun modo necessaria para la saluacion en todo tiempo. Y esta conclusion (hablado abfolutaméte) es de fe, y encontra dos errores : vno de los Indios que no creyan el Messias auer de ser Redemptor de las animas, ni Author de la falud espiri-Dan. cio tual q es cotra aqllo depaniel, onde se dize aper de venir el Messias. Vt deleatur iniquitas, & auferatur peccatum, & adducatur institie fempiterna, y otros muchos lugares de que adelante hablaremos. El otro verro fue delos Pelagianos, los qua les dixeron que Christo no aprouecho a los justos que fueron antes del, como refiere San Augustin. 2. de pec El qual yerro nació de que otros cato ori- hereges no conociendo el peccaginalis. do original, pi la verdadera Redepcion, pensauan que Christo folamente con ley, dorrina, y exema plo de vidaconcurrio para la falod

espiritual de los hombres, donde se

feguia claramente, que fus meritos no aprouccharian a los antiguos de la ley natural, y escrita.

Contra eftos errores fe prueua la conclusion puesta, de aquellaspa labras de San Pedro. Non est alind Act. 4. nomen datum hominibus in quo 2. 10an. oporteat non falues fieri. Iten, Mor. 1. tuus est propter peccata nostra, non Ad Heli solum autem noffra sed etiam totius 9. mundi. Y S. Pablo dize, que vino Christo In redemptionem earu pras naricationum, que erant sub priori Concil testamento. Lo mismo tiene el Co. Trid sef cilio Tridentino. 11 dia 1200 and fione 5.

Quando digo que fue necoffaria can. 3. fe de Christo medianero, no entiendo que totalmente fuesse ne-Sugr. dil ceffaria en aquel tiempo fe explicita del milmo, como es comun de lide le sentencia de los Theologos con el Maestro in 3. dist. 25. y de Santo D. The. Thomas, aunque algunos tienen lo 2.2. q.2 contrario, y citan por fi algunos du art. 7. gares de San Augustin Pero deuese exponer de la fe que era necesfaria emalgunos de Iglefia de aquel tiempo, y no de todos en particular. Prueuase pues nueftra conclus fion de la escritura en quanto dize que la fe de Christo antes de su ve nida al mundo fue muy bbscura, y 10. quafi en fombras, y figuras, fegun aquello de San Pablo : Bibebant autem de spiritali ronsequente cos petra petra autemerat Christus. Y fe ve en otros muchos lugares del Apostol. Significa ofto el Concil lio Tridentino en quanto dize que a algunos Santos fue reuelado efpecialmente el mysterio de la Encarnacion, fignificando en esco que en respeto del pueblo bastana la fe implicita. Veale Xuares, que pone quatro modos de fe explicita. El primero en que bios es creydo fer instificador

Ang. li.

26.

Suar dif p181.12. Sect. 3. á .216\_

I. Cor.

relecto

justificador, y faluadorde los hobres, por medios dispuestos por su providencia, en la qual generalidad se contiene la Redempcion por Christo. El segundo es, en que no solamente es creydo Dios como Saluador, mas tanbien se tienese de algun Redemptor, o medianeroentre Dios, y los hombres, para faluar los milmos hombres, no conociendo si a quel medianero tenga de ser Dios, ni el modo por dode tenia de obrar la faluacion de los hombres. El tercero, en que se conoce vitra de lo dicho la dininidad del Redemptor, y se ignora el modo de la Redempcion. El quarto, en que Christo es conocido como verdadero Dios, y hombre, el qual por su Passion, muerte, y Refurrecion obrò la Redempcion: y efte vltimo grado es absolutamente, y perfetamente de fe explicita.

Resuelue pues, el dicho Dotor, que la fe explicita del fegundo tercero, y quarto modo, no fue necessaria antes de la venida de Christo, aunque en el segundo tiene la cosa por mas dudosa. Con todo esfo, juzga por mas probable que bafraua el primero modo de fe explicita, aun para los Iudios : y que podia algun simples, & idiota de aquel pueblo, teniendo ignorancia inuencible, que auia de venir el Messias saluarse si tuniesse fe viua de Dios Saluador, y remunerador, juntamente con amor del milmo Dios. Prucuale efto, con vna razon, que ya en otra parte auemos tocado: porque el medio necessario para todos predicafe, y promulgase a todos publicamente, sed ficest, que Christo no fue desta manera predicado, y promulgado

a todo el mundo, en especial a los gentiles antes de su venida al mudo: luego, no es cosa verisimil que la fe del explicita, fuelle medio neceffario para la faluacion para todos, y para cada vno. Confirmate esta razon, perque la fe explicica de la Redempcion, suppone se del peccado original, y de la commun Cayda de la naturaleza humana: y con todo, no era entonces necelsaria fe explicita del dicho peccado, pues en el testamento viejo se habla del muy obscuramente:ni se proponia generalmente la tal noticia del peccado: luego, ni la fe explicita de la Redempcion, era medio necessario: y por configuiente, ni la fe explicita de Chrifto.

Acerca de la fe explicita de la immortalidad de las animas, y de la necessidad del divino auxilio para la remission de los peccados, dize el dicho Dotor, que no sue sienpre necessaria en todos los casos, por quanto el que cre, y espera el premio de la otra vida, sufficientemente cre la immortalidad de las animas, y el que cre en Dios, como justificador, bien crè tanbié ahy ser necessario auxilio suyo para la justificacion, aunque no haga diversos conceptos destas cosas

donde taubien se enbuelue se implicita del peccado original-

cito el fanto Dotor en effectiones

. Chatton Out non recliderit cen-

and debard N ... CA P.o

40,00

Conseils

CAPITYLO. XXXIIII.

De que cosas es necessario necessitate medij,tener fe explicita despues de la venida de Christo.

Afta ora hablamos de la fê necessaria antes de la veni-Ada de Chrifto, refta ver de que cofas es necessario tener fè explicita despues de su venida. Para esto pongo vn caso. Sea vn nino criado en defierto, o entre infieles, el qual veniendo a tener vzo de razon, y no poniendo impedimento con el mal vzo del libre alucdrio, sea alumbrado por Dios, y têga fè sobre natural del mismo Dios implicita de aquel primero modo, que auemos dicho baftar antiguamente en la Ley de naturaleza, y escrita, fin que tenga fe explicita de Christo del 2. ni del 3. ni del 4. modo, q auemos dicho poder se te. ner. Pregutale fiel tal fe laluara, o fi le especessaria en este caso femas explicita de lo q antiguamente era.

Muchos Dototes tiene que esta fè no le es bastante, y que con sola D.Th. 2 ella no fe faluaria: y por côfeguinte, que la fé explicita de Christo es a. 7. 6 medio necessario para la saluacion: an 3 dis y este parecer se attribue a Santo tinc. 25 Thomas. Però no se declara muq. 2.a. 1 cho el fanto Dotor en estes luga. quett. 1 res, y puedele entender de la necessidad de precepto. Fundase esta opinion en aquellas palabras de Chrifto. Qui non crediderit condemnabitur. Donde hablaua del

Enangelio, que mandana predicar

ad. 2.

Marc.

vit.

alos Apostoles, ibi. Pradicate Euagelium omni creatura. Luego el q no creere con cita fe ferà condenado. La qual fe (como pondera S. Bernardo) se entiende auer de see in re, y no in vote, folaméte, porque en esto se distingue del baptismo.

Prueuale tanbien de las palabras de Christo,por S. luan. Oportet ex. altari filium hominis, vt omnis qui Ioan.3. eredit in ipsum non percat. Donde fign fica, quodo el que en Christo no creere, a laber con fe explicita, se codenarà : y por esso anade lucgo. Qui in eum non credit iam iudicatus est, quia non credit in nomine vnigeniti filij Dei. Haze por esta opinio mucho el Conc Trid. donde Concil. poniedo el orden de la justificació dize que se justifican los hombres feff.6.c. Credentes vera esse que dininitus re 6. uelantur, atgillud imprimis à Deo iustificari homine per gratiam eius, per redeptione, que est in Christo Ie. fu: y en el symbolo de S. Athanasiotanbien se dize. Hacest sides casholica, quam nisi quifg fideliter, firmiterá crediderit, saluus esse non poterit. Efta fentecia le attribue tanbieaS. Augustinen muchoslugares

No faltan razones, y cogruecias o prucua efto. Primera es que mas fe devia pedir a los hombres en efte estado de la Ley Euagelica, que en el de la leyescrita, ynatural. Seguda porq fuera de la Iglefia de Christo no ay faluacion. Inxtacap. Firmiter de suma Trin & fide cathol. y cl Conc. Florent (cff. 2 fed fie eft que nadic entra en la Iglefia de Christo fin fé explicita del mismo Christo: luego ni le justifica sio la misma fe

Esta opinion es probable, y de los Valenc. modernos, la defiende Valencia to. 3. difp. 1. q. 2. puncto 4. Lorino en muchos lugares Act. 4. verf. 13. Ité

cap.

Sanch. Molin.

cap. 8. verf. 37. & cap. 10. verf. 2. Sanches lib. 2. in decalogucap. 2. num. 8. Molina I. part. q. 1. art. 1. disp. 2. Otros hazen differencia entre justificacion, y glorificacion; y dizen que bafta para vno fe jufti--ficar fé implicita de Christo, aun en el ciempo de la Ley Enangelica, pero dizen que no bafta esto para alcançar la gloria. Esta opinion no me contenta, porque no le veo fun damento para hazer ofta differencia. Y refutafe sufficientemente co efta razon. Porque la gracia dá derecho para la gloria : luego no es necessario despues de tener gracia otra cosa alguna, màs que consernar la gracia, la qual se puede coseruar sin fè explicita hafta la muerre.

El Padre Xnares con Soto, Ve-SHAY. to. ga in Trid. Medina, Cordona, y disp. 12. Maldonado, tiene que aun oy en el caso referido, y en otros semejannum. 10 tes, en que se diere ignorancia innencible, basta la sè implicita de Christo, para vno se salvat: y prucnalo de ftruyendo los fundamétos contrarios, los quales todos, le pueden, dize, entender baftantemente, o de la necessidad de precepto, o de la necessidad de medio in re vel in vote. Esta opinion es conforme a los Theologos antiguos, a laber Hugo Victorino, Alberto, Alenfe, Richardo, y otros muchos.

Vict.lib. I.de Sa. crametis p. 10. c. 6.78.

Alb. in 3. dist. 25. art. 1.02.

Hug.

de fide

Sect. 4.

Aun que esta sentencia sea probable, la primera es mas legura, y me parece may bien. Por donde no trato de responder a las razone, q en su fauor hezimos. Saquemos de lo dicho vn aniso para los Curas de animas, yes que den noticia bastante de los mysterios de Christo a sus feligrezes, porque ay en efto grandiffimo descuydo: y temo estando en la primera opinion, que fe

pierden muchos por falta defè explicita. Por donde con mucha razo el Padre Manuel Sà, dize, Credide Sá in Su rim condemnari istorum pastores ob ma vernegligentiam docendi. Ay de los bo fides. curas, ay de los paftores, que no hazen en cha parte fu officio: y folamente fon mercenarios, fin zelo, y sin amor del bien de sus oucias.

Phones: 151. History elideminour CAPITVLO. XXXV.

De la necessidad de precepto, que ay de creer despues de la venida de Christo. ral muchas q Dies no odede meur

Vemos tratado de la neces sidad de medio, assi antes L de la venida de Christo como despues: aora trataremos de la necessidad de precepto, y del tiepo en que obliga. Hablo aqui sola. mente del tiempo de la Ley de gracia en que estamos, por no ser diffuso. Digo pues breuemente, que ay precepto de creer, como confra de muchos lugares del testamento nucuo. Hoc est mandatu ejus vt credamus in namine filij eins. Icen Qui non credideris condemnabitur, &c.

Efte precepto legen le lubstancia es de derecho diuino, aun que tambien es muy conforme a la razon meramente natural, y de alguna manera en ella fundado radicaliter, a lo menos remotamente, fegenaquello de S. Augustin. Pose habere fidem natura, est hominum, habere autem, gratia est fidelium.

Ioan. 3. 268.

Delta

Defta manera podemos tanbien hablar proporcionalmente del pre Padet Mapuel Sadeze

cepto.

SE 119 SE

bo fides.

D.Th.

2.2.9.

ad I.

10. 4. Is

10215 2

Este precepto, es parte negati-" 2501 844 gas no,y parte positiuo: en quanto negatiuo, obliga a no repugnar a la fè despues q vna vez se propone sufficientemente, y a no la repudiar despues de acceptada: y enesto es efta obligacion muy conforme a la razon natural, fegun dize Sancto Thomas, ibi . Habere fidem non eft innatura humana, in natura tamé hu mana est vi mes hominis non repugnet interiori instinctui, & exteriori veritatis pradicationi. Larazon es, porq suppuesta la sufficiete propoficio de la fe, la razó natural ofrápi diédo, quo le crea ler fallo aquello q es confirmado cô ta grades tefti monios de Dios. Por g la razo natu ral mueltra q Dios no puede metir y q fe le haze injuria fi del esto fe creere Pongamos vnexéplo. Proponele vna cola sufficientemente, como dicha.o mandada por elRey de manera, no pueda prudéteméte penfarfe otra cofa, fino q fu Mageftad lo manda: fin duda hago infuria alRey, fino recibo aquello, co mo dicho, o precepto de fu Magestad . Luegolo mismo deucmos dezir, y con mayor razon, en respeto de Dios: y affi el que no crè puestoque claramente no diga que Diosmiente, con todo ello, moral-DEBIE. mente no es menos culpable, q fi lo dixesse . Mayormente, porq Dios reuelando las cofas de la fê, no fola mente dize las mismas cosas, sino tanbien dize, que el lo dize, como queda tocado en otro lugar.

Otra obligacion deste precepto negativo es, que contra las cofas de la fè no fe admitta deliberadamente duda alguna, ni temor de poder

unio C

ferlocontrario. La razon defto es porque de razon de la fè es fumma certitud, y la duda exclue esto. Y cfta obligacion, aunque es canbien sobrenatural, con todo, es muy coforme a la razon natural, como la paffada, y fe funda en ella, a lo menos remotamente.

La otra parte de la obligació de fte precepto es positiua, como aucmos dicho, ydinidese en dos Lapri mera, esobligació de creer despues de hecha lefficiéte proposiciode la fe; yesta es sobrenatural, aung tabié tiene furemoto fundamento en la lumbre de la razon. La fegunda,es obligacion de oyr, inquirir, y deprehender las cosas de la fè, y es mas sobrenatural, que todas las dichas, ni puede tener su principio en el hobre, ni applicarfe le hafta q Diosempiece a dar luz en el entedimiéto, yexcitar al hombre, o exteriormete por hobres, o interiormente por fus inspiraciones.

Puesta esta inspiració poco a poco, empieça efta obligació coforme al modo de la inspiracion, y a la codicion de aquel a quien se propone. Porque si es infiel , que tie ne yerros contra la lubre natural, enpeçarà a sentir remordimiétos de la cociécia cerca de los mismos yerros, y entonces enpeçarà la obligacion de bufcar, è inquirir la verdad en aquella materia: y el tal haziendo con el dinino auxilio, lo que es en fi poco a poco, ferà cada vez mas alembrado de Dios, y cada vez tanbien mas obligado a inquirir la verdad, hafta que llegue a se le pro poner la fè sufficientemente. Este es el modo ordinario en los hombres, que carecen de fé, porque entre ellos no ay ninguno, que no téa ga yerros en la ley natural. en ob

Sicon

HHZ.

F \$62.53

I.de Sa

CHAMIETE

P. 10. C.

Ale, is

250 925"

1.02

6.78.

3. diff.

Si co todo acaccesse del infiel no tuniesse, yerro en la leynatural será excitado por Dios interiormete, pa ra que busque otro conocimiento mas alto del mismo Dios: y ayudarà tanbien la publica fama de la verdad Euàgelica, para que empiece a dudar de modo, que quede obligado a inquirir la verdad, y para pedir a Dios, que le de su luz por el modo que pudiere: ypor efte, ypor otros semejates modos puede tener principio esta obligació: y puede ayudarfe mucho con el difcurfo natural. I mon teleping the

Vn confejo dare aqui muy confirmado con la experiencia a los que tratan en predicar la fe, y es q persuadan a los infieles pida a Dios les de su luz, porque con esta occacion le disponen mucho, y tiene efto mas lugar en loscolloquios par ticulares. Tengo vifto yo vn Turco a quien ania muchos anos fe perfuadia faesse Christiano, fin se poder acabar con el: fienpre dava por respuesta, que lo seria quando Dios quiziesse, Hablole vn religioso, é hizole poner de rodillas delante vnas imagines de fantos, y ambos arrodillados fueron diziendo vna oracion no mny differente defta. Senor Dios todo poderofo, que criaftes el ciclo, y la tierra, y me criaftes a mi para osconocer, amar. y feruir, dadme vueftra luz para q os conosca, y sepa la verdad que conniene, para mi faluacion. Sanctos, que tuniches esta luz de la ver dad, y con ella fuiftes al Ciclo, alcapladme esta merced de Dios. Co sadmirable, que sin mas dilacion dixo, que queria ser Christiano, el quia diez anos repugnaua ferlo.

En la vida del santo varon Fray Cap. 31 Esteuan de la Purificacion cuento

office.

otro cafo femejante a efte, de que yo fuy teftigo, y me pallo pot las manos. Todo Dioslo puede. Gran cofa es la oracion. Veaic en el Sym bolo de la fè del Padre Granada. tratado vitimo, el modo que se deue tenerien cathechizar, debotoso

- Del precepto que ay de confesfar la fè exteriormente diremosen myferio de la 5 constito ordillo dad, olde la Engarnacion, y Un-

chandra, y orrestemejantes. Y afsi CAPITVLO. XXXVI.

que den alguna lua no pueden de-Discurrese con algunas cosiaeraciones en loor de la fe, y de quan conueniente cosa fue auer precepto desta virtud. num die regnam in oadini

Vchas cofas fe pudieran aqui dezir en 1001 tan alta virtud: mas deffeo fer breue, ypoco molefto al pio Letor. Pareceme pues la fè aquella coluna de fuego, que guió los líraelitas por el desierto, hasta meterlos en la tierra de promission. Pareceme la eftrella que guiò a los Magos hafta el Presebre, quedandose ella fuera, affi la fè nos llena aver a Dios en la bienauenturança, quedandose ella de fuera, porque la fé no entra en el Cielo, fegu aquello de S. Pablo. Cum venerit quod perfectum est enacuabitur quod ex 1. Cor. parte est. Pareceme fer como la ef- 13. trella del Norte, fin cuya guia no se puede llegar al puerto de la talua cion, Pareceme como vn ojo del alma con que vè las cofas diwinas, y el fin que se deue tener en las acciones humanas. Affi comofielSolescondera sus rayos, no

Phil lih

pienss,

N 3

po-

poderia fer vifto de los moradores de la tierra, aunque encendiellen grap quantidad dehachas fafsi Dios nuchro Señor no puede der vifto de aquellos, a quien se esconden los rayos de fu fe, aunque chciendan todas las hachas de las ciencias hunianas, porque nicodas ellas juntas baftan para alcançar el mysterio de la Sanfisima Trinidad, el de la Encarnacion, y Euchariftia, y otros semejantes. Y assi como todas las eftrellas juntas ann que den alguna luz no pueden defterrar la noche de nuettro emifpherio, alsi todas las ciécias homa nas aunque den alguna noticia de Dios no pueden echartastinichlas del entendimiento humano sin el Soldelafe, Haze paraefto lo que Phil lib. dixo Philo. Solem hune visibilem, num alia re quam ip so adiuti cerni. mijs, 6 mus? Quid? Siellas an non fola stel.

larum ope aspicimus ? Lucis aspectum nonne luci debemus? In eun. dem sane modum etiam Deus per se ip (um illustrat sui notitiam &c. A [ficomo (dize) vemos el Sol, y las eftrellas con la luz que nos comenican, assi vemos a Dios con la luz que del participamos, que es la fe-No es folamente necessaria la

fepara dar luz a los hombres, mas tambien lo espara con ella honrarmos a pios con vna potencia tan noble, como es el entendimiento captinadole en su servicio. Y destas guierras, y captinidad habla S. Pablo, quando dize. Arma militia no-2. Cor, franon carnalia funt, fed potentia Deo ad deftructionem munitionum consilia destruentes, & omnem al-. titudinem extollentem se aduer sus (cienciam Dei & in captivitatem redigentes omnë intellectum in obsequium Christi. Dicholo captiucrio

que quanto mas cautina el entendimiento, mas le libra; quanto mas de liga, tanto mas lo lleuanta.

of Gloriofa cofa es para vo Rey fi quando vence vna fortaleza, ò voa ciudad, ponesu vandera en la mas alta torre de lus muros, alsi es cofa honrofa para Dios vencer los animos de los hombres, que son vnas ciudades muy petrechadas, y wnos baluartes muy fuertes, y poner en lo masalto de fus muros, que es el entendimiento la vandera de la fe. Y llamo vandera a la fe, porq afsi como la vadera diftin que los foldados, y muestra de que Rey fon, afsi la fe diftingue los Christianos de los Indios, de los Gentiles, de los Moros, y hereges, conforme aquello del Píalmo. Signatum est super nos lumen vultus tui Domine. Donde en el Hebreo eftà la palabra, Neffach, que le deriua de la rayz Nes, la qual fignifi. ca vandera, como lo dize Pagnino en el theforo de la lengua Hebrea.

Otra comparació muestratan- sauro, bien quan conveniente cosa fue que Dios nos pusiesse precepto de fo, la qual saco de aquellas palabras Cant. 5. de los Captares. Veniat dilectus mens in horium fuum, vi comedat fruetum pomorum suorum. Venga mi amado a lu huerto (dize la cf. posa Santa ) y coma del fruto de fus arboles. El huerto es la anima, los arboles son las potencias, el fruto fon los actos de las mifmas potencias interiores, y exteriores. Co ge Dios fruto de los ojos, quando dexan de ver cofas malas, y fe emplean en las buenas. Coge fruto del fentido del oyr, quando fe mortifica con dexar de cyr cofas que no condienen, y le emplea en oyr las palabrasidiuinas. Cogo fruto del

in the-

olfato.

IO.

pænis.

000

olfato, del gufto, y del tacto quando tambien estas potencias hazen semejante mortificacion. Lo mismo es en las potencias interiores de la parte fenfitina, especialmente en los appetites iralcible, y concupiscible de que nacen todas las desordenes de nuestra vida.

Coge tambien Dios el fruto de la parte intellectiva del hombre, primeramente dela memoria, quado se acuerda del, y lo trac en su prefencia: dela voluntad, quando le ama, quando le deffea, quando fe goza en fu amado, quando aborrece todo lo que le dá gusto, quando tiene confiança en el, quando le teme, y quando exercita los actos de la justicia, y otros semejantes que caben en la esphera de su objeto: y particularmente quando ama a los enemigos, mortificando fo natural inclinacion. werded de

Siendo esto assi, parece que no denia quedar el entendimiento, q es vn arbol principalissimo en este huerto fin dar al dueño del su fruto, y fin pagar primicias. Efte fruto para fer agradable, y fabrofo dene pagarle en los mas lenantados actos que cupieren en su capacidad ayudado de la diuina gracia; y tales son los actos de la fe con que el entendimiento se captina, y en su manera se mortifica en servicio de su Criador, porque como dize el B. San Gregorio. Fides non habet meritum vbi humanaratio prabet experimentum. Assi como no està tanto el merito de la voluntad en amar aquellas cofas a que naturalmente se inclina, como son hijos, padres, deudos, y amigos: fino en amar a los enemigos, donde la voluntad fience difficultad. Affi tambien no merecemos co el en-

tendimiento, quando entendemos las verdades naturales, y claras:fino quando por amor de Dios creemos aquello que no alcançamos con la luz natural del mismo enten. dimiento. Acerca defta comparacion del arbol, y del fruto se vea Origenes en la Homilia 10, fobre Origi

el cap. 21. de S. Mattheo.

Pregunto aora, que merecimie to era, ò q feruicio le hazia a Dios no creendo mas que aquello que fe alcançasse con los sentidos, o por el discurso natural? In homine car nali, Ge. (dize San Augustin ) 10. ta ratio credendiest consuetudo cernendi. No cree el hombre carnal mas de lo que vè con los cjos, pero no assiel racional. Y en otra parte dize. Demus aliquid Deum pose, quod nos fateamur innestigare non posse. Como si dixera, no quera- D. Aug. mos que se regule el poder, y laber Epist. 3. divino por nueftro entendimien- ad voluto, ni ponerle tan baxos limites, sianum. Admittamos llegar su potencia adonde no llega nueftra ciencia. Yal saber de los que contra esto siente llama S. Bernardo no Theologia. D. Ber. fino ftultilogia. Afsi lo dize contra Abaylardo en la epistola 190. que escrivio a Innocencio Papa.

canco, por no tense exens, y dixo CAPITULO. XXXVII. Dies Pales or todo paderaio, Cria

der dist erele, y de la comet &c. y De los remedios para fortalecer la fe, y conconsider fernarla. - oxib ob

7 Ito auemos en el discurso defte libro que cosa sea fe, lus propriedades, quan necessa-

pondia: Octobora que la gracia, y

D. Greg. hom. 26. in Euangel.

necessaria sea esta virtud, pues es fundamento, y rayz delas demas. Iten quan grandes motiuos, y argumentos ay de la verdad de nuestra santa Fe Catholica, pues la hazen euidentemente creyble. Veamos aora que medios aurá para alcançar efte bien, y conferuarle en el contra las assechanças del demo nio, que haze gran fuerça para der ribar este fundamento del edificio espiritual: porque toda la canalla del infierno en esto se emplea: y como otros Babylonios contra la espitual Hierosalen de nuestra ani-Pf. 136. ma dan vezes. Exinanite, exinanite v sque ad fundamentum in ea.

Sea pues el primero reme-

dio reconocer, que es la fe don

. preciofissimo de la mano de Dios,

y con humildad pedirle, como hizicronlos Apostoles diziendo:De Lue. 17. mine adauge nobis fidem. Aumentanos Señor lafe. El segundo remedio ferà dezir cada dia con até cion el Credo, porque esta celestial confession es bastante para connertir las animas, como acaelcio à nuestro santo Obispo Spiridion en el Concilio Niceno con vn Sophifta, que ninguno le ania podido convencer; y pidiendo licencia el Santo para hablar, a penas la alcançò, por no tener letras, y dixo al Philosopho. Tu no crees que Dios Padre es todo poderofo, Cria dor del cielo, y de la tierra? &c. y dixo todo el Credo. Oyendo esto el Philosopho con attencion fue convencido de Dios, y admirado dixo. Quando con palabras me hablauades, con palabras os refpondia: pero aora que la gracia, y virtud de pios ha hablado, yo me

rindo a tan grā fabiduria, y me doy

por vencido. Espatados, y alegres

todos, baptizô el santo Spiridion al Philosopho. Por efta razon ci Santo Concilio Tridentino al principio manda, que en todos los Cocilios ante todas las colas le cofielle el Credo, porque el bafta para couertir las animas. Serà tabien muy proucchofo hazer algunas iaculatorias en los mysterios de la fè, que ion vnos actos muy afferuorados nacidos de la misma virtud, defta manera. Iefu Christo Dios mio, Dios, y. hombre verdadero, yo ereo firmifsimamente todas las cosas que crè la Santa Iglesia Romana, y por esta verdad dare la vida. Creo Sevor el mysterio de la Santisima Trinidad, tres personas, y un solo Dios, y por esta verdad me holgara de padecer muchos termentes. O Señor que verdad tan cierta es estar vos en el Santisimo Sacramento del altar! Por esta verdad diera yo por cierto mil vidas stantas tuniera.

Con estas, y otras semejantes palabras fe deue cada vno roborar en la fè, quando fuere tentado. Y es tambien de notar, que las obras que hiziere, las limofnas, ayunos, y mortificaciones se deuen referir a efte fin de alcançar de Dios fortaleza en la fè. Y aun digo mas, que si vno hiziere las tales chras co ani mo de que lean vna profession, y protestacion de la fe, sin duda son actos defta virtud; porque efta dotrina es general, que las obras buepas contrahen la honestidad de aquella virtud, a que se dirigen-

Lo tercero conniene huyr todo trato, y conversacion de hereges, y sospechos en la fè, y tambien de los libros hereticos, porque cundo como cancer la mala dotrina. De mas defto bufcar libros que en efta parte le puedan aprouechar, que ay

muchos

get.

muchos, y muy buenos, en especial le encomiendo la licion del symbolo de la fè, que compuso el venerable Padre Fray Luis de Granada, que vo ferè fiador del prouecho que en su anima sentirá.

Bolniendo a quanto importa hu yr el trato de los hereges, tenemos vn gran exemplo en el B. S. Iuan Euangelista, el qual sabiendo que Cherinto herege estaua en los baños, noquizo entrar, diziendo: vamonos de aqui, no cayga esta casa fobre nosotros. Topado tabié Mar ció herege a S. Policarpo, dixole: Conocefnos? RefpodioelSato, Co nosco alprimogenito del diable. Ité S. Pedro Alexadrino dixo a Alexa dro, y a Aquila que auian de fer fus successores: Arrioesmuerto a Dios no le comumuniqueis, ni le trateis, como lo manda S. Iuan. El Prado spiritual, de Cyriaco Anahoreta dize, q estando en oracion viò pasfar a nueftra Senora con San Juan Baptista, y Euangelista, y saliò corriendo, porque no entraua a bendezir fu celda; dixo nueftra Senora: por que tienes mi enemigo en ella por esso no entro: y conesto se fue. Quedò may trifte, y pensatiuo sobre quien tenia el en sucelda, que fuelle contrario a nueltra Señora, y abriendo vn libro que le auian mostrado, hallò en el otro librillo de Nestorio herege, y dixo: Este es el enemigo de la Virgen, y diòle a su dueno, diziendo: Toma tu libro, que mas me ha danado que aproucchado.

2. Ioan.1

Lo quarto, quando alguno fucre tentado en las colas de la fe,acuda a algun Padre espiritual, docto, fanto, y discreto, descubriendolesu alma, y no crea al espirito malo, file dize, que no lo declare, por-

que le tendrá en menos, porque le peza albemonio de que bufque remedio. Asilo hizo Iuan Bueno Mantuano, que fiendo tentado vo Monge suyo de la fe del Santo Sacramento, dixo al Monje, que truxesse vn vaso de agua de la fuente, yel couertiola en vino, y dixole. Si yo puedo hazer efto, como no podrà convertir Dios el vino en su fangre, yel pan en su cuerpc? Y co esto fue confirmado en la fe.

Lo quinto conviene fer deuoto de San Pedro, y de San luan Baptifta, y por su intercession rogar al Senor nos confirme en la fe: pues a San Pedro el padre le reuelò la fè de Christo, y Christo orò por el, porque no le faltasse la fe; y le mando que nos confirmasse a to dos en ella. Y San Iuan fue embiado de Dios para mostrar a Christo con el dedo, y a preparar los coracones de los fieles para Christo.

La denocion de los mas Apofto les tabien es de mucha importancia, por que son las colunas de la Iglesia, y assi como Dios fortaleciò, y cofirmò estas colunas, segun dixo el Psalmista: Ego confirmani columnas eius, assi por su intercelfion nos fortalece, confirma, y haze tambien colunas fuertes, segun Ps.74. aquello del Apocalypse: Qui vi. cerit faciam illum columnam in tem. Apocal. plo Dei mei. Efto es en la Iglesia militante, y despues en la triumphante. En especial la deuocion de San Pablo para efte fin es muy bue na, porque fue con quien Dios mas concurrio, dandole noticia de sus cofas, fin ministerio de hombres. Finalmente qualquiera de los San tos que está en el cielo será para esto buen auogado, pues todos fueron allà, por la granfe q tuuieron. Epilogo

### Epilogo deste Segundo libro.

Ltimamente se cansideré los motinos que ay para creer, que quedan pueftos en efte libro. Confiderele primeramente la dotrina de la fe de que aucmos tratado, tan conforme a la razon natural. Ponganie ante los ojos las excelencias de la Religion Christiana, quan altamente siente de Dios, quan fantas leyes, y quan recta dorrina profiessa: la perfecton de los conícios Euangelicos, la gracia de los Sacramentos, el fauor grande que promete a la virtud, yeldisfauor, y caftigos grandes con que amenaza los vicios, la perpetuidad, y conftancia que ha tenido en los figlos, la dignidad de la Escritura lagrada en que se funda, la pureza deuida que canía en fusprofesfores, la verdadera felicidad que por ella se alcança, la vi-

Lefella, y alla como Dies fortale.

dispel Pfelouffer Ergrand want

Spilogo

coria que vuo del mundo, y de fus Monarchas, defterrando del la Ido latriapor medios tan lobrenaturales, como fue: on la multitud de los milagros, que en confirmacion defa verdad fe han hecho, la fortaleza, y constancia de tantos martyres, que con fu langre la teftifica. ron, la fabiduria, y fantidad de tan tos Dotores que la illustraron, la multitud de profecias que le precedieron aun entre gentiles, quales fueron las Sibilas, las quales to das se cumplieron. Finalmente el granzelo que ay entre los Catholicos de aueriguar la verdad, ¿juntando Concilios g nerales con tata cofta, solamente para efte fin-Todo esto asi bien considerado, e vifto como falta en las otras fectas, no av fino rendir el coraçon, cruzar las manos y confessar que la Religió Catholica es la que conuiene abraçar, y feguir para alcançar la bienamentuaança, donde todos nos veamos Amen.

en ella por ello no entrery contefto

LIBRO



उत्तर अपने त्रांते त्

## LIBRO

# TERCERO, EN QUE SE PRVEVA LA FAL-

SEDAD DE LA SECTA IVDAICAPOR

el estado que tunieron, y tienen de presente los Hebreos.

PREFACION.



chello

N el Libro passado, tratamos de las cosas de nuestra santa se en commun, aunque algunas vezes descen-

dimos a hablar en particular con los Hebreos. Aora efte libro feem plea todo en mostrar a los mismos Hebreos la falledad de lu lecta, for mando argumentos del estado que tunieron, y tienen de presente, a saber, de los fauores que Dios les hizo, quando eran su pueblo, y de los terribles castigos que de su dinina Magestad han recebido despues q mataron en vna Cruza su verdadero Messias IESV Christo, hasta el dia presente. Y para que en todo figamos el orden de la dotrina, començaremos por la explicación de los nombres que este pueblo tuno, y de la origen de su Republica.

CAPITVLO. I.

Del nombre, y origen de la Republica Hebrea: y que los Christianos son tabien llamados en la sagradaEscritura Israelitas.

L puebloHebreo, tiene tres nombres en la sagrada Escritura, a saber, Hebreos, liraclitas, y ludios. Llamanse Hebreos, o de Abrahan, como dizen algunos; y quedarà siendo lo mismo Hebreos, que Abrahèos: o (como dizen otros) de Heber hijo de Salè, el qual Heber sue quinto abue lo de Abrahan, del qual Heber se

D. Aug. D. Hier. Ioseph. Gen. 10.

Theod.

Burg.

haze mencionen el Genesis cap. 10.& 11. Desta legunda opinion, (la qual tengo por mas probable) fon S. Augustia lib. 2. retra ct. c. 16 S. Hieronymo in traditionibus hebraicis in Genesim. Iosepho lib. I. antiquitatum cap. 14. y otros muchos. La qual prucua S. Augustin de aquellas palabras, Genesis 10. Dèsem quoque nati sunt , patre omnium filiorum Heber. De las quales se collige, que fue grande la descendencia de Heber. Haze por esta parte tanbien la orthografia de los nombres, porque assi Hebèr, como Hebræi, le elcriuen en el principio conghaim, lo qual no le halla en el nombre Abrahan, cuya primera letra es Aleph De mas defto, haze improbable laprimera opinion el llamarfe Abrahan canbien Gen. 14. Hebreo, como confta Gen. 14. bi. Et vnus qui euaserat nuntiauit A. braham Hebreo, Aunque si Abraha le escriuiere con ghain en el principio de la raiz ghabar idest Transiuit, de suerte, que Abrahan sealo mismo que transitor el que passa: probable es llamaréfe los Hebreos affi de Abrahan, como tiene Theodoreto quaft. 60. in Genesim, y Paulo Burgense additione 2. ad 21 .cap. Matthei, y otros. La razon desta etymologia es, porque Abrahan fue primero que todos llamado He breo idest transitor, porque passó el rio Eufrates, y dexòà Chaldea lu patria: y anfi en aquel lugar Gen. 14. donde se dize, que vno que elcapò de la batalla. Nuntianit Abraham Hebrao. Lecolos 70. Abraham transitori, y este nombre le pusiero los Chanancos por auer passado el rio Eufrates dende Melopotamia, de donde auia venido despues de

dexada Chaldea fu patria: y efte

rio Eufrates, divide la tierra de promission de Mesopotamia. Desta manera llamamos en Lisboa Trastaganos a los que biuen alen del Tajo, y vltramentanos liamamos a los que vienen de Tralos môtes.

El fegundo nombre Ifraclitas, tomaron de lacob patriarcha, de quien todos descendieron, el qual como antes se llamasse Iacob, se llamò despues Ifrael Gen. 32. y este nombre Ifrael, segun opinion de Philo Iudio libro de Abraham, y co el libro de Hebraorum nominum interpretatione, Origenes homil. 15 in Genes. Eulebio Cafariente lib. 5. demonstrationis Enangelicac. 11. y otros muchos,es lo milmo q vir videns Deum, Varo que ve a Dios. Pero esta etymologia impugna, y con razon San Hieronymo en las questiones hebraicas : y dize que es lo mismo Israel, q Princeps Dei: y a efto alludio el Angel Gen. 32. quando despues de luchar con Ia. cob, dixo. Nequaquam laceb appellabitur nomen tuum, sed I frael, quoniam fi contra Deu fortis fuifti,qua. to magis contrabomines praualebis? Donde el paraphrafte Caldaico vertio. I fraclerit nomen tuum quoniam princeps fuifti cum Deo.Psucualo más S. Hieronymo de las letras Iod Sin Res Aleph Lamed, con que el nombre Ifrael fe eferiue, y se deriua de la raiz Sarah, ideft principatum tenere, y de la rayz, él idest Deus. Indensy ner hallogeld

El tercero nombre Iudai, tuvo efte pueblo despues que las diez Tribus le dividieron de las dos, en tiempo de Roboan hijo de Salomon, como dize S. Hicronymo fobre aquellas palabras de Isayas Vi. 1/4. 5. nea Domini exercituu Domus Ifrael eft:Donde dize, que Israel, y luda, cnefto

Gen. 32. Philo. Orig. En (eb.

el pueblo se llamanalirael, pero des pues reynando Dauid sobre el tribu de Inda, y mucho despues reynando Roboan hijo de Salomon fobre las dos tribus, Iuda, y Benja. min, aquellos que eftauan en Samaria subjetos a Icroboan, y a sus successores, que cran las diez tribus, se llamanan Israel, y las dos tribus a quien los descendientes de Dauid gouernauan se llamauan Iuda, y de aqui vino el nombre Indai. talum c. Peròlosepho dize, que este nobre enpeçaron a tener dende aquel dia en que siendo Capican Nehemias partieron de Babylonia, tomandole de la tribu de Iuda: la qual llegó primero aquel lugar; de donde affi ellos, como la provincia que daron con este nombre, Inda, idest confessio, y quiere dezir Indai 10 mitmo que confitentes, los que confiessan, del verbo Iadah idest. Con-Gen, 19 fiteri fine landare. Conforme aquello Gen. 29. Concepit adhuc Lia peperitg flium, & dixit vice bac confitebor Domino & idcirco vocanit nomen eius Iehudah idest Iudam: y defte Iudas, que fue el padre, y prin cipio de la Tribu real, le llamaron Iehudim,idest, Iudai.

en esto tiene differencia, que todo

Conforme a esta etymologia, los Christianos son tanbien llamados Indei en la fagrada Eferitura. San Pablo dize. Non enim qui in manifesto, Indans est: neg, qua in manifestoin carne est circucifio: fed qui in abscondito, Indans est: & circuncisto cordis in spiritu, non litera: Affilo dize San Augustin, exponiendo esta sentencia de San Pablo. Quis est iste in abscondito Indaus. non in carnis circuncisione, sed cordis, non litera, sed spiritu, nisi Christianus! Sic itag, (umus Iudai; non car

naliter sed spiritualiter quemadmodum etiam jumus filij Abraha, nom secundum carnem sed secundum spiritum fidei, scimus enim nos fuise promisos quando ei dixit Deus. Genesis 17. Patremmultarum gentium po uite.

Defte, y de otros testimonios le aprouechaS. Augustin, para propar que ay Iudios, è Itraelicas carnales, que no son Christianos, y se llaman affi por seren descendientes de Iacob, y Abrahan: y otros Iudios espirituales, por seren hijos espirituales de Abrahan, è imitadores de su fé, conforme àquello de S. Pablo. Non omnes qui ex Israel, ij sunt Israelitæ neg, qui sunt semen Abraha omnes filij. Et ad Gal. 9. Quicun. que hanc regulam sequuti fuerint AdGal. pax super illos, & misericordia, & 9. Super Ifrael Dei. En etta conformi. dad se dize. Apoc. 2. al Obispo de Apoc. 2. Smyrna. Blasphemarisabi; s qui se di cunt Iudaos ese, & non sunt, sed sut Synagoga Satana. Llama aqui fallos Iudios a los falfos Christianos, o 9 fingian professar la fè del mismo Christo en el exterior, siendo hereges en lo interior, o que tenian obras muy differentes de lo que pide la fè del mismo Christo.

Adelante veremos como algunas profecias que hablan de Ifrael. y luda, le deuen entender de los ef pirituales Ifraelitas, y Iudios, auna no lean descendientes de Abrahan fegun la carne, como quiera que fean Christianos: pues, como queda dicho, de su bendicion, y filiacion participan los que creen en Christo de la gentilidad. Yes punto efte de importancia para entender los profetas, y con que los carnales Iudios se engañan muy mucho.

Y hay

Rom. 2.

ofit.

Lib. 7.

antiqui

5.

D. Aug Epift. 200.

Ad Rom II.

Y hay otra conueniencia muy buena para tener el mismo nobre: porque como dize S. Pablo Rom. I I.lagentilidad fue como ramo de azebuche enxerido en la olina de la Synagoga: y con esta coparacion quiere mortificar la altinezde los Christianos convertidos de la gentilidad. Quod si aliqui ex ramis, (scilicet Indaorum) fracti sunt, tu au tem, cum oleasteresses, inserius es in illis, & socius radicis, & pinguedinis oliua factus es : noli gloriariadnersusramos: quod si gloriaris, non tu radicem portas sed radix te. Y mas a baxo hablando de los ludios incredulos a quien tenia llamado ramos quebrados, y cortados, dize. Sed, 6 illi si non permanserint in incredulitate, in ferentur. Nam fi tu (feilicet Christiane exgentibus jex naturali excisus es oleastro, & contra natura, insertus es in bonam oliuam: quanto magis ij qui secundum naturam inseruntur sue alina? De lo dicho cofta, porque razon en la Escritura fagrada fe l'ame la gentilidad conuertida a Christo, Israel, y Iuda. Pues no es mucho, que se llame el asebuche despues de enxerido, y crecido en la oliua con el milmo nombre de oliua, que es su tronco.

CAPITVLO. II.

De varios estados que tuno la Republica Hebreahasta el Nacimiento de Christo nuestro Señor.

N dos tiempos deuemos co d fiderar eftaRepublica. Vno antes que entrasse en la tier ra de promission, otro despues de entrar en ella: y en el primero tiempo podemos diftinguir tres cha

dos, vno antes de entrar en Ægyp. to, en el qual los Hebreos no conftituyan aunRepublica,fino folamé te familia. Porque la Republica, co mo dize Aristoteles, consta de muchas familias:y en aquel tiempo folamente ania vna casa de Abrahan, Arift. en la qual succedio la de Isac, y en Eih.9. efta la de lacob . Y puefto que en & polit. tiempo de lacob despues que sus hi josfe cafaron, fueffen ya muchaslas familias, cuyo gonierno no podia fer Economico: con todo esto, por causa delpequeño numero que auia de familias no se podia llamar Republica politica la que dellas conftaua: sino vna communidad media que le llamavicalis, fine collectanea. Esto se confirma mas, porque quádo entraron en Egypto, no auia mas descendiétes de lacob que setenta personas, como consta del Gencsis cap. 46.

El legundo estado fue despues de eftar en Egypto, el qual se pue- Gen, 46. de dividir en estado de felicidad, 9 durò en quanto vivió Ioleph: y en eftado de aduerfidad que empeçó despues de muerto Ioseph: y annque en vida de lo seph se puede dezir que los Hebreos constituyan algun modo de Republica, por quanto apartados de los Egypcios habitauan en la tierra de lessem, cerca de la Ciudad de Ramesses, como confta del Genesis cap. 47. donde guardauan forma de Republica debaxo de la obediencia de Ioseph, y de los juezes por el confituidos: con todo efto, despues de la muerte de Toseph, tato 9 enpeça ro a ser affligidos con el trabajo de los edificios, parece q no tuniero al gunos de lu nacion, que tuuiessen gouierno, y mando : antes estauan subjetos a los maestros de las obras

que eran Egypcios: de los quales cran muy opprimidos, como confa del milmo capitulo.

Gen. 47.

Lolph L.

El tercero estado, fue despues de la salida de Egypto, quando andauan en el defierto, en lo qual estunieron subjetos a Moylen por efpacio de quarenta años, como co-Exod. I. Ra del Exodo cap. 16. y del Dentoronomio cap. 2. y 8. Aunque no fiempre del mismo modo: porque en el primero ano, poco mas, omenos, despues de salir del egypto: solo Moyfen gouernaua. Despues, co mo no pudiesse el solo satisfazer a las causas, y pleytos de tanta gente, figuiendo el consejo de Tetro su suegro, ordenò en el pueblo Decanos Quinquagenarios, Ceturiones, y Tribunos, los quales determinasof len las caufas mas faciles del pueblo,y a Moysen veniessen con las mas graves, como coníta del exodo cap 18.y del primero del Deuteronomio.

> Finalmente, poco despues desto no podiendo Moysen sufrir la malicia, e inconstancia del pueblo. que desseaua las ollas de Egypto, y pidiendo a Dios, que le quitasse, o la vida, o el gonierno de aquel pueblo: el Señor, oyendole, le diò fetéta viejos, que entodo fuellen a el iguales en la jurisdicion. Donde refultò, que el principado del pueblo se trocasse de monarchico en ariftocratico: lo qual todo confta de los Numeros cap. 11. Lo dicho basta, quanto al primero tiépo en que confideramos esta Republica.

En el segundo tiepo . s- despues de auer entrado en la tierra de promission tuno tanbien este pueblo tres estados. El primero en que fue gouernado por Iuczes, el legundo por Reyes, elecreero por Potifices

El primero empeçò de Iosuè, aun que loste no fue propriamete luez, porque tenia poder absoluto sobre el pueblo, pero los juezes no eran affi, fino Capitanes llevantados para pelear entiempo que los enemigos perfeguian al pueblo. Effe estado a cabo en Samuel vitimo Inez del pueblo. Defta materia fe vea Abulen(een la prefacion del libro de los Iuezes à quastione 9. Carolo Sigonio libro 1. de Republica Hebraerum cap. 5 & lib. 7. cap. 2. 6 3. Feuardenie in cap. I. Ruth.

Abul Carol. Sigon. Fenard.

El fegudo estado fe divide en dos partes, la primera en q estuuo todo el pueblo subjeto aSaul, David, y Salomon. La seguda, q empeçò em tiempo de Roboan, quando se dividio el pueblo en dos partes, porque las dos Tribus Iuda, y Bejamin quedaro subjetas aRoboa, de las quales no estana apartada la Tribu de Leui; pero no era costúbre contarle por fer dedicada al culto de Dios, y eftar fuera de la sucree de los otros. Y c. Ras dos Tribas se llaman en la Elcritura Reyno de Indà. Las otras diez Tribus se apartaro, y diero obediécia a Ieroboa: y estas sellamã en la Escritura Reyno de Israel, o de Samaria : donde tuno su principio el pueblo de los Samaritanos propriamente, q no couerfauan co los Iudios, ni cranHebreos del Rev no de Ifrael, fino gentiles: los quales sucedieron en Samaria despueso los Ifraelicas fuero catinos. A quel primero Reyno siepre estudo subje toa Reyes descédientes del Tribu de Iuda, y de Dauid. El segudo, que es el de Ifrael, empeçò con vno, o dos Reyes del Tribu de Efrain, de quien tomò el nombre, pero no perseucró en esta Tribu; porque de las otras tanbien vuo Reyes

entfrael. Nies de marauillar mucho, porque las successiones en el eran tyranicas, y primo occupantis, hafta que fue captino, y lleuadopor Salmanazar Rey de los Affirios, a lugares de donde despues ya mas bo uio: como consta del lib. 4. de los Reyes cap. 7. Pero el Reyno de Iuda, despues de passado mucho tiempo, por fin de cuentas vinoa pagar lo merecido por fus peccados, y fue lleuado cautiuo a Babylonia por clRey Nabucodonofor, y por lu capitan Nabuzardan, como se ve en el 4. libro de los Reyes cap. 25. y en el cap. 39. de leremias. En este cautiuerio effuniecon los Iudios (etenta años, como lo tenia profetizado Ieremias cap-25. fin Rey, ni Principe de lu na-

El tercero estado fue despues del cautiuerio de Babylouia, quando boluiendo catas dos Tribus, y reedificando la Ciudad, y templo fueron gouernados por Pontifices la mayor parte del tiempo, aun que no todo. El primero Pontifice fue Iosuc hijo de Iosedech, como consta del primero de Eldras capit. 3. el qual por Zacharias capit. 3. es llamado Ielus Sacerdos magnus: y este lo uè tenia jurisdicion en lo espiritual, y temporal, y colas fagradas: pero Zorobabel en el milmo tiempo tenia a su cuenta las cosas seculares. Despues defte losue ic cuenta en el 2. libro de Efdras cap. 12, finquo ocros Pontifices. Finalmente a eftos luccedieron los Machabeos, los quales fueron quafi Reyes: hafta que los Romanos les quitaron la dignidad real, dexando la ponsifical, como antes estava: y succediero luego Revesetranos, como se ve en Herodes Ascolonita. elqual se llamò assi de los naturales de Afcalon con quien tuno amistad carecha, y fue padre de a quel Herodes Antipas, el que matò a Sanluan, è hizo burla de Christo en la Pasion: y el mismo Herodes Aicalonita fue abuelo de Herodes Agrippa, el que mato aSa tiago, y pulo a S. Pedro en la carcel. Y digo q fue efte fu nieto, pero hijo deAristobuloel qualAristobulofue hermano deste Herodes Antipas.

Efte Herodes Ascalonita fue a. lienigena hijo de vn Antipatro Idu meo, como dize Iosepho. Donde Iosph. l. a que Herodes su hijo que burlo de 14. ant. Christo nueftro Senor en suPaffio, cap. 2. fue llamado Rex Syluefter, que es lo milmo que nacido de las feluas de los alienigenas, y Gentiles, conforme aquello de Ofeas cap. 10. habla- Ofea. 10: do de Christo nuestro Señor, quan do le lleuaron a Herodes. Delatus est, munus Regi vlteri: o como dizen los fetenta. Regi Iarim, que es lo milmo que Regi Sylnestri. Assi entiende S. Cyrillo Ierosolymita. D.Cgr. no efte lugar catechefi. 13. S. Cypri ano in expositione lymboli ( o Ruffino, que parece ter Author dáquel tratado) dà la razon porque Herodes se llama Rex Syluester. Bene,inquit, addidit nomen I arim, quod est Syluester, non enim erat Herodes, de domo Israel, nec de illa vinea Ifraelitica quam ednxerat Dominus de Agypto, & plantauerat in cornu in loco vberi: (ed erat Syluester, idest ex Sylva alienegenarum, quast qui de I fraelitica vitis nequaquam palmitibus pullula Ret.

Este Herodes sabiédo la falta de su nobleza, procurò remedio paraefto le encobrir, y fue quemar todas las D. Amb. historias en q della se hazia mecio, lib. 3. in como dize San Ambrofio : donde Lucam.

Lisc.

Toleph.

Hefesip.

Euseb.

Gen. 39.

pus.

D. Amb. despues que el Santo por las histolib. 3. in rias de los Griegos prouò que Horodes no fue líraelita, fino alienigena, anade. Herodes conscius ignobilitatis sua nequa posteris suis velde prascriptoveteri quastio moueretur. scripturas eoru incendit : existimans quod si indicia de publico sustalisset, nullis alijs testimonijs clarere poset, quin de patriarcharum vel proselytarum veterum genere emanaret; fed vt pleraque cure humane sunt cogni tioni, hoc & indagini veritatis preiudicare non potuit. Este Herodes pues fiendo eftrangero, por enganotomo possession del Reyno de los Indios, como dize el milmo San Ambrofio, y lo alcanço de los Romanos, como dize Iosepho lib. 14, antiquitatum cap. 26. Hegesippo libit.cap.30 Eusebio lib. 4. cap.6. y otros muchos. Reinando efte Herodes nacio Christo nuestro Se nor en Bethlem de Iuda, como lo tenia profetizado Iacob Gen. 49. quando dixo : Non auferetur sceptrum de domo Inda, & dux de famo re eius, donec veniat qui mittendus eff. Eneste tercero estado siempre los ludios fueron tributarios prime ramente a los Persas, despuesa los Griegos, y vltimamente a los Romanos: hasta que por Tito, y Vespesiano fue de todo punto destruida lu Repupblica.

CAPITVLO.

Del estado que tunieron los Hebreos despues que Christo nuestro Señor murio en la Cruz hasta el dia presente.

Vnque no vuiera otro argumento para conuencer a los Hebreos mas que el complimiento de las profecias que Christo dixo, bastaua para creer del, que a lo menos fue profeta fan tissimo, y verdadero. Y como quiera que el fiendo santo claramente dixo a la Samaritana fer el Messias; porque diziendo ella; Scio quia Mef stas venit qui dicitur Christus. El Ioan. 4. le respondio: Ego sum qui loquor tecum. Bien se echa de ver, que habló verdad, porque de los Santos no es dezir mentiras tan peladas, ni aun leuianas.

Entre otras profecias pues que adelante pondremos, fue vna la deftrucion de Ierufalen, y de la Re Luc. 19. publica Iudaica: Venient dies in te, & circundabunt te inimici tui vallo, & circundabuntte, & coangustabunt te undique, & ad terram prosternent te, & filios tuos qui in te sunt, & non relinquent in te lapidem super lapi. Luc. 19. dem, &c. Et cap. 21. Cum videritis & 21. circundari ab exercitu Hierulalem, tunc scitote quia appropinquat desola tio eins. Et infra. Erit pressura magna super terram, & ira populo huic, & cadent in ore gladij, & captini ducentur in omnes gentes, & Hierusalem calcabitur à gentibus, & c. Todo esto se cumpliò a la letra, y aun Matt,24 oy dura efte caftigo, porque es lo mismo que profetizo Daniel, como el Señor lo dixo. Cum videri. Dan. 9. tis abominatorem desolationis, qua dicta est a Daniele Propheta stantem in loco sancto, qui legit intelligat. Matth. 24. Esto dixo Daniel cap. 9, Erit, inquit, in templo abominatio desolationis, & vsque ad consummationem, & finem perseuerabit desolatio, &c. Pues para que demos noticia del estado que tu-

, 03

uicron

Cap. 19.

6.3.6.3.

uieron los Hebreos despues que Christo fue puesto por ellos en la Cruz, referiremos folo lo principal y para efto nos approuecharemos del testimonio de losepho ludio, q fue testigo de vista, y de otros graues Authores.

Es pues de notar, que para Chri-Ro nueftro Señor mostrar quanto de coraçon le salieron aquellas lagrimas que derramò, quando fe pu zo vn dia a mirar la Ciudad dende el Monte Oliuete, porque dize S Lucas. Dominus videns Ciuitate fleuit luper illam, dicens quia si cognouises & tu, &c. Y para mostras el gran amor, que tenia a aquel pue blo donde paciò, y se criò: y que si los castigana, no era fino obligado del excesso de sus abominables delictos. Para mostrar, como digo to do esto, esperólos a penitencia despues de su muerte quasi porespacio de quarenta años, como antiguamente diò tanbien espacio de quarenta dias a los Niniuitas para hazer penitencia de sus culpas. Esto notó muy bien Nicephoro, por estas palabras. Anni quadraginta post Ascensionem seruatoris Iudei Niceph. aperto bello oppugnati no sunt, quod Deus illis panitentia tempus praberet eos gad resipiscendum vita, do. Etrinag, & admirandis operibus Apo storum inuitaret . Quizo que le couertiessen con la vida, dottina, y milagros de los Apostoles. Cu autem minime vt converterentur (#. rarent internecionemin se ipsospertraxerunt de. Lo milmo dize San

D. Hie. Hieronymo. Vendo pues, que no in cap 1. le aprouechauan del tienpo, mouiò Sophen. los coraçones de los Romanos: of-& in A. pecialmente de Tito: y Vespasiano, bach. 3. para que como otrosdos Offos que iuxtafi. vengaro las injurias hechas a Elinem.

feo falicifen del bosque de la gentilidad, y castigassen el mal tratamieto que hizieron a aquel S. Profeta de los profetas Christo Iclus.

Tres males auian fido reuelados a Daniel, que el pueblo auia de passar por la muerte del Messias . El primero mal contienen a. Dan.c.9 quellas palabras . Et non erit eius populus qui eum negaturus eft. En las quales se significa, que por la muerte del Messias el pueblo hebreo, q antes a manera de hijo primogenito eta agradable a Dios, de tal modo feria desamparado del mismo Dios, y repudiado, que ya mas boluiesse a fer pueblo suyo: y por esto aniadicho. Septuaginta heb domades abbreviate sunt super populum tuum, & super Ciuitatem sancta tuam Hierusalem. Dize el Angel a Daniel. Populum tuum, & non meu, para moftrar como notan Tertulliano, y Eusebio, con S. Hieronymo, y Theodoreto, que lo repudia. ua, y despreciava. Por el mismo mo do habiò aMoyten, quando el pueblo adosò el bezerro. Descende de monte quia peccauit populustuus iste. Y aquellas palabras de Daniel. Qui eum negaturus est, el pueblo que lo ba de negar, eftan mostrando quasi con el dedo a los ludios, quando dixeron. Nolumus hunc regnare super nos. Non habemus Regem nisi Cafarem Tolle Tolle Gerucifige en. Iten. Sanguis eins super nos, & Super filios nostros. Lomismo declaró S. Iuan en el principio de su Euange. hoen aquellas palabras In propria venit, & sui eum non receperunt.

El legundo mal, que auia de venir alos ludios, por la muerce de Christo se prophetizò en aquellas palabras. Ciuitatem, & Sancluarium dissipabit populus cum Dure ventu.

Enr.

Ters. l. contra Indeos. Eufeb. 1.8. demonst. Euang. Exd.32

Lofoph

Belefip

Enfeb.

tens.

Luc. 19

Iaan.19 & Matt.

70.

ro. Esto es el exercito de los Roma nos, fiendo Capitanes Vespasiano, y Tito, deftruiran, y pondran por tierra la Ciudad de Hierusalen, y su Templo.

> El tercero mal, y mayor de todos es, que estas calamidades noserian como las que antes auian padecido, a laber por algunos años ciertos, fino perpetuas, y fin esperança de remedio. Esto se contiene en aquellas palabras de la profecia. Et finis eius vastitas, & post finem belli statuta desolatio. Iten, en aquellas postreras del capitulo 9 Et vf. que ad consumationem, & finem perseuerabit desolatio. La verdad desta profecia mostroel saccesso mui claramente. Dexemos aquella gra pestilencia, que luego vuo co muerte de infinita gente. No hablemos de la hambre, causada por los incendios que hizieron los amotinados del pueblo con lu Capitan Eleazaro. Callemos las ruynas publicas, y particulares, que vuo. Ité, los incendios con otros muchos males nunca ya mas vistos. Porque dize Iosepho. Puto(inquit) quod si Romani contra tam noxios nostra që tis homines venire tarda (ent, aut hi atu terra denoranda fuisse Cinitate, aut, diluuio peritura, aut fulminum, ad similitudinem Sodoma incendia passuram. Pienso, dize, que si tardas ien los Romanos mas en defruye nueftra Ciudad de Hierufalen, ya los lleuantados que en ella ania co nobre de zeladores ( como el nota enotra parte, que latierra fe tenia de abrir para tragarla Ciudad o algun dilunio, o rayos del Cielo, como a otra Sodoma la tenian de abrazar.

Lib. 6.

c. 16.

En efte tiempo, dize S. Epiphanio, que tunieron reuelacion los

pricepho

Christianos que estauan en Hierufalen, y en Iudea, que le falieffen de D. Epila Ciudad, y prouncia, y Beda dize lo milmo. Appropinguante (inquit) bello admoniti oraculo omnes suris. Christiani, qui erant in prouincia lo gius discesserunt, vt Ecclesiastica nar rat historia, & trans Iordanem ma. nebant in Cinitate Pella sub tutela Agrippa, qui Romanorum Imperio subditos agebat. Lo mismo tiene Niceph. Nicephoro Calixto.

Dexando tanbien de parte el cerco, que Ceftio Capitan Romano puzoa Hierufalende que habla Io(epho, el qual no puzo a los Iudios en tanto aprieto, como el si guiente de Tito. Digamos lo que hizo efte Capitan. A sfento sus reales en contorno de Hierufalen,a los catorze dias de Abril, como dize Libr.6. Iosepho: y en el Mote Olinete do c.6. de Christo nuestro Senor tenia llo rado sobre la Ciudad, y profetiza. do su defiruicion puzo vna legio: otras puzo en otras partes. Defpues de passados algunos dias, yde auer tenido muchos recuentros, apretò la hambre mucho con los Iu dios, de la qual tenian fidocaufalos lleuantados, como queda dicho, por auer puesto fuego a los grancros: que sino fuera esto, pudieran suftentarse màstiempe. En esta co juntuta eran muchos los Iudios q huyan de la Ciudad para los Romanos, los quales luego cran por ellos crucificados: y fueron en tato numero, que dize Iosepho, que Spatium crucibus deerat, & corporibus cruces . Faltana lugar, para las cruzes, y cruzes para los cuerpos. Inflocaffigo de auer pucho en la Ciuz a lu Redemptor. Y a efte tiepo mandò Tito edificar vo muro en côtorno de la Ciudad, para que

phan li de men -Mar. I 3.

3.1.3.

Ioseph. 1.2.0.2.

04

no pu-

no pudiessen falir Iudios algunos; d el qual muro fue hecho en espacio de tresdias.cofa admirable, porque tenia quafi quarenta ftadios en côtorno. Defte muro, se entiende aquello que dixo Christo. Circundabunt te inimiei tui vallo, &c. Co mo notò el Cardenal Baronio, en el primero tomo de sus Annales, y otros muchos,

Hegelip lib. 5 de excidio Iero (oly mit. c. 4 Ioseph. 1.7 c.8. 1.6.C. II

phane is

LHC. 19

Mar. 13.

Cô esto apretolos cantola habre que dizen Hegefippo, y Iosepho, q vna Maria, muger rica, y noble, ma tò avn hijo suyo pequeño, y le comiò cozido. Pongamos aqui las pa labras de losepho a cerca defta extraordinaria hambre. Multi qui ditiores erant universabona sua uno frumenti modio pauperesuno hordei permutarunt. V xores viris, & Filij parentibus, matres cibum infantibus ex ipso ore rapiebant, edentes non la. tebant, sed vbig aderant qui ista deriperent. Nam sicubiclausam domu vidisent eos qui intus erant cibum capere boc indicio suspicabantur, statimá ruptis foribus irruebant, vidu que iam contusum dentibus ex gutture pene renocabant, ipsos fancibus strangulantes. Pulsabantur senes ne cibum defenderent, lacerabantur mu lieres occultantes ea que in manibus: nullag, miseratio, velcani erat capitis, velinfantia: sed abstractos pue ros, & ex buccella pendentes humo allidebant. Horrenda etiam anditu quis patiebatur in unius panis confessionem & vt vnum pugnum farine abditum indicaret.

Encl milmo libro dize. Aulla Cap. 14 fames totas domos, ac familias depas eebatur, & tecta quidem plena erat mulieribus exanimatis, atg, infantibus viarum autem angusta, senibus mortuis. Adolescentes autem ac iuuenes turgidi velut umbra mortua-

rum perfora versabantur, & vbi que casus occupanerat, decidebant. Iten. Lib.7. Nec cinqulis nec calceamentis absti- cap.7. nuere, coriag scutis detracta mandebant. Omnia dentibus necessitas subigebat, & eacolligentes que nullum quamuis fordidissimum mutoris animalium, non horreret, comedere patiebantur, &cap. 16 dicit. Vbi muro circudata Cinitate nec herbas quidem colligere iam liceret, ad boc necessitatis quidam sunt compuls, ve eloacas rimarentur, boumque vetere fimum alimentum haberent, stercufque collectum quod nevisui quidem, tolerabile fuerat, cibus erat, &c. Quiere dezir. Davalosmás ricosto dasu hazieda porla quarta parte de vna hanega de trigo, los maspobres dauan toda la suya por otro tato de cenada. Lasmugeres arrebatana el comer de las manos a los maridos, los hijos a los padres, y las madres a fus hijos: fi vian alguna puerta for rada, alli acodian todos, fospechando que comian dentro, y de la garganta les quitauan el comer. No auia respeto a viejo, ni misericordia con piño. Danan tormentos para confessar si tenia pan, o farina. Las calles, y terrados estauan llenos de cuerpos muertos con hambre. Los biuos, andauan hinchados, y amarillos, como sombra de muerte, comian los cueros de los cintos, y escudos: y hasta alestercol seco de los bues no perdonauan.

Iten, en el lib. 6.cap. 15. dize Iofepho, que algunos tragauan losdoblones de oro, y huyan para los Ro manos: fue hallado vno defta manera con doblones en el vientre, y fue occasion, que corriendo la fama por los reales, tanto que venia el Indio, luego le abrian el vientre, para ver fi trahia doblones, y dize

Josepho

Iosephoalli, que sue esto occasion de muchissimas muerres. Hac clade (inquit ) nullam credo (auiorem contegiße Iudais, vna nocte duoru millium patefacta suntviscera, &c. Solo en vna noche abrieron las entranas a dos mil Iudios.

D. IOAN.

25 35.25

Ioseph.

6.2.6.14

Y es mucho de notar la occasio en que esto fue, que era la misma, en que crucificaron a Christo N. Redemptor: Porque lo estar muchos ludios juntos en Hierufalen, dize lofepho, qfuepor aner venido a la fiefta de los panes azymos: y en esta fue Christo crucificado:

Es tanbien de notar, que dize el milmo Iolepho, como Floro Prefidente de Indea antes defto mandó acotar muchos Iudios nobles, y defpues de acotados crucificólos: en el qual caftigo mostró bien Dios nuctro Senor la correspondencia con la culpa, que sus padres auian comettido en açotar, y crucificar a su Dios, de manera, que del mismo pano de la culpa, se cortò el ve-Aido de la pena.

Los que murieron durando el cerco en la Ciudad de primero er ran sepultados, despues eran lançados por los muros para fuera, y fucton en tanta cantidad, que viendo los Tito, gemio, y dixo con las manos leuantadaspara el Cielo, que aquella obrano era suya. Añade Iosepho en el mismo lib.6.c, 16. Quid opus est sigillatim narrare clades? Mannaus Lazarari filius traf gresus ad Titum per vnam portam que sibi credita fuerat, centum, & quindecim millia & octoginta dixit elata cadauera ex quo die castra pro. pè Ciuitatem posita sunt ex die 14. men sis Aprilis v fg, ad kalendas Iulij. Hac autem immensa est multitudo, nec tamen ipse fuit appositus porta,

rulis

sed publicam mercedem divides, mor tuos ex nece sitate numerabat, cateros enim propinqui sepeliebant : sepulsura autem fust elatos ex oppido proijcere. Post hunc autem nobiles profugi omnia mortuorum egenorum lexcenta millia portis ejecta nunciabant, altorum vero numerum minime posse comprehendi.

Y en el lib.7.cap.17.dize el numero de muertos, y captivos, con estas palabras. Captinorum omnium qui toto bello comprebenfi sunt non aginta, & Septem millium comprehensus est numeru. Mortuorum vero per omne tempus obsidionis vndecies centu millia, &c. Fucto, dize los catinos nonéta, yfiete mil, y los muertosvn millo, y cie mil hobres. Fue possible hallarse este numero de gente en Hierufalen, por el concurlo, que queda dicho de la fiesta de los azimos a que auian venido. El tiempo que duro, dize Iosepho, Ioseph. fueron quasi finco meses, a saber, 1.6.1, 4, dende quatorze dias de Abril, hafta el octavo de Settembre, que fue fabbado en aquel año. El templo fue tanbien puesto por tierra, para se cumplir lo que ania dicho Chri-Ro. Ad terram prosternent te. Y cu enta el mismo Toiepho, q por mas 1.7, e. 10 diligencias que Tito hizo para que el templo no ardiera, no le fue polfible impedirlo. Cafar (inquit)vo. ce simulac dextra pugnantibus sig no dato ignem iubebat extingui sed neg, vox eius audie batur, nutumque dextera non attendebant, &c. Cum verò ad templumac cessisent edictum quidem Cafaris non audire simulantes pracedentem quifque vi ignem mitteret hortabatur. Cafar au tem vbi neque impetum in fanien tium militum continere poterat & flammam qua dominabatur introcu

recto.

Lib.7.

cap. 9.

rectoribus ingressus, & fanctum Te. pli, & quecumq illicerant, afpexit: y despues de cuentar las penas que puzo a los foldados, para que apagaffen el fuego, y como el milmo Tito por si trabajo en esto mucho; anade. Illorum faror , bellig impe. tus vehemention, Iudaorumá, odia, & Casaris reuerentiam, & prohibe. tis metum superabant . Anade mas Iosepho, que esto fue ordé del Cielo. Templum (inquit ) Dei sententia iam dudum igne damnauerat, euo lutisque téporibus aderat fatalis dies qui erat decimus mensis Augusti, quo etiam prius á Rege Babylonio: " fuerat concrematum. En diez de Agosto fue destruido (dize) el prime ro téplo: y en diez del mismo mes fue puesto por tierra, y quemado el legundo. Automotel andmine curto, que que de cu has lel a fresta

de los azimos a que aman viendos CAPITVLO. IIII.

togion quick seekers chart dougation

dende quatures discher bril. ha Prosiguese la misma materia del estado de los Hebreosdespues de la mu erte de Christo.

el cemplo no ardicra, pode fore pote

TO pararon aqui los castigos defta miferable gente mucho adelante fueron. Cuenta pues Iosepho en el mismo libro, que vn fallo profeta fe lleuafò entre los Judios en efte tiempo, y dixo que Dios mandaua subief-Cap. II. sen en lo mas alto del templo, y que receberian feñal de salud-Algunos le dieron credito, y subjecton, pero no recebieron fenal de falud, antes murioron miserablemente. Yes

cofa notable, que nunca mas los Iudios hafta hoy pudieron edificar futemplo: aun que Iuliano Emperador les dans fauor para effo. Defle calo trata San Ivan Chryloftomo, y dize, que como Juliano Emperador, llamaffe a los Iudios, para que facrificaffen a los Idolos, perspadiendoles esto con el exemplo de sus antepassados : ellos se escufauan diziendo, que no les era licito facrificar fino en el templo, el qual no tenian ya: y (e queria que cito hizieffen, les restituyeffe fa Ciudad, y reedificasse su templo. fue desto muy contente Iuliano. Diò dineros, y ordenó officiales pa ra la obra. Perotodo fue debalde, porque quando los dichos officiades vuieron hechas las cauas, para los fundamentos, y facado mucha tierra, cofaadmirable, que faliò fue go de las cauas, y fundamentos co dano de muchos. Lo qual tanto que viò el impio Emperador, temiendo no llegasse el fuego a su persona, desistio de la obra. Y dize Nicephi. mas Nicephoro, y Sozomeno, que parecieron muchas cruzes en los floriaril vestidos de los Iudios. Señal mani- Eccles. ficho de la divina vocacion, que los combidava a creer los myfterios de la fanta Cruz . Añade tanbienS. Gregorio Nazianzeno Orat. 2 in Iulianum que apareció en el Cielo vna Cruz muy hermofa.

Boluiendo al intento primero, es para faber que successo tuniero los catinos en la defiruicion que hizo Tito. Dize pues Iosepho. Electi qui procezo & formofo erant corpore triumpho fernati funt: ex residua multitudine septem, & decem maiores annis vincli in Agyptum missi operibus deputandi: plurimi per pronincias destributi in specta-

D. Ioan. Chrys. 0748.2. adutt . Indaos.

> Iofeph Lines

1.10.hicap. 33. Sozom. 6.5.C.ZI

-6B3%

culis

culis ferro. & bestijs consumendi: qui vero infra decimum septimum annu atatis agerent, vediti sunt. Los mas bien dispuestos, y hermosos de roftro, fucron guardados para la folemnidad del triumpho: los de mas vnos fueron deftribuidos por las provincias para ser echados áfieras, y muertosa hierro en los espectaculos publicos. Otros fueron enbiados a Egypto, para trabajar en las obras. Pero los susodichos todospassauan de diezisiere anos: por que los menores defta edad fueron vendidos. Y si queremos saber el precio, es cosa notable, y que mucho realça la jufficia diuina, y fu acertada providencia.

Iosephil.

vlt.

cap.6.

Cuenta pues losepho, y Hege-3de bello fippo, que Velpesiano en aquel tié-Iudaico. po, que hazia guerra contra Iudea, cap. vlt. vendio treinta mil, y quatrocien-Heg. de tos Iudios, y todos aquellos, que era excidio de los Reynos de Agrippa les dios Hier.l. 3 los quales el mismo Agrippa venc. etiam dio canbien. Dize mas el mismo · losepho, y, Hegesippo, 9 Tito, y los Ioseph l. soldados Romanos no se preciando Heg.l.s. de tener por cíclauos a los Iudios cap. 45. vendieron innumerable multitud Vieg. in dellos, y el vulgo y sus mugeres e Apocal, hijos eran vendidos por muy poco dinero, los mas nobles por algun canto mas. Y refiere el padre Viegas sobre el Apocalypse en aquellas palabras Bilibris tritici denario Ge. Algunos Authores, que dizen fer vendidos diez de los mas nobles Iudios por vn denario, que son quarenta marauedis, y los del vulgo treinta por vn denario: y fue esta pena dignissima daquel crimen q cometicron en comprar a Christo por treinta dineros.

Es mas de notar, que no fue el chrago folo enla gente, y en la Ciu-

dad, sino tanbien en los huertos, y arboles, affi frutiferos, como filueftres, q como estuniesse cerca de la Ciudad aprouecharonse dellos los Romanos para el ministerio de la L7.c.1. guerra: y assi dize Iosepho, q Erat miserabilis terræ facies &c. Nec vl. lus qui prius Iudeam viderat alieni. gena, & sub urbana pulcherrima Ciuitatis cum eius solitudinem tunc videret continere lacrymas poterat, &c. Nec signissubito adueniset qui lo eu priusscierat eu cognosceret, sed præ (es quereret Ciuitaie, &c. Quedo la tierra tal, q no podia tener las lagrimas quien antes la auia vifto, ni cstaua tal, que se pudiesse conocer. Todo esto fue obra de Dios, màs q de los hombres: y Tito lo conocio muy bien, como queda dicho. Por esso dizePhilostrato, que qua- phil. 1.6 do quizieron poner corona desta victora en la cabeça de Tito, el fe julgo, por indigno de tal honra: y dixo no fer el Author daquella obra, fino Dios, que quizo caftigar los Iudios, tomandole a el por inftrumento. Y bien se lo pago en ha zer Emperador por este feruicio a fu padre Vespesiano primero, y def pues al milmo Tito, que le sucedio, porque antes no eran Emperado. res. De la misma manera dio a Nabachodonofor el Reyno de Egyp. to, por aucr peleado por fu orde, y zédido a los Tyrios, como dize Eze 29. chiel. Erit merces, inquit, exercitui illius, idest Nabuchodosoris, & opert quo serviuit aduer sus east idest Tyru) Dedi ei terra Ægypti pro eo quod laborauerit mihi &c. Assi guizo pagar a Vespesiano, y Tico. Pro eo quod laborauerunt illi. Defte pare-

A la susodicha, calamidad, que Galat. l. los Indios tunieron por medio de 4 6 21.

ceres Galatino

Tito

brea, que habitaua en las partes de Iudea. En lo demas muy rigurofa. Cuenta esto Eusebio, y dize, que voo en esta conjuntura gran mortandad de Iudios, y que dende efte 6 bistor. tiempo fe les vedò, poner pie en los campos de Hierusalen . Y que mandò mas Adriano por su decreto, que ninguo Iudio llegasse a lugar (aunque remoto) del qualpudief se mirat a Hierusalen. En eftetie-

Tito,y Vespasiano, les sobreuino

otra despues de passados quareta, y

ocho años, en tiépo delImperio de

Adriano: y fue menor, porq era

menor el numero de la gente he-

Hier. in epitaph. Paule c. 3.

Lib. 4.c.

Eccles.

habitada por eftrangeros, y fe le puzo por nombre Ælia,porque ci Em perador se llamaua Ælio Adriano. Defto trata tanbien S. Hieronymo . Por capla defta reedificacio, quedaron dentro de la Ciudad algunos lugares, que al tiempo que Christo muriò, estauan de fuera, co mo el Monte Caluario, y otros : y en la puerta que yua para Bethlen, mandò Adriano poner vn puerco pintado, en que fignificaua estar sujeta aRomanos, y no a los ludios, que no comian puerco.

po dize, que fucesta Ciudad ree-

dificada por el dicho Adriano, y

La occasion, que tuno Adriano para hazer efte caftigo en los Iudios, y cftas leyes tan feneras contra ellos, fue porque tunieron tan mal consejo, que lleuantaron por Meffias a vo hombre llamado Barchozbá, y rebelaron contra los Romanos, penfando, que entonces harian la fuya, y quedarian con la libertad, è Imperio, que esperauan tener por su cansado Messias : pero tunieron el successo q se ha dicho. DefteBarchozbà, (o comootrosle llamaBechozba.) Trata Galatino,

y dize, que fuero dos. Pero lo mas cierto es, que fue vno, porque de vno se trata solamente en el Be- cap. 21. resith Rabba, donde Rabi Ioanna dize mucho del, y de la Ciudad de Bitter, donde el gouerno. Veale tanbie Eusebio, em su historia Ecclesiastica, donde dize algunas cosas defte falso Messias, y de la ciy- hist.c.6. mologia de fu nombre. En elSeñadrim cap. Omnis Ifrael, se dize que reyno Barchozbá treinta años, y medio:

Y es mucho para notar aqui la ceguedad de los Iudios de nuertros tiempos, pues ay cerca de mil y feiscientos años, que estos lleuantaro efte Meffias, obligados de las profecias que determinauan el tiempo en que el Meifias avia de venir, a saber, el de las hebdomadas de Daniel, y el de la cessació del Sceptro de Iuda: el qual tiempo ya entonces estaua complide, y estos mi ferables aora aun no hallan que es tiempo de estar complidas las dichas profecias, ni de fer venido el Meffias. Gran ceguedad, y gran locura.

Vna cola muy notable escriue tanbien S. Hieronymo en los Comentarios, fobre Sophonias cap. 1. y es, que despues de estar puesto a. quel precepto por Adriano, de q los Iudios no fueffen, ni miraffen aun de lexos a Hierufalen, el qual duraua codania en sutiempo: llegò la miseria de los pobres Iudios a tato, que para poder llorar a su volutad las ruynas de su Ciudad, y templo, comprauan fus lagrimas con dineros, los que antes auian comprado la fangre de Christo, porque fin pagar cierto tributo no los dexauan ir alla. Es cofa para ver, dize efte S. Dotor, los vicjos, y vicjas decre-

10 sepb.

Induteo.

cap, vit

Hee. de

excidio

D. Hier.

decrepitos ir por esses caminos, mostrando bien la iradiuina, en el cuerpo, y modo de habito que llenan. No vén el resplandor de la Cruz, y Resurrecion de Christo, solamente se emplean en llorar sobre las cenizas del Sanctuario, y altar destruido. Y si quieren llorar mas algun tantito, y detenerle mas en estos lugares, pidenle los foldados mas dineros. Palabras de San D. Hier. Hieronymo. Vtipsis ruinas sua Ciuitatis flere liceat, Iudai pretioredimunt: vt qui quondam emerunt fanguinemChristi,emant lacrymas suas: & nefletus quidem eis sit gratuitus, &c.Videas venire populum lugubre indiequo capta est a Romanis Hieru-Salem, & decrepitas mulierculas senesá pannis, annisá, obsitos, confluere in corporibus, & habitu suo iram Domini demonstrantes. Cogregatur turba miserorum, & Domini patibulo ceruscante, ac radiante anastas. eiusa, de Olineti Monte Crucis vexillo fulgente, plangere ruinas templi (ut populum miserum, &c. Vlulant Super cineres Saduarij, & Super altare destructu, &c. Et miles mercede

D.Chry orat.2. aduer us Indaos.

postulat ve illis flere plus liceat. S. Chrylostomo refiere, que en tiépo de Constantino MagnoEmperador, quizieron los Indios quedar esentos, y libres del Imperio Romano: peroel Emperador, en castigo desta rebellion, les mandò cortar las orejas, y dividir portodas las naciones subjetas a suImperio. Y assi quedaron divididos por todo el mundo hasta oy, como es notorio, sin tener Rey, ni Sacerdote, ni Templo, ni Republica: finalmente, como gente despreciada, y aborrecida de Dios. Mas veamos aora la causa porque fueron esparzidos por el mundo.

CAPITULO.

Ponense algunas profecias del destierro que padecen los Iudios, y porque razon los esparzio Dios por todo el mundo.

A queda dicho, que estar los Iudios hasta oy por todo el mundo esparzidos, fue castigo de la muerte que dieron a su Dios, y Messias: però esto es me nester, que sea mas pronado, porq tenemos aqui vo buen argumento contra ellos.

Dize pues San Augustin, que este destierro fue prophetizado por Danid en aquellas palabras . Deus D. Aug. oftendit mihi super inimicos meos, in Ps.58 ne occidas eos: Disperge illos in virtute tua, & depone cos protector meus Domine, &c.idest. Istos inimicos meos (dize San Augustin) qui me occiderunt noli tu oct idere maneat genus Iudaorum. Cerie victa est á Romanis, certé de solata Ciuitas coru: non admittuntur ad civitatem fuam Iudei, & tamen Iudei funt, &c. 1udei tamen manent cum figno, nec fic victi sunt vt avictoribus absorbere tur. Pide aqui Christo nuestro Senor en este Pfalmo, que no acabe de perecer este pueblo, pero, que pague la pena deuida a fuculpa efparzido por el mundo, y hechado de suReyno. Esto es, Disperge illos & depone eos: y dà la razon: Nequado obliuiscantur populi mei. Para q no se cluide mi preblo de mi. Por-

que

que donde quiera, que ay ludios, q esperan Messias futuro, trahena la memoria los hechos del verdadero Messias, que ya vino, y quedan mas arraygados los Christianos en la fè con sus proprios testimonios.

Dize masabaxo San Augustine Per omnes gentes dispersi sunt lu deiteftes iniquitatis [ue, & veritatis nostra, ipsi habent sodices, de quibus prophetatus est Christus, & nos tenemusChristum. Et si forte aliqua do aliquis paganus dubitaucrit cum ei dixerimus prophetias de Christo quarum euidentiam obstupescit, & admirans putauerit anobis ese cofie. tas: de codicibus Iudaorum probamus quia hoc totum ante pradictum eft. Videte quemadmodum de inimicis alios confundimus inimicos, &c. Sut ergo Iudai: non funt occifi; necessarij funt credentibus gentibus. Quare hoc? Vt demonstraret nobis in inimicis nostris misericordiam suam. Deus meus demonstrauis mihi in inimicis meis oc.

Este castigo de la peregrinació de los hebreos dize el mismo Sãto Dotor, que se parece al que tuuo Cain por matar lu hermano Abel. Vagus, & prosugus erus superterram Gen.4. dixo Dios a Cain por matar fu her mano: lo mismo dixo con la obra a los ludios por matar, no folo a fu hermano, finò a su Messias, asu Rey, y a fu Dios Christo Iefus. Dixo a este proposito Prudencio muy bié.

Prudet.

Exilijs vagus buc illuc fluctuantibus errat Indans, postquam patria desede reunlsus, Supplicium pro cæde luit: Christique negati, Sanguine respersus comissa piacula soluit.

Anda clamando contra ellos en todas las partes del mundo la fangre de Christo, con mas altos clamores que lo de Abel contra Cain. Vox | anguinis fratris tui Abel clamat ad me de terra. Vuole en esto la divina justicia, a la manera que los juezes de la tierra los quales mandan que se dividan los quartos delladron, y homicida despues de ahorcado, y se pongan en los lugares en que comettió los delictos. Assifue en este pueblo despues de muerta aquella gran cantidad en Hierusale por Tito, como auemos dicho quedaro estos miembros suvos, y ponense por todas las prouin cias del mundo a la verguença: y la razon de fer por todo el mun. do: es porque mataron al criador

de todo el mundo: y affi tedo el mundo es lugar de su delicto, pues en todo el estava en quanto Dios el innocente lesus que mata-

El mismoS. Augustin copara los hebreos a los candelabros de palo q tiene sobre fi los cadiles, para q otros reciba luz. Dispersit, inquit, vos Deus per vniuer as terras, vt lu cerna legis taqua liguea candelabra seju caretia getibus ministretis &c. El cadelabro no tiene (étido, ni fe aprouecha de la luz, fino a los circunstantes. A si son los Iudios. So tanbien semejantes a los moços, q lleuan el libro de su Senor al eftudio, y ellos no lo entienden. Portat libros dize S. Augustin contra Fau-(tum) quibus Christiani erudiuntur,

Aug. in orau.com 874 It. deos. 60 Paganos

ipsi vero onerantur. Como ninos so lamente conocen las letras del, A, b,c.Pero el ayuntarlas, y penetrar D. Greg. las sentencias no les es concedido, in 2 c. pues no tienen el espirito, que para 10b.3. 1. efto es necessario. El B. S. Grego-Mor.c. rio dize, que son como Vrias, que lleuaua la carra a Ioab en que efta-21. ua su muerte Vrias (inquit) mittitur ad Ioab cum epistolis ex quibus occidi debeat, quia idem ipse Iudaiens populus legem portat, qua couincente moriatur . Porque las efericuras que traen en las manos fon occasion de su condenacion.

Pero es para faber, quando tendra fin esta peregrinacion de los In dios? A esto responde el real Prophera David. Tanquam vas figuli confringes eos. El valo de oro, o plata, fi quiebra, puedese reparar: mas el de barro, no se repara: affi fue aquel estado del pueblohebreo quebrado, y esparzido por todo el múdo: Tanquam vas figuli, como vo valo de barro fin esperança de foldar otra vez. Fue efte vn repudio perpetuo, que les diò nueftro Señor como a esposa fea, y desteal. Affi lo Isa cap. dixo por liayas. Quis est bic libellus repudij que dimisi matrem vestram? aut quisest creditor meus cui vendi. di vos? y responde. Ecce, inquit, in in iniquitatibus vestris venditi estis, & in sceleribus vestris dimisi matre vestram, quiaveni, & non erat vir, vocaui & non erat qui audiret. Fuc hechada de la cala de Dios la Synagoga, fue hechada de su patria, de lu Reyno, yde fus possessiones porq vino el Meifias: Et non erat vir, no auia quien lo recebiesse. Llamò. los, Et non erat qui audiret. Habla de los incredulos, que no le recebieron. Assi como hechò a Adan del Paraifo terreno fin esperança

de boluer a el,assi hechò los Iudios de su patria, sin esperança de boldida en el nombre della alla rau

Esta verdad de que los Iudios, oy fon gente que no agrada a Dios, conocieron aun los milmos Rabinos: como confta de vna oracion que tienen en el Talmud en el libro de las bendiciones, donde està vna sentencia de Rabielieser, desta manera. Die quo templum fuit destructum orationis porta clause sunt, sicut scriptum est in lamentatione Iere- Thren. 3 mie Thren. 3. Sed cum clamauero & rogauero exclusit orationem meam. Veis aqui como confiella, que no quiere oyr las oraciones defte pueblo, despues que destruyò el templo. Dize mas el milmo Rabino. A die qua fuit destructa Hierusalem quadam tabula ferrea interpesita est inter Hierusalem, & patrem corum calestem. Sic enim scriptum est : Et tu same tibi sartaginem ferream, & pones eam in murum ferreum inter te & inter Ciuitatem. Aquella farten de hierro, que Dios mando a Ezec 4. Ezechiel, que puziesse entre si, y la Ciudad de Hierusalen, significaua, dize, el muro, que oy está entre el pueblo hebreo, y Dios.

Y que esto fuelle castigo de no aucrrecebido el Messias, se prucua del Hadebarim Rabá, idest, Deuteronomio magno: donde effa. Quod exeoquia Indai dixerunt . Non est nobis pars in Dauid, nec bareditas in filio Isai: Dixerit Dominus illis, & Israel captiuns migrabit de terra sua 3. Reg. 2 Ge. La qual authoridad deuerse enteder tabié de la repudiació del Messias, y de no le querieré aceptar los ludios, prucua muy biéH crony Lib. 1. mo de santa fè: aunque los Iudios cap. 12, dixeron aquellas palabras contra Roboan exesperados con surespu-

P 2

efta,

P[.2.

49.

Pf.17.

esta, pero fue figura de Christo. Ha ze para efto, que el Messias es entedido en el nombre de Dauid, como contra del libro grande de las lame caciones, aquien los Iudios llaman L'amentatio magna. Dode dize Rabi Inda Si bio Rex Messias Deus vnus eft, David ett nomen eins: y prue na alli efto Rabi Tahuman con aquello . Magnificans Salutem Regis eins , & factes miferic ordiam Chri-Sto suo David &c. Non dixit (inquit) Christo suo, & David quia videretur Christus vaus & David alter: fed dixit Christo Danid; ad oftendendum quod ipsemet Christus est ipse met David Lo dichoes de Hicronymo de Santa Fè. b op assolationed

#### CAPITVLO. VI.

aucdemiabala fereca inter- fira est Formase un argumento del destierro presente, que padecen los Iudios para prouar la venida del Mesfias, y la falfedad de la secta Indaica.

7 No de los argumentos que tienen contra filos Iudios. y que claramente prueua la falledad de fu fecta, yla verdad de nucftra santafè Catholica, es el castigo presente, que padecen. Del qual argumento se aprouecha Ra bi Samuel Marrochiano en vna clegante carta que escrivio a Rabi Ifac, la qual anda en el tom. 5. de la bibliotheca contiene 27. capitulos, y fue escrita por los anos de Christo de 1000 ytraduzida de Arabigo en Latin por Fray Alonto Boni hominis del Ordende S. Domiogo.Dize pues Rabi Samuele-

Ras palabras a Rabi Ifac. Paneo Do mine mi quod nos apostatauimus á Deoin primo aduentuiftius iusti, cui exprese conveniunt omnia qua feripta sut apud nos in librislegis, & Prophetarum: propterquam apostasia Deus sic protendit in longitudinem dierum captinitatem istam nobis. Et fi expectamus saluatorem alium ab ifto, nihil prodest nobis, Et argumen. tum est enidens nobis illa capituitas que fuit in Babylone septuaginta annorum, & quantum adtempus quia breue: & quantum ad gratiam, quia Daniel Propheta fuit captinus nobifeum per quem Deus consolabatur nos in libertate propingua. Sed hac captiuitas iam peruenit ad complementu mille annorum, neg, est Daniel nobiscum & omnes tribus sunt in difpersione elongate à domo sancta, signum eft enidens peccatum else generale in omnibus nobis, quod peccatio persenerat in nobis. Todas estas pa-· labras fon de Rabi Samuel, Argumenta aqui con el cantinerio de Babylonia, el qual durò sclamente 70.2 nos, y tenian los Indios configoa Daniel, y aun Ezechiel, y Baruch para los confolar. Peró el cautinerio presente, dize, dura ya mas de mil años, y aora quafi mil y feif cientos, y no tiene alivio, ni confolacion, ni compania de Propheta, q diga quadofe tiene de acabar. Lue go, dize; es fenal; que ay en nolotros algun peccado general, y continvo, por el qual defagradamos a Dios. El qual fin duda, no es otro, q el no adorar por Messias al que su diuina magestad nos embio, que es lefu Christo.

Efte argumento rebora mas S. D Hier. Hieronymo, confiderando todos Ep.229. los caftigos que Dios embió a este que est pueblo, porque luego tunieron re- adDard. medio.

Rabi Sam.c.

D. Greg 3 I 17 2 s dol Mer.c.

21.

Iud. 3.

Ind. 4.

Ind. 6.

Ind. 10.

Ind. 13.

Luc. 19.

de Chusan Resatain Rey de Mesopotamia por sus peccados: pedie ron misericordia, y embioles Dios a Othoniel, que los puzo en liberdad. Diezyocho anos estucieron subjetos a Eglon Rey de Moab, pedieron misericordia, yfueron libertados por Aod. Despues cayeron en las manos de labin Rey de los Chanancos, pedieron perdon de sus peccados, y fueron libertados por Barach. Iten, por Gedeon fue ron libres de los Madianitas,a quie fueron subjetos fiete años. Iten, de las manos de los Philifteos en que por fus idolatrias cayeron, y eftuuieron deziocho años, fuero libres por lepte. Paffado algun tiempo, fueron libres de los mismos Philifteos, por Samplo despues de auer 21 les estado quarenta años cautivos. Finalmente, Samuel, David, y los Machabcos siempre los libraro de sus enemigos, en cuyas manos cayan por suspeccados: despues que arrepentidos se boluia a Dios. Però en el cautinerio presente es otra cosa. Porque ay mas de 1500. años, en los quales no adoran idolos, y pidé a Dios remedio, y contodo, está para ellos el cielo de bronze, y fiéten aquella tabla de hierro, que auemos dicho con Rabi Elicfer en el capitulo paffado entre fi, y Dios. Siendo aquel pueblo a quien Dios llamana su primogenito, y a quien antiguamente hizo tantosfauores. Esto es sin duda por el peccado co tinuo en que viuen. Eô quod non cognouerint tempusvisitationis sua, como el mismo Christo les pro-Miles in & of Consider phetizò.

medio. Ochoanesestuno en poder

Corroborale mas el susodicho argumento, primeramente, porque en los principales cautiucrios, que

tuno este pueblo siempre tuno pro phecias del caftigo, y del tiempo cierto, que avia de durar. El primero cautiuctio principal, que fue en Egypto fue renelado a Abrahan. diziendole Dios, que sus descendientes autan de ser peregrinos en Egypto, y feruir por espacio de qua renta años, y despues que avian de posseer la tierra de promission. Seito pranoscens (dize) quod peregrinu Gen. 15. futurum sit sementuum in terra no sua, & subijcient eos siruntuti, & affligent quadraginta annis:verumtamen gentem cui seruituri sunt ego indicabo, & post hac egredientur cu magna substantia, &c. Flotio cautiuerio grande, que fue el deBaby. lonia, fue prophetizado por Ieremias,y el tiempo que tenia de durar, que cran fetenta nos. Erit (dize leremias ) uniuer sa terra hae in solitudinem, & in Auporem, & Ser uient omnes gentes ista Regi Baby. lonis septuaginta annis, cum gimpleti fuerint septuaginta anni visitabo Super Regem Babylonis, & Super getem illam (dicit Dominus) iniquitatem eorum, &c. El cautiuerio que touieron en tiempo de Antiocho. fue prophetizado juntamente con los tres años y medio que derò, por Daniel. Pero el cautiuerio prelente, no tiene tiempo cicito fenalado por los Prophetas, antes dize Daniel, que nunca se acabará. Víg. ad consummationem & finem perseuerabit desolatio.

Despues desto, tiene otro mal effe catinerio de los Iudios, que affi como no tiené Prophetas con que se cosuelen (como dixo Rabi Samuel )affi tanbien notienen milagros con que Dios teftifique ferles agradable este pueblo, como en los otros cautinerios vuo, especial-

Ier.cap. 25 6 Ier.cap.

mente en aquel de Babylonia, donde por honra de su ley conseruò e te sino para castigar culpas passa-Dios finlesion a los tres moços en el fuego, y a Daniel en el lago de los Leones. Tanbié en el tiempo, q eftunieron en Egypto, y en el Camino para la tierra de promissio, no faltaron milagros hechos por Moysen. En tiempo de los Machabeas, muchos vuo en las vi-Ctorias feñaladas que alcanfava de fus enemigos, que eran mas en gran numero . Aquel caftigo que tuno Heliodoro por el agravio que hizo al templo gran argumento fue de fer el pueblo, yel templo cofa íuya. Pero oy todo esto falta:y por lo co trario ay infinitos milagros co que Dios tiene manifestado no fer ya honrado, fino offendido con las ceremonias Iudaicas, en especial aquel que sucediò quando en tiempo de Iuliano Apostata intentaron reedificar el templo, y otros muchos que diremos adelante.

A efto piensan algunos Iudios, que responden sufficientemete co dezir, que este castigo presente, no cs por la muerte del Messias, sino porque quiere Dios prouar su paciencia, y forcaleza, para que como oro queden mas apurados, conforme aquello Tanquam aurum in fornace probauit electos Dominus, & qua fi holocaustum accepit eos. Pero, etto llanamente se conuence de falsedad,y mentira: primeramente, por que este cattigo no les aprouechò para mejorar fus vidas, fino para pe iorarlas. Despues desto, claro está, que este castigo, no solo es corporal, sino tanbien espiritual, yque co tiene gran falta de bienes espiritua les, pues carecen de Prophetas, de milagros, de culto divino, y de la observancia de la ley de moysen: y

Dios no dà pena espiritual semejadas, y no para prouar virtud.

Ded 4.

Ind 6.

Ind, ro

Ind. 13

De ut.c

11.6 28

Finalmente, los que affi responden, hazen a Dios mentirolo, el qual muchas vezes con palabras muy encarecidas promettio al pue blo hebreo, si fuesse observante de la ley, que lo conservaria en todo tiempo en latierra de Chanaan, q lo defenderia de sus eremigos, y le libraria de todos los males, y le daria todos los bienes. Esto seveen el Deuteronomio en varios lugares. Si custodieritis (inquit ) madata que ego pracipto vobis &c. Disperdet Do minus omnes gentes istas ante facie vestram & possidebitis eafque maiores, & fortiores vebis sunt, omnis locus quem calcauerit pes veffer, vefter erit, &c. Nullus ftabit cotra vos, terrorem vestrum, & formidine da- Deut. II bit Dominus Deus vester super om. cap. 28. nemterra, quamcaleaturi estis, &c. y en el cap. 28: tiene infinito deftas promeffas.

Ni pueden dezir los hebreos, q padecen efta captinidad por otros peccados, porque sino es la muerte del Hijo de Dios, no pueden senalar otros que fean mayores, que la idolatria: y contodo efto, (como argumenta Rabi Samuel) por el peccado de la idolatria no tuniero tan riguroso castigo; luego otro deue ler su peccado. Las palabras de RabiSamuel son estas. Nos scimus quod paires nostri aderaueruns idola & occiderunt Prophetas, & legem Dei abjecerunt, & propteristas onnes transgressiones Deus no percufsit eos captiuitate ni si per septua. ginta annos in Babylonia: & post ië. pus prafatum placatus est eis, & reduxit eos in terram fuam. Et fecundum feripturam, ira Dei fuit tung tempe.

Sapz. .

temporis validissima super omnes iras quasante tempora illa commemorat (criptura: o tamen pana tantorum peccatorum non fuit nist septuaginta annis Gc. Y en el cap. 6. y 7. refuelue, que el peccado, porque esto padecen los Indios, es aquel quarto pecado de que habla Amôs, a saber, la venta de vn justo. Hec Amos c. dicit Dominus (dize Amos) super tribus sceleribus I frael, & super quatuor non conuertam eum, pro eo quod vendiderit pro argento iustum. Y dize que el primero peccado de que habla aquiel Propheta, es la venta de losepho por sus hermanos. El fegundo es la adoración del bezerro en Oreb. El sercero es la muerte de los Prophetas, por el qual fucediò el cautiuerio de Babylonia: y el quarto es laventa delesuChristo

Si bien confideramos la proui. dencia que Dios nueftro Senortuuo con este pueblo, hallaremosque fue muy semejante a la que tiene vn labrador con su sementera. Y qual es la providécia del labrador? yous lo dire. En quanto el grano está con la paja, notrata de esparzirla. Esverdad que fiega fu feara a su tiempo devido, pero ata todo lo que fiega en hazes, y manojos, ayunta muy bien fus hazes en la era y trata de facar fu grano trillando muy bien las espigas. Mas aun le queda otro trabajo, que es apartar el grano de la paja. Para esto vza de sus horquillas, lleuantando hafia riba el grano, y la paja. Y defta, vna lleua el viento, otra come alli el ganado, otra parte queda para mantinimiento de bestias, finalmente otra parte para eftercol con que se fertiliza el campo.

Veis aqui como se vuo Dios nue ftro Senor, con el pueblo Indaico.

- とうにな

En quanto eftuno en el enferrado aquel granum frumenti Christo Ie. Ioan 12 sus estimanalo Dios mucho: siempre lo tuuo junto en Egyp to, en Palestina, en Chaldea, otra vez en Paleftina: pero tanto q facò el grano sazonado de la paja, despu es que sacò del a Christo nuc-AroRedemptor, despues que el Senor lesus pació del hizo de lerufalen vna era, y pufo a los Iudios en ella, como envntecalcadero, do de vnos quedaron hollados, despedaçados, y comidos; que fueron los que murieron en el cerco de Tito, y Vespasiano. Otros dexò para pafto de fieras en spectaculos, y fieltas gentilicas, otros guardo para engroffar co lu fangre los campos, y hazerlos por espacio de setenta anos mas fertiles: como con eftrecol, fegu cuéta Iofepho su proprio Author. Otrosfinalmete, lleuó elvi ento esparzidos por todas las partes del mudo en que aora viuê de [unidos vnos de otros, fin conocerlas tribus de que proceden.

Prophetizada fue esta su desuétura porEzechiel. Vetilabo (inquit) Ezec. 5. reliquias tuas in omnem ventu, &c. tertia pars tui peste morietur, & fame consumetur in medio tui: & tertia parstui in gladio cadet in circuitutuo: tertiam vero partem in omne ventum dispergam. Tres partes pro mete hazer deste pueblo, vna para morirde hambre, y pestilencia. otra para morir a hierro, otra para ser esparzida por todo el mundo. Pues para que tal castigo en su rue blo tan estimado? Es lo que juamos diziendo, providécia de labrador, despues que sacò el trigo de la paja, ya no la estima, despues que sacò deste pueblo al verdadero Mesfias, ya no haze caso del.

Acfte

Galat.L. 46.22. Isa. 28.

A este proposico explica Galatino aquello de Hayas. Delebitur fæ dus vestrum cum morte, & pactum vestrum in inferno (idest sepulchro) non stabit. Como si dixera el pacto que con vuettros Padres Abrahan, liac, y lacob hize, y con fus def condiences. Cum morte Messia per vos perpetranda delebitur, foluciurque, vos enim per mortem, quam ipsi Melsia illatura estis fædus illud irritum facietis . Similiquog, modo pax vestraame vobis promisa cum sepulchroscilicet apsius Messienon stabit. De manera, que apunta Dios aqui la causa del odio, y aborrecimiento que tiene a efte pueblo fer la muerte del Melfias, que ellos desta mancra trataron, y affi no le dà cl Senor mas por obligado al pacto que co los patriarchas antiguos hizo acerca de fauo recer lus delcé dientes despues de cometeren tan abominable delicto, como es macar a su proprio hijo hecho hobre, y fu verdadero Mellias.

CAPITVLO. VII.

Ponese otro argumeto, que Je funda en la ojerisa queto do el mundo tiene a los Indios.

tra para morn a bienco. et

Lodio que todo el mundo d tiene a los Iudios, es tanbié muyfuerte argumento de auer muerto al criador, y Redemptor de todo el mundo, que parece pelear por el en esto, porque Pugnabit cumeo orbis terrarum contra

fer siparaida por codo el mande.

insensatos en eljuizio vitimo : y porque efte crimen fue tan atroz se quiere anticipar. Todas las aucs sin saber como, ni porque, ni de q manera, le sienten naturalmête inclinadas contra las nocturnas, porque estas aborrecen al Sol, y no an dan fino de noche. Defta manera, se fienten todas las gentes con vn afco natural contra la nacion Iudaica, sin saber como, ni de que ma nera. Y esto, no es sino por el odio, que los Iudios tunieron, y tienen al Sol de justicia Iesu Christo, como aues ne cturnas q fon: Quialuxue. Ioan. 3. nit in mundu, & dilexerut homines (ludei inqua) magis tenebras qua luce. Parece auer aqui alguna femejaça a quado en voa familiale mata vn hombre principal, que todos los de su parentelatienen odio al matador: y en razon defto, enpeçaro las criaturasinfenfibles en fu muerre a mostrar sentimiento. No era esto mucho, si solamete en los Chri ftianosse hallara efte aborrecimieto:mas la verdades, que en ellos es lo menos: porque la gracia, y cha ridad predomina contra la inclinacion: y affi es bien que sea. Officio es proprio del Christiano, encommendarlosa Dios, y confiderar aquello de S. Pablo . Qui stat videat ne cadat. Iten aquello. Noli gloriari aduer sus rames quod si gloriaris, non tu radicem portas sed radix te. Y ver que fue la Iglesia de la gentilidad caxe tada en los Apostoles, que fueron hebreos. Ni es de pocomo mento este consejo, porque de lo contratio le figuen algunos danos, como aduertimos en otra parte.

Bueluo a dezir, que si este aborat recimiento no fuera en todas las con tras naciones contra los Iudios no era mucho, porque cosa ordinaria

Sap.3.

es cada vno no gustar daquellos que no figuen fo religion: però, es cofa general este odio, y may coprovado con la experiencia en todas las partes del mundo, Africa, Alia y Europa, y donde quiera q av Iudios. Y empeçòluego este colo despues de la muerre de Christo. Oygamos a este proposito vna car ta que escreuio Rabi Ismael maestro de la Synagoga de Calicut a otro Rabino de Hierufalen, antes de la destruicion de Tito, y Vespafiano, porque fue escrita en el milmo ticpo en que Christo murió, y anda elta carca en el principio de las obras de S. Dionifio Areopagica, en las impressas en Paris ano 1555. dize pues la carta affi.

Sap. 115

Theod.9

Exed. r.

Idensq:

Wi OI

Ego admiratus vehementer (um ex eo quod per totam banc regione imo per universum terrarum orbem diunigatur de homine quodam galileo qui vocatur Christus ex Cinitate Nazareth qui solum verbis tot, ac santa prodigia fecit suscitando morzuos, mundando leprosos, illuminando cacos, & innumeros alios langores curando: quem transeuntem cum discipulis suis, omnis populus admirabatur, & sequebatur:qui cum omnibus humiliter ac per humane semper se habebat, ac in patris sui nomine damonia exvexatis abij dem cor poribus fugabat. Quibus signis adducor ve credam ip um verum Mefsiam esfe, quod omnes hic vnà in hoc conneniunt. Sed plurimu dolco quia Princeps Sacerdotum, & fcriba condemnaßent eum in cruce expirare, & doleo mirum in modum te hac de re nihil ad me literarum scripsisse: cum prasertim fuißent in calo tot ob eius mortem signa oftensa, & ve lum templi scisum terramotus quoge auditos, sole obscuratu, & ecclypsim

Super natura factam, fuiffe, &c. Nos Hebrai sumushic in maximo timore, famaquippe, est was hunc vnum ju-Hum prophetam occidise , &c. Et omnis populus ob mortem illius contranos exclamat, non est nohis facultas extra domum vagari, nec panem quo vinimus emere, nisie gent quadammuliercula Samaritana qua nobis subueniunt, domi fame perijsemus, &c. Omnes vociferant illum clamantes, nos vero ac legem nostram maledicentes ; & extollentes vitam eins, & mores, in opprobrium noftrum, & legis noftra.

Gran testimonio tenemos aqui de lavida, y milagros de Christo nuestro Senhor, y de la verdad de fu ley. Peró lo que haze al prezete intento, es el temor con que los miserables Hebreos, ann los que estauan absentes de Hierusalen, quedaron despues de Christo moriren la Cruz: y el odio q contra ellos concibieron los gentiles (que tales eran todos aquellos de q habla aqui) el qual hasta oy se ha co. tinuado. Por donde se collige lla. namente, que affi como fon aborre cidos de los hombres, lo son tanbié de Dios: y que todo esto es effero daquel Sanguis eius super nos, & Super filios nostros (como dize San Hieronymo.) Iten daquello . Hie Hier.ep. est hares venite occidamus enm, & nostra erit hareditas. Et: non habe. mus Regem nisi Casarem. Habes (dize el Santo) quod elegisti, víque ad finem mundi seruiturus Casari donec gentium intret plenitudo, & omnis I frael faluus fiat, & qui quo. dam erat in capite vertatur in cass-

Fuera cola infinita cuentar las affrentas, y baldones q esta nació padece en todas las partes del mú-

do.

116.4.

do, donde está sin acabar de conocer la caufa de sus males auer sido la muerte del innocente lefus. Mas basta para pruena desto ver las expulsiones que ha padecido esta miscrable gete, porq siempre fuero hechadospor los Reyes, y Principes de varios Reynos, y prouincias del mundo, como confra llanamente de las historias. De Africa fueron hechados por Benthemurá año de Geneb l. 1122. como cuenta Genebrardo. 3.chron DeFrancia por Dogoberto ano de Vbi sup. 636. y por Felippo segundo año de

118). como dize el milmo Genebrardo. De Helpaña por los Reyes catholicos don Fernando, y dona Izabel ano de 1492. Finalmete de Inglaterra, Escocia, Dinamarca, Noruega, Succia, y deotras muchas prouincias vizinas a estas, y de to.

do el estado de Flandes, y Borgo-Lib. t.c. na, Iten de Portugal por elRey do 18.720. Manuel, como consta de su chroni-

> nica, donde se refieren algunas de las susodichas expulsiones. Pucs q otra cola es esta ojeriza sino vn restigo abonadissimo de la q Dios tiene a este pueblo por el peccado cotinuo de infidelidad en que està,

y por la ceguedad, de que no quiere falir. decided Languete cent fur

CAPITVLO. VIII.

Ponderase mas los castigos referidos del pueblo Indaico, principalmente la mortandad que padeció en pena de la muerte delesu Christo.

S cosa que realça mucho la diuina prouidencia, ver la Acorrespondencia, que guar-

da entre la culpa, y la pena: de manera, que por los mismos files con que del peccador es herido por esses mismos le hiere: y del mismo paño de la culpa corta elvestido para la pena. Dixolo clarissimamente el Spirito Sancto. Sap. 113 Perque peccat quis, per bec, & tor. quetur. Fuera cola muy prolixa referir aqui los exemplos de la Eferi tura fagrada que esto prueuan, por que si bien consideramos los castiges oxemplares que Dios hizoen peccadores particulares, oen Revnos enteros por sus peccados, hallaremos larga prueua defta verdad. Mas pongamos aqui algunos pocos que hazen mas a nue fro insno 1555. dize ones la carractent

Pregunta Theodoreto, qual fue la razon, porque se connerció el agoa del rio Nilo en langre pera ca-Rigar los Ægypcios: y dá la respucha, que fue: Propter pueros Iudao. num in illum de mersos. Estava, dizer clamando la fangre daquellos niños innocentes alli ahogados contra lus matadores: y assi como la sangre de Abel clamaua dende la tierra dende fue derramada; effi la sangre daquellos niños clamaua dende las agoas donde fueran aho gados. Ymas abaxo dize el mifmo Padre, que por la misma causa perecieron los Ægipcies ahogadosen el mar vermejo. Quia per aquam in teremerant infantes Hebraorum. Que justo era muricisen ahogados los que se emplearon en ahogar innocentes. Por aqui fue ranbien el castigo de Achab por la sangre de Naboth; segu lo auia pro phetizado nueftro Padre Helias. Hac dicit Dominus in loco hoc in quo linxerunt canes sanguinem Naboth, 21. lambent quoque sanguinem tuum.

Theod.9 Exod. c.

EIRev

ElRey Afa, que puzo vnos grillos en los pies de cierto Propheta, q pormadado de Dios le ania reprehédido:ordenò su dinina magestad que le dieffe al mismo Rey tan gra dolor en sus pies, quedel se le occafionaffe la muerte: v affi fue, que agrotauit Asa dolore pedum vehe-2. paral. mentifsimo, & mortuuseft. De la mis ma manera Abíalo, por quegloriava mucho de sus cabellos: pendiente de sus cabellos murio. Y porque el milmo deshonrò dies concubinas de su padre Dauid, fue muerto por dies mancebos armigeros deloab. Cucurrerunt decem lunenes armigeri loab. & percutientes inter fecerunteum. actibite gollebog beo

Pues digo aora, que si Dios vsa desta manera de providencia en cattigar los delictos, y agravios cometidos contra qualefquiera innocentes, clarò effá, que no falcaria en ella para vengas la muerte de su hijo vnigenito lesu Christo. Veamos algunas confideraciones massobre este punto.

Primeramente, confideremos como el castigo que este pueblo re cibiò por Tito, y Vespasiano, y des pues por Adriano, fue por querer lleuantar por meffias a dos hombres ambos llamados Barchozba, o Benchozba, legun dize Galatino ( aunque otros dizen que fue vn folo, como queda dicho) de ma nera, que afsi como muchas vezes acaesse, que el que no quizo vna mercaderia que le dauan en buen precio, despues es constrenido de la necessidada comprarla muy cara:assi el pueblo ludaico, repudiado sumessias Iesu Christo Hijo natural de Dios, en tiempo que el milmo se le daua de gracia, sue despuesconstreñido a tomar otros

messias, y esses falsos, y can caros, que les costaron su total destruicion, pues el lleuantamiento que con estes messias hizieron, fue cau fa de seren destruidos por los Romanos. Y por estos fallos messias, dixo el Señor lesus, quexandose destepueblo. Egoveni in nominePa tris mei, & non recepistis me, si alius in nomine suo veniet recipietis eum

Pondera mas Galatino el mifterio de feren los Indios destruy. dos por vn padre,y por vn hijo, a faber, Vespasiano, y su hijo Tito. Vt sieuti Dei filium vna eum Patre negauerant, dicentes, non habemus Regem nisi Casarem:ita patri & filio. Vespasiano scilicet, & Tito, merito exterminandi traderentur. Que quien niega al Padre celeftial, y a fu Hijo Ielu Christo, y quiere antes por Rey a Cefar: es bien fea deftruido por vn padre, y por vn hijo ambos Cefares. Y mas abaxo: Et sicut tribus annis cum dimidio quibus saluator mundi docuerat: Dei gratiam contep (erunt; ita tribus annis cum eum dimtdio eos Romani ipli principes obsidione atroci atg. durissima afflixerunt. De manera, q tanto durò el cerco q le pufo Ha driano en la ciudad de Biter, quato fue el rienpo de la predicación de Iefu Christo; a saber tres anos v medio, v entonces fue muerto Barchozbà en Bitter.

Dos cosas refiere aqui Galatino muy notables; la primera, que mandado Hadriano buscar el cuer po deste maluado hombre Barchoz bà para ver quien tanta refiftencia le auia hecho, hallaron voa ferpiéte enbuelta en su cuello. Otra es, q aunque la sangre q Hadriano derramò de Iudios en Bitter, no fue tanta como la que derramò Tito, y

Ioan. 5.

Gal. vbi supra.

Gal.l.4. cap.2I.

16.

Vef-

Vespasiano en el cerco de Hieru. falen, con todo esfo: dize Sanguis tantus erat vi lapides maximos voluens duceret, fluebatg, víg, ad mare quod quatuor passum millibus ab Vrbe Bitter distabat . De manera que se mouian piedras de buena grandeza del arroyo por donde corria, y llegana la sangre hasta el mar que distaua quatro millas de la Ciudad.

Aqui es agora mucho de notar para el intento que lleuamos la proporcion deste castigo, que no merecia derramar menos fangie, gente que le puzo em campo cotra vna fangte dada pera fe alcançar co ella perdon de peccados. Y fue can grande el odio que touicron a esta langre, que en viendole clamaron, para que fuera el hombre de quien tal fangre faliera muerto en vna Cruz. Y pensando Pilatos, que con le mostrar el cuerpo de Christo rasgado con açotes los bolucria mas manfos, ellos como ficros Elephantes hechos mas brauos en presencia de la sangre, pidieron se derramasse, y que ellos le tomanan sobre sus hombros, y de sus hijos. Sanguis eins uper nos & Super filios nostros. Y esta fue la caula, porque Dios los langro a ellos tan copiofamente en todas fus venas, q no le fi se hallará nació en el mundo, de que tanta sangre se derramasse, como de la Iudaica.

Por estamisma razon, quiso abater tanto efta fangte en el mundo. Ni es esto mucho para admirar que si la sangre de Abel elamana de la tierra por vengança contra Caio: y la alcanço: y la sangre de los Innocentes clamaua de las agoas del Nilo por vengança contra los Ægypcios, y la alcançò: y

la sangre de Naboth, cotra Achab: y la alcançó: que mucho, que la sã gre de Christo la alcançasse? Assi Pfalm. que Gladius corum intranit in cor- Chryf. da ipforum, como lo dixo el Pfalmi- in Pf. 3. Stay S. Iuan Chrylostomo . Vnde est fons peccati, illinc est plaga supplicij. Contra si mismos dieron sen tencia de rigurofa justicia estes miserables en pedir la sangre deChri Ro, y a fi mismos attribuan los castigos que padecen, y padeceran.

Y hallo aqui vna cola digna de confideracion, que si bien es verdad, concurrieron para la muerte de Christo Iudios, y Gentiles, con todo esso, estuno la differencia, en que aquellos pidieron sangre, y Pilatos Gentil pedió agua para se Mas. 27 lauar. Accepta aqua lauit manus suas coram omni populo dicens, Innocens ego sum à sanguine iusti huius, peto ellos, Sanguis eius super nos, & super filios nostros. Pues que myfte rio tiene esto? el mysterio es, que quien pediò fangre, symbolo de la jufticia, padefca, por jufticia, y fiéta el rigor de la jufficia:pero la sé tilidad figurada en Pilates pidien. do agua para se lauar, pediò milericordia: yaffi alcançò la mifericordia de ser lauada en la sangre del mismo Iesus, y en sus Sacramé tos, que son los canales por donde ella se communice. Lauit nos à peccatis nostris in sanguine suo.

De Ioab, dize la Escritura sagrada, que no folamente derramò sangre indeuidamente, y fuera de justa guerra, mas aun lo puzo en su vanda, donde lo viesse muchas vezes: y acordandose de anerlo derramado tuviesse nueva conplaconcia dello. Effudit sanguinem bel 3. Reg. 2 li in pace, & posuit cruorem pralij in baltheo sue. Por semejante ma-

Apoc. I.

nera se vuiero los Indios en la mu erte de Christo, que no solamento quizieron ellos fer participantes daquel homicidio, y deicidio, fino que canbien quisieron poner esta langre sobre las cabecas de sus hi-10s. Sanguis eius super filios nostros. Para tener gufto, ycoplacencia del delicto. Pues quien contales circu stancias pecca, contal conplacencia, y ral gusto; q espera, sino muy rigurofa justicia? y esta han padecido, ypadeceràn en quanto fe no co mertieren, y pidieren agua delBaptismo a grandes vozes para fer lauados en ella con la gétilidad. Que fi hizieren esto, é imitaré amuchos de su nacion que lo han hecho, y vinieron, y vinen como buenos Christianos, no les prejudicará la mala peticion que hizicron fus padres, ni fentirán fobre fus cabeças el rigor de la dinina justicia; porq esta misma sangre de Christo les feruira para alcançar mifericordia.

Desta sangre de lesus, dize el ApostolS. Pablo despues que lefue reuclada su efficacia, pla experime tô en li, que clama mejor que la sagre de Abel. Melius loquentem qua Abel, y lucgo anad Videte ne reeusetis loquentem. Sobre el qual lugar dize S. Anselmo, que habla, y clama mejor la sangre de Christo, que la de Abel, quia, & apud patre pro nobis interuenit. Enos ad imitationem sue passionis incitat, & hortatur, vt sequamur vestigia eius. De manera, que dá la fangre de Lefus vozes, y clamores al Padre, y vozes, y clamores a los hombres. Al Padre pide perdon, a los hombres pide imitacion, al Padre pide mifericordia para los hombres, y a los hombres pide justicia, y rigor para configo, y que degollen fus appe-

tites. Videte ergo ne recusetis loque. tem. Pues digo aora, que fi los Hebreos no fe hizieren fordos a estas vozes de la sangre de lesus: filas o-1 yeren, y trataren de feguir sus pasfos, y lu exemplo: es la voz desta fangre fantiffima cal, atli en la calidad, como en la cantidad, can fonorofa, y ta dulco, g haze callar todas las vozes, y clamores q dan los peccados de los hombres en las orejas de Dios. Por donde avifa el Apostol sagrado Ne recuseis los quentem. Y affi dize luego el mifmo S. Anselmo. Recufabitis cum lo quentem fi cum ipse provobis interpellet, quesieritis per carnales obserwantias placere Deo nam, & huc loquitur sanguine suo quod omnino le gis sacrificiaiam cessare debent de folum eius facrificium manere: lognitur, dum carnalia probibet, & spiritualia pracipit. Clama (cize effa sa gre, que dexen los Hebreos de todo punto fus antigues, y fangricatos facrificios; y que dexen de derramar mas fangre de brutes anima les para alcançar perdo de lus peccados, pues tienen para este effeto vna sangre de tata nobleza, coa mo es la del Cordero immaculado IESV CRISTO.

Mas boluiendo a la correspondencia de los castigos con las culpas quanto al tiepo en g los ludios padeciero estas mortandades por Tico, y Velpafiano, el qual fue elde la Pascua del Cordero, como se ha dichoco losepho: y fue el mismo Pf.68. tiépo en q crucificaro a Christo, co mo dizelos Euagelistas. Nota muy bié Niculao de Lyra, q cft à aqui vna correspodeciamuibuena, yefue Lyra. profetizada por el Pfalmista, quado .dixo. Fiat mefa eoru cora ipfis in la. quen, Gin retributiones, Gin se adalis Quiere

Hebr.12

Quiere dezir (dize Lyra) que por quanto los Iudios no podian celebrar lu Pascua fuera de Hierusale, se jutaro en esta Ciudad en la occasion de la Pascua del Cordero, y en esta misma fueron cercados por el exercito de Tito, y Velpaliano todos: y alli como en vo lazo, fuero enlazados, y caçados por los Ro manos: y affi les fervió fu combite pascal de red, y de lazo, para ser cacados, y enlazados. Y anade elPfal mifta. Et in retributiones id eff (dize Lyra In retributiones panarum debitaru propter morteChristo illata & in fcandalu ruendo de malo in ma lu quia primo passi sunt famem, posrea pestilentia viterius captione, 6 occisione quantu ad multos, & captiuitate quantum ad alios. Todo esto fue caftigo de la mala comida, y be uida q diero a faMeffias en aquella Paícua en q le crucificaron, como el Pfalmifta lo avia dicho en el verso antecedente, Dederunt in eleam mea fel, & in siti mea potauerus me aceto, &c. Y perg fueronità ciegos, que vo Señor q cantos beneficios les auia hecho, hizieron todo este maltratamiento, yaun le taparon los ojos en cafa de Pilatos: feã castigados co espiritual ceguedad. Obscurentur oculi eorum ne videat. Y porq puficro a cuestas de suRey y Mellias vna Cruz tan pelada en que le crucificaron. Dor sum eorum semper ineurua, anden siempre humillados fin poder leuatar cabeça en los Reynes, y Provincias dode vinieren: y esto no por diez anos. ni por ciento,o dozientos anos. Se per in curna hafta la fin del mundo.

Va el Psalmista adelante, diziédo Esfunde super eos ira tua, derramad obre ellos toda vuestra ira-Esto es, castigados con vo castigo

mayor que todos aquellos con que los aucis castigado hasta ora. Porq fi en otros tiépos, y por otros peccados fueron cautinos, auque Dios mostro en esto su ira, no podemos dezir q fuceffulion de ira, quiero dezir, fiempre puzo algunos limites: como fe ha ponderado affi, por fer el cautinerio breue, como por que lesdana confolacion espiritual por los Prophetas. Mas en este caftigo, vele vn total der amamiento del vaso de la ira de Dios, assi en la duració del castigo, como en ser temporal, y espiritual. I a somile nados en el a con la gérilidad que

CAPITVLO. IX.

Señalanse, y ponderanse otros castigos temporales co que Dios castigò a los Iudios.

Odos los castigos que sucmoshafta ora referido defle pu blo, corfiften por la maiorparte en muertes, destierros y auorrecimiento de todas las naciones: y todos estes castigos son téporales. Veamos aora otros mas que padece desta misma calidad, los quales pertencen a dos ordenes vno de naturaleza, otro defortuna. En los bienes de naturaleza entra las fuerças de cuerpo, y animo. En los de fortuna, se cuentan riquezas, honras, è Imperio, quiero de. zir poder para mandar . Todo esto Dios quitò a este pueblo en pena de la muerte de su innocente Hijo.

Primeramete, su antigua fortaleza de cuerpo, y anime, no pueden negar, que les falta. Y sino di-

gan-

Iud. 3.

I. Reg.

2. Reg.

I. Paral

I. Reg.

I. Mach

14.

23.

ganme donde estan aquellos fuer-Exo. 15 tes, de cuya fama Conturbati funt Principes Edom: robustos Moab obtinuit tremor, obriguerunt omnes habitatores Canaan. Los mas esforçados Idumeos, Moabiras, y Chananeos, tenian grandiffimo pauor folamente de oyr la fama de los Hebreos: siedo assi, q ania entre estos : gétiles, comose dize en los Numeros, homines de genere gigantao qui Con 26. bus coparati (Inoxi) quasi locusta vi debatur. Parecia los Hebreos copa Num. rad s co ellos como langostas del 13. campo. Y a todos estes tragana co fus cipadas con tanta facilidad, como quien parte vn poco de pan. Affi lo dixeron al pueblo Iofne, y Num. Caleb. Netimeatispopulum terra bu 15. ius quia sicut panes,ita eos possumus deuorare. Confesso esto llanamete por otras palabras Balac Rey de los Moabitas, diziendo. Ita delebit bie populus omnes qui in nostris fivibus comorantur, quomedo, foletbos Num. herbas v [q ad radices carpere. Con 22. tanta facilidad, dize, tragarà effe pueblo a todos los Moabitas, con quanta, vo buccon lu boca parte lasyeruasdel capo de q se sustenta. Este es el pueblo. Qui percussit gentes multas, & occidir Reges fortes, Pf. 134 como dize David. Este es pueblo que en muypoco espacio de tiempo venciò, y subjetò treinta yvno Iofue. Reyes. Este es pueblo a quié Dios 12. prometiò que en la guerra finco Lew. 26 bastarian para vencer a ciento de

de está la fortaleza de vn Santon?

lus cotrarios, y ciento para vencer a diez mil. Persequentur quing, de vestris centa alienos & centa de vo. bis decemmillia. Y ann mas, que v-Den. 32 no bastaria para mil, y dos para diez mil. Quomodo persequebatur vnus mille & duo fagent dece millia. Do

Qui dilaceranit leone, quasi hedum Ind. 14 infrusta decerperet, nihil omnino ha bes in manu. Sin palo, ni piedra def pedaçana vn leon:y con la quixada de vn juméto en sus manos ma tó mil hobres. Madibula a sini que iacebat arripies, percufsit in ea mille Ind. 15 viros. Dode estan las fuerças devn Sason, q co la reja devn arado, mato feiscientos Phil steos. Percusit de Philistiim sexcentosviros vomere. Que diremes de vn Dauid! Qui Ecc. 47. cu leonibus lusit quasi cum agnis: & invrsis similiter fecit. Mataua leones, y offos como fi fueron corderos: y en vn íolo Philestea, que co vna piedra matô, hizo tanto como fi matara diez mil . Percufsit Saul mille & Dauid dece millia Y en o tra occasion Odingenios interfecit impetu uno. De vn Icibaa fe dize en el Paralipomenon, que en cierta batalla mato trezientos. Lenanis hasta sua super trecentos vulneratos unadie. Ionachas hijo de Saul folamente con vn companero deibarato vn exercito. Que dice mosdel gran Indas Machabeo? Qui simlis factus est leoni in operibus suis. Que diremos de sus hermanos, y de otros muchos que aqui no cuéto, tan fenalados en hechos de armas? Pues dezidme aora hermanos

Hebreos, en que parò toda estafor taleza de vuestros antepassades, despues allegaro a tata temeridad gmataroaleiuChristo envna Cruz y derramaro (n innocente langre? Quereis q os lo diga? Parò en tata flaqueza, en tata couardia, y en tato temor, q para oy fignificarmos bien, ydarmos bien a enteder elte mor, la pufilanimidad, yflaqueza de vn hobre, no ay palabras q mas lo mueftre, q dezir q es vn ludio, y co esto, quabié entédiédose supoco ta

legto

hom. 19. de armas. tn Gen.

Gen.4.

Chryf. lento, yfu inhabilidad para hechos El bienauenturadoS. Iua Chry-

sostomo, apuntando la causa porq Cain andana fiempre temiendo,y tremiedo, dizegfae por v farmal de las fuerças q Dios le auia dado qua do mato a su hermano Abel. Yassi echando vn contrapunto fobre aquellas palabras q Dixo a este homicida. Gemes , & tremes eris super terra, (q affi leen los Setenta en lugar de Vagus, & profugus eris saper terra q tiene la vulgata) Quia abu-Sus es robore corporis & mebroru vi ribus propter hoc cetinua tremorem & moin ubi infero, dize Dios. Ya que no tuuiste pauor de matar a tu hermano, toda tu vida andaràs cô temor, y tremor, en pena de tal osadia. Por semejante manera fuero los Iudios castigados por la ofadia q tuniero, de poner manosviolentas en su Messias Iefu Christo: del qual temor ellos mismos hizieron Jean. 18 buena figura, quando yendole a prender, no se contentaron co menos q con una cohorte entera. Cu gladijs & fustibus cum laternis, & facibus Garmis. Para q tanta gete? para quanto apparato de guerra co tra Christo, y sus Apostoles fin duda, represetaroaqui elcemorycouar dia, q por tal culpa comoesta auian de padecer despues de matarle.

Por semejate manera fuero castigados los de Sodoma, en pena de la osadia q tuuiero, y fuerças q pusiero en las puertas de Lot. Viri Ciuitatis à puero v (g, ad sene, omnis populus simul, vim faciebant vehementi/sime. Però dize lucgo el tex to lagrado qClauserut Angeli offin, & eos qui foris erant percuserunt ce citate á minimo víg, ad maximum. Dode dize S. Chryfostomo. Quia

conspirauerunt in malitia, & à malo conatu,neg senes,negiunenes abstinebant ideo omnes non solu obcacas; sunt, sed etia viribus corporis destituti. Veis aqui como la violencia hecha cotra el S. Lot, fue caufa de Dios quitar las fuerças a sus aduer farios. Co quata mas razo haria lo mismo co los matadores de su vnigenito Hijo?Y fi bien es verdad, q a los menospreciadoresde su ley di ze Dios. Dabo panor e in cordibus eoru terrebit eos sonitus folij volantis, & ita fugiet quasi gladiu. Dalespor penavn extraordinario panor. Que razo es qpadesca, yq fienta en cfta materia los menospreciadores no solamente de la ley mas del legisla dor a quien puziero en vna Cruz?

Veamos aora como este pueblo fue castigado en la hazienda, y en la hora, è Imperio. Acerca de lopri mero, quien no vè la miferia, y pobreza q padeciero los Hebreos en todas las occasiones en qfuero expulsos de varios reynos, y prouincias, como se ha dicho, ypoderado?

Bié se vé por cierto, el côplimie to daquella profecia del Pfalmista Nutates traferatur filij eins & medi Pf. 108. cet Geijeiatur de habitationibus suis scrutetur fenerator omnë substătiae ins, & diripiant alieni labores eins. Las quales palabras entiede Theo doreto, no solamente de Iudas el traidor, fino de todos los ludios. Se an transferidos, dize, sus hijos de vna parte a otra llenos de confusió y perplexidad: esto quiere dezir (Nutates) anden mendigando, y pidiendo para su suffécacion de puer ta en puerta; fean echados de fus ca sas, y toda su haziéda scavédida en almoneda, ygozé otros de lo gellos con su trabajo grangean. Estotodo (cechò bien de ver en las expulsio

Len. 26. Name.

T3.

IV mms.

West W. . 2 2

1 .] [

Len.

Den.

Gen. 19.

.0

nes,

nes, y transmigraciones deste pueblo.Y particularmente tiene lugar y se cumple al pie de la letra en aquellos que despues de recibir el agua del santo Baptismo se buelué a fus antiguas cerimonias, puestoda su hazienda es confiscada, y la pierden como hereges, y apostatas, que son de nuestra santa Fè. Y affi donde el Pfalmifta dize, Scrutetur fanerator omnem substantiam eius, lè Genebrardo, figuiendo lo Chaldeo. Colligat fiscus omnia qua ipsius sunt. Recoja el fisco real todo lo q ellos possee. Y cita para esto vna sérécia de S. Bernardo q dize. Que non capit Christus, rapit fiscus.

1/4. 29. D. Cyr. Alex.

Tofeph.

1.6.e.14

\*日至 · 日日 3

A este proposito declara S. Cyrillo Alexadrino aquello de Ifaias. Va Ariel, Ariel Cinitas &c. Circunallabo Ariel & erittristis, & marens: Et erit mihi quasi Ariel, donde los seteta le Et angustabo Ariel & erit fortitude illius & divitia mihi. Arieles lo mismo q leon, y co este nobre llama a Hierusale por su for taleza aptigua:pero dize Dios que scrà cercada, a saber, por los Roma nos, y g fu fortaleza y sus riquezas fera para el mismo Señor, porque por su ordé, y por su authoridad sue saqueada por los Romanos. Lo q costa bié de lo q dixo Tito quando la faqueò. El qual (como dize Iofepho)gimiedo, y tedidas las manos dixo, q aquel hecho no era fuyo:por donde lo quedaua attribuyendo a la divina Iusticia, como ya queda dicho atras.

En la hora, y dignidad, bié fe vé quanto fue este pueblo castigado, pues fiedo affi, que antiguamente Noerat natiota gradis neggens tam inclyia como le dize en el Deuteronomio. Lleuaua la ventaje a todas las naciones del mundo, pues era Pars domini, & funiculus here- Deut. 31 ditatiseins, estaua muy llegado al Senor, y reputado por heredad fuya. Despues de marar a su Messias, quedò lomas abatido pueblo deto dos, segu lo prophetizo Ifayas ibi. 1/1. 19. Indie illa erit Ifrael tertius Ægyptio, & Allyrio, quedarà tan abatido este puchlo, q serà pospuesto al Egypcio, y Affyrio. Oygamos a San Cyrillo fobre este lugar . Dictur 1 D. Cyr. rael primogenitus inter filios:cu aus. Alex. të in Christu debaccharentur, genti. bus subditi sunt, y mas abaxo. Nu Pf. 20. meratur tertius Ifrael dominu enim occidit, & positus est intergu, que admodu ait Danid quonia pones eos dor sum. De manera, q fuero echados tras las cuestas. Esto quiere dizir. Pones eos dor sum. Acfte mismo cafligo q vamos diziedo aplica Theo Dent. 28 dereto aquella amenaza Dios hi Theod. zo a este pueblo. Aduena qui tecu quest. versatur in terra, ascendet super te 34. erith sublimior, tu autem descendes, in Deut. et eris inferior.

A este mismo castigo de prinacion de la hora; pertéce lo q queda dicho del baxo precio, por glos Iudios fuero védidos despues de def baratada Hierufale por Tito, yVef pafiano quado treinta Iudios eran vendidos por vn real de plata, por no auer quie los copraffe fegu lo q estana prophetizado en el Deuteronomio, ibi. Reducet te Dominus classibus in Agyptum, &c. ibi ven. Deut. 28 deris inimicis tuis in seruos & ancil las & non erit qui emat, affi lo explica Lyra en este lugar.

El vitimo castigo de los tepora- Lyra hie les, es la prinacion del reynode la qual hablaremos masadelatelebre aquellas palabras No auferetur scep tru de Iuda Ge. Los mitmos Indies clamaro Nohabemus Regenisi Casare

IOAN. 19

Yfi

Deut, 4.

Yfi es q no tenian otro Rey fino a Celar, ya luego auia faltado el fcep tro de la tribu de Iuda, y por cofiguiente ya el Messias cra venido segu esta prophecia de lacob. Ya se Dan.9. auia coplido tabié aquella prophe cia de Daniel, segun la lecion de los fetenta Interpretes. Extermina bitur vactio: faltará la vncion, y oleo para los Reyes. Del qual lugar argumenta Tertulliano affi. Ergo Tertul. iam non est illic vnetio, quia nec të-6.contra plumvbi erat cornu de quo Regesvn. gebantur. Si ergo non est vnčtio, vn. cap. 13. de ungetur dux? Resta luego dezir que pueden los ludios dexarle de cuydar que tendran Reyno temporal. Por tanto les importa creer en Christolesus para alcançar ele-

Desta perdida del reyno, y de fu causa,tenemos buena figura en el nacimiento de los dos hijos de Iudas,a saber Phares,y Zaran: fegun lo notò Ruperto:porque Zara Gen 38. apareciò primero en el mundo, mas salió postrero, como dize el Texto sagrado. Nam illo retrahen. te manum egressus est alter, y por co signiente perdiò Zaran el derecho para el Reyno, y affi no reynaron fus desciendientes, sioo los de phares: para fignificar que el pueblo Iudaico feria prinado no folamente del derecho que tenia para reynar, mas aun del milmo Reyno. Y esto porque culpa? digaselo el hilo de grana que ataron en la mano a Phares, quando la hechò fuera del vientre de su madre, en cuya color vermeja le fignificaua la fangre de Icius, con que los Iudios macularon fus manos, matandole tan injustaméte. Y no era bien, que pueblo que por sus manos cometiò ta abominable facrilegio tuniesfescep

tro: ni se orne con la real purpura quien a su Messias desnudo de sus vestidos:ni anthorizesu cabeça co corona real, quien a su Dios encarnado coronò decípinas: finalmentesno goze de Reyno quien matò a su Rey. Y pluguiera a Dios, que folamente perdieffe el reyno temporal,mas tanbien perdiò el eterno. Veamos las palabras de Ruperto. Vnusille qui primo manum protulit, Iudaus est, qui primus legem accepit, & cui primo oportebat loqui verbum Dei: at ille repulit illud, & indignum se judicanit aterna vita.

Rup.l.8 in Gen. cap. 30.

16, 29,

D. Cyr.

Alexa

Toleph.

Sanna rates Corifins rapid Rights CAPITVLO. X.

Señalase por mayor varios castigos espirituales con q Dios castigo a los Hebreos en pena de la muerte de su vnigenito Hijo:y tratase particularmente de la ceguedad deste pueblo.

Odos quantos castigos hasta ora auemos referido, que Dios nuestro Señor diò al pueblo Hebreo por la mayor parte fon castigos temporales, digo da dos en bienes temporales, y no efpirituales: y por configuiente menores, mas los que aora apuntaremos: son mas graues, por fer en ma teria mas graue, qual es la materia espiritual. Y destos vnos pertence a esta vida, otros a la venidera : de los desta vida, vnos son castigos dados

Indaos

dados en bienes extrinsecos, otros en bienes intrinsecos. Explica muy D. Aug. bien el B. San Augustin acerca de-Pf. 106. Itos castigos espirituales, con que Dios castigó la Synagoga, y de los fauores espirituales con que enriqueció su Iglésia aquello del Psalmista. Posut flumina in desertum, Gexitus aquaru in sitim: terram fru-Etiferá in salsuginem: à malitia in babitantium in ea. Posuit desertum instagna aquaru & terram fine aqua in exitus aquaru. Esto es, dize(hablando en fentido espiritual Jtodos los bienes espirituales ( figurados por los rios, y fuentes ) de que go. zaua la Synagoga, le quitó, y los passo con grandes ventajes para su Iglefia Palabras del Santo De Ctor. Quaris in Synagoga fidem Christi non inuenis, quaris Prophetam non inuenis quaris facrificium: non inuenis, quaris templu non inuenis Quare hoce unde? quo merito! à malitia in habitantiam in ea, &c. Y mas abaxo. Quaris Sacerdotem & Sacrifi. cium apud Iudaos: non habes, nec inuenis secundum ordinem Aaron. quia posuit flumina in desertum. Quaris fecundum ordinem Melchi. sedech apud illos non inuenis, sed per totum orbem celebratur in Ecclefia: Ab ortu enim solis vsque aà occasum magnum est nomen meum in gentibus & in omni loco (acrificatur & offertur nomini mee oblatio munda dec.

> Los bienes espirituales extrinfecos en que la Synagoga fue caftigada, de que habla aqui el S. Doctor so el téplo, el facerdocio, las cerimonias, la ley, las prophecias, y finalmente la escritura sagrada. Los bienes intrinsecos son las virtudes, la Fè, la Esperança, la Caridad, contodas las virtudes Car-

dinales, y dones del Espirito Santo. Los bienes de la otra vida fon lagloria, y bienauenturança eterna, en que todos los bienes estan juntos, y epilogados. Y todas estas per didas fueren causadas de auer perdido a su verdadero Messias Iesu Christo, que como a el perdieron,

todo lo perdicron.

Primeramente perdieron el téplo quando (como queda dicho) fue abraxado por los foldados Romanos, fin poder impedirlo la induftria q Tito pulo en ello, el qual como otro Dario antiguamete andaua por por la ciudad de Thebas en medio de las llamas clamando 1.7.c.10. en altas bozes a fus foldados Pindari domum ne comburite, pindari domum ne comburite : offi Tito tratando de impedir el incendio del templo, po pudo, como lo cuenta Tofepho: para que le compliesse o que dixo Itaias. Opus vi frum suc. cendetur & non erit qui extinguat. Ni tienen les Iudios para que ciperar otro tercero temple, pues Iere. mias les tiene defengañado. diziedo . Nolite confidere inverbis mendacij dicentes, templum Domini ieplum Domini, templum Domini eft. Como si claramente dixera : Si algunos gloriandose de prophetas os quificien perfuadir que el templo edificado por Salomovna vez, y destruido por los Babylonios: y despues reedificado por Zorebabel, y quemado por los Romanes: ciene de fer la tercera vez leuantado. Nolite confidere &c. Porque todo esto es vna pura méria. Este mysterio tiene el repetir tresvezes la palabra Templum Domini. Y bie lo mostrò el milagro que en otra parte referimos, quando Iuliano quife hazer esta reedificacion.

Ioseph.

mael

Isai. I.

168.7.

- El facerdocio tanbien lo perdie ron: y bien se hechana de ver su Num.17 poca duracion en las flores de la vara de Aaron su primero sacerdote, pues afficomo estas se marchita luego, y acaban: affi fue el facerdo. cio de Aaron, pues no auia de ser Pf. 109. perpetuo, como lo del Messias, de quien dixo David. Tu es Sacerdes in aternum fecundum ordinem Mel. chifedech. Y affi como el facerdote Caiphas fin taber lo que dezia, pro 104%. phetizò con las palabras Cum effet Pontifex anni illius prophetauit: assi tanbien prophetizò con las obras leuantandose de su filla, y rasgan-Matt. i6 do sus vestiduras sacerdotales Sei. D. Hier. dit vestimenta sua, para mostrar ad hune (dize S. Hieronymo) como fenecia su officio: palabras del Santo. loeum. Quem de folio sacerdotali furor exeusserat, eundem rabies ad seindendas vestes pronocat, vt oftendat Indeos facerdotij gloriam perdidise, & D. Leo. vacuam sedem habere Pontifices. Lo fer. 6. de milmo dizc San Leon Papa en vn Passion, sermon de la Pallion. Lo mismo D. Amb quiere tanbien San Ambrosio se fignificalse en aquel silecio de Za-Luc. I. charias padre del Baptifte, que era facerdote in ordine vicis sua: de manera que enmudeciendo el sacerdote, se puso filencio a su sacer-0 docio. Y reparando tanbien el S.

> perpetuitas. De la perdida de los de mas bie nes esperituales que llamamos extrinsecos, hablaremos adelante quando se tratare de la abrogació de la ley Mosaica. De los otros que llamamos bienes intrinfecos envarios lugares tratamos ya, y trataremos aun. Veamos aora vn principalissimo castigo espiritual deste

Dector en la palabra vicis dize.

Tune quidem erant vices, nune aute

pueblo, que es la ceguedad que padece en las cofas de fu faluacion.

Esta ceguedad espiritual, y tinieblas palpables que les Iudios padeceoy, fon co fa can notoria en el mudo, quanto lo fon las prophe cias que desto estan escritas en los prophetas. De las quales pondremos aqui algunas mas accomodadas, para que viendolas, y le yendolas no se agranien fi le llamaremos ciegos a boca llena, quado no quieran estar por lo que les predicamos,

Primeramente el propheta Isaias dize affi : Miscuit vobis Domi- Ifai. 29. nus Spiritum soporis, claudet oculos vestros, Prophetas, & Principes veftros, qui vident visiones operiet; 60 erit vobis visio omnium sicut verba libri fignati, quem cum dederint (cienti literas, dicent : lege iffum; & respondebit; non possum, signatus est enim, & dabitur liber nescienti literas, diceturque ei: lege &respondebit: nescio literas, &c. Ideó ecce ego addam ve admirationem faciam populo huic miraculo grandi. & Hupedo : peribit enim sapientia à sapietibus eins, & intellectus prudetin eins abscondetur, éc. Que cosa mas clara se podia dezir en esta materia? Haos dado Dios (dize) vna beuida que os caula vn gradissimo fucño, y de tal modo se apoderó de vueftros fentidos; de tal modo os cerrò los ojos del entendimiento, que no podeis percebir el sentido dela ley, y de los prophetas: queco con esto para vòs la escritura sagrada semejante a vn libro ferrado, y fellado, el qual fi fe entregare en las manos de vn hombie docto dirá que no puede leerlo, por quanto está ferra do, y fellado. No aurà en vueftros maeftros fabideria, ni conocimien to dela escritura. Y llama aqui a esta cegue-

ceguedad, è ignorancia cofa estupenda, y prodigiofa, como verdaderamente lo es. Donde se hallará luego este conocimiento de la escritura lagrada? Mas abaxo lo dize el Propheta. Audient in die illa surdi verba libri, & de tenebris, & caligine, oculi cacorum videbunt. Que es tanto como dezir, los gentiles q eran fordos para las palabras de Dios, y llenos de errores, oyran las palabras de la escritura sagrada, y entéderan sus occultos mysterios. Y por esto dixo Christo: In crasatum est cor populi huius : oculos suos elauserunt: ne quando videant ocu. lis, & auribus audiant, & corde intelligant, & convertantur, &c. Y hablando con los discipulos, dixo. Bea ti oculi qui vident, que vos videtis.

Este es aquel libro que San Iuan viò en las manos del Cordero Chri

sto fellado con siece fellos, el qual D. Hier. 3B C. 29.

Matth.

Apoc. 5.

Lerem.

13.

recebio de las manos del que estaua en el throno, y lo abriò, y quitò fus fellos: y affi dize San Hieronymo: Christus soluit signacula libri non proprie vnius (vt multi putant) Plalmorum Dauid, sed omniu scrip. turaru, que uno scripte sunt Spiritu Sancto, & propterea vnus liber dicitur dequo Ezechiel testatur, quod Ceriptus fuerit intus, & foris, idest in sensu & in litera &c. Però acer ca del fueño, y modorra, que fe ha dicho auer Dios dado a los Iudios para no leyeren, ni entendieren la escritura sagrada, se deue aduertir, que no se entiende en esto alguna accion de Dios positina, sino la subtracion de su auxilio efficas, no faltando yamas, ni aun a los Iudios con el sufficiente; y con esto per-

Tert. in mittio en ellos esta ceguedad, auié apologet. dola ellos bien merecido por fus culpas, como lo dize Tertuliano.

Ne intelligerent, inquit, Iudai pri-Stinum Christiaduentum, credituri, sintellexisent, & consequaturi salutem si credidissent; meritum fait delictum eorum.

El milmo Esaias viò a Dios so- Isai.c.6. bre vn throno lenantado, y vnos Serafines, que tres vezes le llamauan Santo, honrando con este numero las tres dininas personas, que los Iudios niegan, como en el primero libro ponderamos: y conociendo aqui mas el mysterio de la Encarnacion, quando con sus alas cubriero los pies de Dios, y tanbié la espantable ceguedad de los Iudios, quando viò que Domus repleta est fumo, el qual humo entre otras cofas, fignificana la obscuridad y la la ignorancia con que los ojos de los Iudios andan ciegos, porque con estar Plena omnis terra gloria eins, como alli se dize, pues el pueblo gentilico le honra, y venera, co todo esto no lo perciben, ni conoce estos ojos tan llenos de humo. Y q esta interpretacion no sea libre, sino la verdadera, el mismo Esaias lo declara luego, porque le dixo Dios. Vade, & dices populo huic. Audite audientes, & nolite intelligere & vi dete visionem, & nolite cognoscere, excacacor populi huius & aures eius aggrana & oculos eius claude ne forte videat oculis & auribus audiat, & corde suo intelligat & convertatur. & Sanem eum. Este lugar del Pro Ioan. c. pheta explica San Inan diziendo. 12. Hec dixit I faias, quando vidit gloriam Christi, & loquaius est de eo. D. Hier. Y San Hieronymo dize: Postquam terra repleta est gloria Domini, Iudeorum templum impletum est ignorantia tenebris, & fumo qui noxius est oculis.

El mismo Propheta Esaias dize.

Ifai.c.S.

Expe-

Isai.c. 8

Expectabo Dominum, qui abscondit factem suam à domo Iacob. Y enotra parte. Quis cains (inquit) nisi Cap. 42.

fernus meus, & surdus nist adquem nuntios meos misi! Aqui llama a efte pueblo, ciego, y fordo para ver

y oyr las cosas de Dios.

D. Greg. Pap-1.18 Mor. cap 18.

10b. 28.

El B. San Gregorio Papa declarando aquellas palabras de Iob Lapidem caliginis, & umbram mortis dividit torrens a populo peregrinate, dize. Durus ille perfidia Iudarum populus, qui Authorem vita perfide, viuere noluit, lapis caliginis fuit, quia & crudelitate durus extitit & infidelitate nebulosus qui alio quoque vocabulo umbra mortis dicitur, umbra quippe talis exprimitur, qualia eins rei dequa trabitur fuerint linea menta. Quis autem mortis nomine nisi diabolus vocatur, de quo dicitur: & nomen illius mors! cuius ille populus vmbra extitit quia iniquitatem illius sequenseius in seimaginem expressit. Dize aqui el B. San Gregorio, que el pueblo Iudaico es esta piedra caliginosa, y esta som. bra de muerte de que Iob hablaua en espirito: piedra por su dureza; caliginosa, por la cegucdad de sus entendimientos: sombra de muerce por la femejança grande, que tiene con el principe de las tinieblas, que en la escritura sagrada se llama muerte.

Ezeh. cap. I.

El mismo Santo sobre aquellas palabras de Ezechiel. Nubes mag. na, & ignis inuoluens, dize, gefta obscuridad, y este nublado signisicaua las tinieblas del entendimie. to en los Iudios. Quia obcacari (inquit meruerunt in ignorantia sua ca ligine. Y anade. Etignis inuoluens, sicut enim ignis amoris mentem erigit, ita ignis malitia innolnit, nam ardor malitia ad inferiora semper in

curuat,igitur Iudaa igne [no connoluta est quia se per eandem crudelitatem qua ar sit implicavit.

Es en algo parecida esta ceguedad de los Hebreos a aquella que Naaz Ammonita queria dar a los I. Ree. de labes Galaad, quando ellos le pe 10. dieron paz: respondiole. In hoc feriam vobiscum fedus, ve eruam emnium vestrum oculos dextres; Donde dize San Gregorio, que cl ojo derecho, que Nazz (figura del demonio)quiere arrancar, es el co que se ven las cosas eternas, es el ojo de la fe: el esquierdo, q dexa, es el con que se ven las cosas temporales, y los intereffes mundanos: fuelo este ejo pues dexò a los Iudios, porque tegun dize el Santo. Dexter oculus noster est intuitus aterna claritatis , finister vero coneupiscentia, dexter ergo oculus eruitur cum ea cecitate percutitur, vt vltra ad videnda calestia non aperiatur. Siendo affi que aquel ojo, con que la esposa Santa hiere, y enamo ra a fuesposo Christo, es el co que mira, y crè las cosas espirituales. Vulnerasti me in vno oculorum tuo rum, &c. Aun que tanbien podemos dezir que esta herida no fue de amor, fino de dolor, porque con lu ceguedad cauló la Synagoga a Christo gran dolor, y sentimiento, porque. Fuerut rebelles lumini, idest Christo qui est, Lumen de lumen.

San Augustin fobre aquello. Super cecidit ignis & non viderunt fo. lem dize . Quem solem nist illum de quo dicturi sunt reprobi : sol non est ortus nobis? Super cecidit ignis &c. El fuego de la cocupifcécia, y de fus passiones cavó sobre ellos, y les qui tò la vista del sol de justicia. Y tiene vn gran mal elta ceguedad elpiritual, q no les causa tristeza: viuen

Matth. .EE

D. Greg.

Cant. I.

Iob 24.

D Aug. in P( 8. Sap.5.

Zob.5.

muy contentos con ella, fiendo affi, que como otro Tobias, podrian dezir. Quale gaudium mihi erit qui samen cali non video? Ni la lumbre del Ciclo Christo, ni el fuego de la tierra con que fon castigadas sus apostasias acaban dever, y conocer los Iudios. Dios nos libre de tal ce guedad, y de tal ignorancia. ney abonado en esta marcera.

#### CAPITVLO. XI.

Resierense algunas fabulas del Talmud , donde consta mejor la cequedad del pueblo Indaico.

STA cèguedad, è ignorand cia verà mejor, quien confiderare lo que estos miserables enseñan, y creen en su Talmud acerca de las virtudes, y ley natural: porque dexado a parte la mala dotrina que tienen acerca de los divinos attributos, como queda dicho: en la materia de las virtudes dizen cofas femejantes. Que cola mas conforme a razon natural, ni mas encommendada en la sagrada Escritura, que horar padre, y madre?però (como refiere Hieronymo de Santa Féj contra este precepto, dan ellos muy largas licencias en estes sus textos, y ordenaciones; porque como no fe les haga herida, dizen que no es peccado darle de palos, y que los pueden maldezir. Pero dexadas estas, v otras cofas femejantes, que enfeñan contra la honra de Dios, y de los Santos, contra la Charidad, contra la Iusticia, contra la ho pestidad: que no quiero aqui referir, (aunque peníana hazerlo) por no dar occasion de cayer a algunos flacos que desto no faben. Esto no dexare de referir, que estes maiditos Talmudiftas mandan creer fo-

pena de muerte.

En el Libro Hullin cap. I sta sut rapta, dizen que está vn Leon en vn bolquellamado Hullay, y que ne diezyfeis cobdosen ancho: y dize ally RabiOiua, que a este Leo es Dios comparado en la Escritura:y que vn dia pidiendo el mifmo Rabi Ofua a Dios facasse de ally aquel Loon , para fer vifto de vn Emperador Romano, que le auia fignificado los deffeos que tenia de verle, Dios lo sacò, y mandò q fueffe a Roma: y antes de llegar tre zientas legeas, diòvna boz, cô q to das las mugeres prenadas de Roma abortieron, y los muios (e caveron por tierra; y quando ya estaua solas duzientas legoas de Roma, rugio otra vez, y con esto caveron los dientes a todos los hombres de Roma : y el Emperador cayo en tierra de la filla en que eftaua, y preguntò a Rabi Osuà, que era aquello: el qual respondio. Imperator tllustris adhuc Leo distat per ducentas leucas. Emperador illustre aun el Leon está de aqui duzientas legoas. Oydo esto, le pediò el Emperador alcansasse de Dios, q no llegasse el Leon a Roma, y que le boluiesse a su bolque donde venia, y affi fe hizo.

En ellibro Babà Batrà, dize vn Rabino llamado Rabá, que yendo el por la mar en vna naue, caminò la dicha naue sobie vn pesce tres dias, y tres noches, y el pesce ina para el Oriente, y la naue para el

Occidente, y que la naue andaua con tanta priffa, que en tan breue espacio de tiempo, como vo hombre se pudiesse callentar, nauegaua

fessenta legoas. on elle sepecos

Dize alli mas el mismo Rabá, q viendo vna aue fobre la mar metida hasta las rodillas, les parecio, que no era aquel lugar muy hondo, y queriendo lauarfe en el, oyo vna boz del Cielo, que le dixo. No hagas esfo, porque ay fiete años, que cayó vna fegur en efte lugar, y ha-Ita ora no ha llegado al hondo : y dize alli Rabi Cahana, que aquella ane le llama Ziu

Dexolas fabulas, que cuentan acerca de Og Rey de Basan; y de vnatbol, que dizen pulo lobre lu cabeça, que tenia tres legoas de lar go, para co ella dar en el pueblo de Ifrael, y como Dios viendo esto le embiò vna catidad de hormigas fo bre se cabeça, y como Moysé le ma tò con vna legar de diez cobdos. Dexo las fabulas del libro Niddà cap. Abortatrix, donde dize Rabi Saul, que Corriò tras de vn cuerno pordétro del buesso de la pierna de vn hombre, por espacio de tres legoas: y refuelue alli, que eraefte hueffo de OgRey de Bafa. Dexo lo ofe dize en el libro Sebucoth cap. Qui coniurat como Rabi Osua engaño a vn Angel estando para se · morir , y diò vn falto dentro del paraifo contra la voluntad del Angel, y como el les afiò por vna puta del vestido, y rinieron ambos hasta que fue leuada la caula ante el tribunal diuino, y Dios diò por lentencia, que si Rabi Osua no tenia jurado mentira en su vida, que se quedalle en el paraiso : però si tenia jurado con mentira fe falicife de alli. Y como el Angel no hallaffe

juramento falso de que le pudielle convencer, le pulo nueuo pleyto fobre la cipada que le tenia hurtado. Y la (entencia de Dios fue, 6 le dexasse quedar la espada, para conella matar los gentiles. Todo cfto fe manda creer fopena de mu te en el Talmud, Segun la refiere Hieronymode Santa Fè, testigo mny abonado en esta materia.

Epilogo, y conclusion de todo este libro, con un apostrophe a los Hebreos,y otro a ChristoCrucificado.

CAPITVEO.

7Es aqui pueblo Hebreo, quien fon los Maestros, q figues. Ves aqui el castigo que merceifte por tu dureza, y por tu pertinacia: creyer tantas mentiras por no quereres receber la suma verdad, Como puedes dudar de tu estupenda ceguedad? Admi. Ifa. 29. rationem faciam populo huic miraculo grandi, & stupendo, peribit enim sapientia. & c. Tu es aquel pueblo de quien dixo el mismo lsayas. Educ foras populum cacum, & oculos 1/a. 43. habentem: surdum & auresei sunt, tienes ojos y no ves, tienes oydos y no oyes, ni confideras como eftàs hechado fuera de la gracia, y privança de Dios, y aun de los hobres, de manera, que como de otro Iudas se puede dezir de ti que, Calo terrag, peresus interutrunque peris. De ti dixo el Pialmista. Obfcurentur oculi eorum ne videant, & Pf.68. dorsum eorum semper in curua. Delpues que el dinino labrador (acô

#### y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib. 3. cap. 11.

el granum frumenti, esto es a su Messias de ti: quedaste como paja, fin precio ni valor alguno para ser lleuado del viento por todo el mundo, patria de sede renulsus supplicium pro cade luens, pagando en esto la muerte que diste a tu Meffias. De ty estaua escrito por el fanto Rey David. Difpergeillos, & depone eos. Quete esparziesse por el mundo, y te deposiesse de tu dignidad: de mane. ra que quedasses inutil como vn vaso de barro quebrado. Tanquam vas figuli confringes eos . Y ficado tu antes aquel pueblo tan fanorecido de Dios, que tellama. ua su primogenito, y Non erat alia natio tam grandis . Iten: Iacob funiculus hareditatis eins. Quedaste can acrazado, que es Tertius Agaptio, & Affrio . Fuiste cchado de tu patria con tanta afreta, vendido por precio tan barato, como te tengo dicho, y te lo dize Dauid . Vendidisti populum tuum fine pretio , è liayas . Ecce in iniquitatibus vestris venditi estis . Todo esto fue justo castigo de auer negado, y repudiado a Iche Christo tu Messias : Negauerunt Dominum, & dixerunt non est iple, como lo dixo tanbien Ieremias. O estupenda, è inaudita ceguedad, que quisiste antes Barrabas ladron, y homicida, que al innocente Cordero, que quita los peccados del mundo! Si te dizimos la caula de tus castigos fer la muerte, y negació de tu Meifias: otra cola no respondes, sino. Non est ipse. No es esse, no es esse. no es este Y pues tu le niegas, y negaste siempre, el te niega tam-

Deu. 4.

Den. 32

1/4. 19.

Ps. 43.

16. 50.

Hier . 5 .

bien ati. Y affi como quien hablaua con Tito, y Vespasiano, y con todos los demas Principes Hier. 5. del mundo, dize , Ascendite mu. ros eius, & dissipate : auferte propagines eius quia non sunt Domini. Tu le niegas, el teniega, tu le defprecias, el te desprecia, tu le affrentas, el te afrenta: el te castiga en los bienes temporales, y espi rituales, como harto lo tienes expe rimérado, porq no es pueblo suyo.

Mas ay Senor Iefus crucifica. do, que con vos lo quiero auer aora. Acordaos deste pueblo por quien fois, no por lo que el os merece, alumbradle, y dadle luz. Y para le concederdes esto, no os tengo de poner ante los ojos feruicios algunos que os tenga hecho. No os tengo de dezir, que dellos falieron vuestros Apostoles, que fueron los mas leales hobres en vuestro servicio, de quantos vuo en el mundo. No os tengo de dezir que dellos naciò la Virgen MARIA, que os truxo èn sus entranhas, y de quien tomastes vuestro cuerpo, y sangre santissima. Lo que os tengo de alegar fon las injurias que os hizieron: las bofetadas que os dieron en vuestro diuino rostro : y para no verlo, pulieron vn velo delante: por esta injuria os pido, le quiteis el velo de sobre sus ojos, porque hasta oy Velamen positum est super cor eorum. Ellos vos defoudaron hasta dexaros fin tunica, yassi os ataron a vna coluna en medio de vna fala à vista de mucha gente: vestidlos vos a ellos, hechadles fobre fus almas la tunica de la Caridad,

#### Demonstracion Euangelica,

con que cubran su nudez. Ellos os clauaron las manos con clauos de duro hierro, desclauadle vòs las suyas de toda la codicia. Por ellos se os arrojò vna lança, co que os hirieron en el pecho despues de muerto, arrojadle vòs la sacta de vuestro Diuino Amor, abridle sus pechos, y penetradle sus coraçones. Ellos os pusieron en vna Cruz, ponedlos vòs a ellos

en les cielos. Ellos os pusieron Corona de espinas, y tormentos, ponedle vòs a ellos, y a todos vuestros fieles vna Corona de gloria, y eterno contentamiento. Amen.

44.40

todielle de tu dignetadi de manes

#### LIBRO



SA WILL

D. Lee

Sec except

Perc Bie

5 79 3 I

女头头头头头头头头头头头头头头头头 CITA CALLA C

extended Summer bear

### and business LIBRO

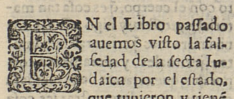
# QVARTO DEL

### MYSTERIO ALTO, YSO-

BERANO DE LA ENCARNACION

-03 no del Verbo Dinino, en que se trata de la possibilidad, conmenicncia, y necessidad deste mysterio. ductones, pais hazer creybleefte

## distribution PREFACION.



N el Libro passado auemos visto la fal-sedad de la secta Indaica por el estado, que tuuicron, y tiené

de quelles amma, ques puro el piri-

de presente los Hebreos. En este, con el divino favor, mostraremos fer possible conveniente, y aun nedesTaria la Encarnacion del Verbo diuino, para remedio del mundo. Ytodo lo que en el dixeremos, servitá de disposiciopara lo que en el figuiete libro fe tratarà, q es delas, profecias acerca de Christo. Porq aueriguado voa vez este punto de que fue possible, conueniente, y ne cessaria la Encarnacion del Hijo de Dios, tenemos gran parte del camino andado, para prouar, que de facto el milmo Hijo de Dios tomò nuestra naturaleza, porque Dies no falta en las cofas necessarias. Y es puto este principalissimo

de nuestro assumpto. Veamospues como fue polible este divino mysterio. To the second second

CAPITVLO. I. cid there Sameureans in my flerio

Muestrase ser possible el Mysterio de la Encarnacion.

Rimeramente es menester en este capitulo remittir el Letora lo q aucmos dicho en el primero libro, acerca del attributo de la Omnipotécia de Dios nuestro Schor, a quien cosa ningu na es impossible, porque todo pue August. de quanto quiere. De mas desto, Epist. 3 deuemos supponer la verdad da- adVoluquella sentencia de S. Augustin, sianum.

ponit.

2 adCo-

Ephel.3

I.Cor 2

Ambr.

vbi sup.

vinth.

rio. Demus aliquid Deum pose quod nos fateamur inuestigare non pose. Bien es (dize) que no queramos medir el diuino poder por nueftro flaco entender, porque que Dios feria el nuestro fi no pudiesse hazer mas de aquello, que nofotros po-Ifa. 53. demos alcançar con nuestro rudo entendimiento? Por ventura,no dixo Ifayas, hablando de la Encar-Ita exnacion, y generacion humana del hijo de Dios : Generationem eins D. Leo. quis enarrabit ? Quien podrà con-Papa E. tar fu generacion, y nacimiento en pift. 10. la tierra, fiendo el vaDios que criò 611.6º el Cielo? Por ventura no llamò el Chrys. mismo Isayasa Dios Encarnado, hom. de Dios escondide? Vere, inquit, tu es S. loane Deus absconditus, Deus Israel salua-Baptift. tor. El B.S. Pablo llama tanbien al Ifa. 45. mysterio de la Encarnacion. Inue-Sic expo Stigabiles dinitias Christi, & facrapit. D. mentum absconditu à saculis in Deo. Hie bic, Riquezas de Christo, que no se, er Enlis pueden alcançar con el entendidemoft. miento, y misterio escondido en cap. 4. Dios desde toda la eternidad: y en Ite Amotra parte. Sapientiam in my ferio br.in 2. que obscondita est. c Epift.

tan celebrada acerca defte myfte-

Però, aunque esta sabiduria con que Dios encarnò sea escondida a la razon humana: la efficacia del dinino espirito la haze creyble, affi lo dixo S. Ambrofio. Abscondita est Dei sapientia dum non in ver. bis fed in virtute est , non humana natione possibiles sed spiritus efficacia credibilis Mas desta credibilidad auemos dicho en el libro fegudo, el qual se deue ver, y ponderar mucho, porque quanto alli dezimos de los mysterios de nuestra fan

Concil. ta fe en commun, todo firue para Telet. 2. perfuadir efte myfterio particular de la Encarnacion; del qual dixo

el Concilio Toletano 2. Si ratione oftendi poset non esset mirabile, fi exemple, non effet fingulare. Oniere dezir .- Si este gean mysterio de la Encarnacion del Verbo divino. pudiera fer demonstrado co razones,no feria admirable, yfipudiera fer declarado co exemplos no feria fingular. Por donde como el fea ta admirable, y tan fingular no podra fe: pir las razones, y exéplos, mas q para hazerlo creible, no para hazer lo possible. Yassi, annque no se pue de demonstrar con razones, pues no comprehendemes la omnipotencia de Dies, ni la capacidad obedencial de sus criaturas; con todo esso, no falta coje cturas, ymanu duciones, para hazer creyble efte diuinomysterio, suppuesta lafè del

La primera sea de la conjunció de nuestra anima, q es puro espirito con el cuerpo, q es cofa tan material, ygroffera; y digo affi. SiDios no criara mas q criaturas merameteespirituales, y meramente corporales, que criatura destaspudiera con euidencia demonstrar ser cosa possible, q dos cosas tan distantes, como fon cuerpo, y espirito, se pudieran ayuntar en vn luppuesto, y constituye vno criatura racional, q fiédo vna cofa jútaméte es espirito, y jutaméte es cuerpo? Por ciorto, q fe haria fobre efte punto muchas questiones, y vnos deria o fi, y otros que nó. V nos hallarian afu parecer implicacion, otros no la ad mittiria. Todas estas dudas, y questiones, se resoluiero co la cri cio delhobre. Argumetado pnes abactuad potetia (como dizé)esto es del hecho para el poder de quie lo hizo, dezimos fer possible a Dios aju tar cuerpo con espirito, puesen la realidad assi lo hizo, haziendo el

hom-

de la possibilidad deste mysterio. . Vienacà ciego: quiépudo ajutar en vno alma, y cuerpo : porq no podrá vnir lu perfonacon essa alma, y con esse cuerpo, de manera, que quede vn solo Christo? Assi es, por cierto, no tienes, para que dudar, está por lo decreminado en el symbolo. Sicut animarationalis, & caro vnus est home ita Deus, & homo vnus est Christus. No ay para que disputar si es possible, o nò este mysterio, quando se pruena con el hecho, pues lo dize el Euangelista. Verbum caro factum est & habitauit in nobis & vidimus gloriam eius.

Symbol.

D. Atha

masij.

Toan, I

Theod.

Dial. z.

yo aoraal Iudio incredulo acerca

Otros exemplos trae a este proposito Theodoreto: como es de la enxertia con que vn arbol fe vne a otro de differente naturaleza, quedando vn felo: y del hierro abrazado, donde se ven juntas en vno la naturaleza del hierro, y del fuego. Però la primera semejança de la vnion, que tiene puestra anima con el cuerpo declara mas efte mysterio, y es de los Dotores mas celebrada, aunque las otras dos tanbien fon buenas.

No puedo dexar de poner aqui lo que dizen los Rabinos en fu Talmud libro Bernchoth-cap. vltimo, porque haze mucho a pueltrointento. Dizen alli, que quando Dios crió al hombre. Accepit carnem, & languinem, & formanit eum ad suam similitudinem, y affi exponen aquel lugar del Genefis, donde se dize, que criò Dios al hombre a fu imagen, y femejança. Affi, que confiessan aqui los Talmudistas, que se hizo Dios hombe en el principio del mundo, para que affi pudiesse criar al hombre a lu imagen, y femejança. Esto es falledad muy grande, mas firue para formarmos contra ellos argumetos de la possibilidad del mya sterio de la Encarnacion, porque quien en el principio del mundo se pudo hazer hombre, no perdiò este poder por discurso del tiem-

#### CAPITVLO II

Quan conueniente cosa fue de la parte de Dios hazerse bombre.

Vnque auemos visto ser cosa possible hazerse Dios hombre, no se sigue lucgo ser conveniente, por donde es bié, que tratemos aqui desta conueniencia. Esta se puede considerar. o de la parce de Dios, o de la nue-Itra, odel mysterio en fi. Digopues quepor todos estes respetos fue conucnientissimo este mysterio. Primeramente por respeto de Dios fue convenientissimo, quiero dezir muy conforme a su diuina bondad, y perfecion : aunque es verdad, que no le caufo prouccho alguno, ni le sobreuino por el alguna perfecion que antes notuuiesse. Deste punto auemos ya dicho en el primero libro; folamente referire aqui lo que dize el bi- D. Dam. enauenturado San Iuan Damaf- 1.3. orceno referido por Santo Thomas, thed. fiy es que per incarnationis my flerit dei c. 1. monstratur simulbonitas. & Sapien- D.Th. 3 tia, & iustitia, & potetia Dei. Quiere p.g. 1. a. dezir, que el mysterio de la Encar- 1.

R 2

peccado mascabada: antes como sea summo bien se le communicò por el mejor, y mas perfeto modo que se puede imaginar: porque si de razon del bien es communicarle, como dixo San Dionysio Cap. 4. de diuinis nomin, al summo bien, que es Dios, pertence fumma comunicacion, qual se hizo por este mysterio. Lajusticia, porque venciò al tyranno infernal, que auia vencido al hombre, con la naturaleza del mismo hombre, que tomó podiendo el fi quifiera librar por fu fuerça al hombre de su contrario, sin que se hiziera hombre. La sabiduria se manifestò en hallar modo decentissimo, con que pagasse voa deuda tan grande en que avia el ho bre encurrido por el peccado. Su poder mostrò, en ayuntar dos terminos tan distantes, como es Dios, y hombre. Affi, que fue cosa conueniententiffima, dize el Ange ico Dotor, Vt inuisibilia Dei per ea Rom. I. que facta sunt intellecta conspicia. tur, para q los attributos innifibles de Dios sean conocidos por sus obras visibles, que este es el fin, para que fue el mundo criado, y affi llama el B. San Pablo a la Encarnacion fumma de todas las obras Eph.I. de Dios, que esto quiere dezir Recapitulare in Christo qua in calis & que in terra funt . Affile San Hicronymo con los Griegos, porque aqui se ayuntaron todas las obras de naturaleza, y gracia, por vo modo admirable sobre todo el orden de naturaleza.

nacion nos manifesto la bondad,

sabiduria, justicia, y poder de Dios.

La bondad, porque no desechò la

obra de lu mano, aunque por el

tenia por inconueniente Encarnar Aug. E. Dios, y tomar vn corpozito de vn pift. 3. nine, porque seria esto, dizia este gentil. Contineri in minimo qui magna excedit, & ad parua se transferre cui imminet cura magnorum. Encerrarie en vn legar tan chiquito quien no cabe en el mundo, y occuparle con colas pequeñas quien tiene a su cuenta gouernar las grades. A esto, responde el Santo, que nunca ja mas la dotrina Catholica enseño, que Dios dexasse de serim menfo, y estar en todo el mundo gouernandole, por se auer hecho hombre,y vnido a si el cuerpo de nino. Deus (inquit) no mole sed virtute magnus est: unde magnitudo virtutis eius nullas in angusto sentit angustias. Non est incredibile, si verbum hominis transiens simulauditur à multus & á singulistotu quod verbu Dei, permanes, simul vbique sit totu. Declara el S.con vn exeplo, ser possible estar Dios vnido a vn cuerpo pequeño, y estar en todo el mundo. Vemos, dize, que la palabra temporal, y la voz de vn hombre esoyda de muchos toda, y de cada vno tabié: ni haze al caso para ser oyda de vno, seroyda de muchos. Pues la palabra eterna de Dios,no tendrà la misma preeminecia, de modo, q estado vnida a vn cuerpo, estè tabié en todo el mudo? Si la anima racjonal estado encerrada en vn cuerpo, anda difcurriendo por varias partes, porq no podrà aquel fimplicissimo, y pu rissimo Espiritu, de tal manera cftar vnido a vn cuerpo, que no dexe de estar en todo el mundo? Si la vir tud del Sol (q escriatura de Dios) alumbra, y dà calor a todo el mundo, quanto mas adelante paffara la El B. San Augustin responde a virtud, y potencia del criador? vna objecion de cierto gentil, que

sunfai

Tosm.

Dirá alguno porque causa este

Senor ya que quizo hazerfe hom-

bre, començo por vna tan pequeña figura, no solo de hombre, fino tanbien de niño, y niño nascido con tanta humildad, y pobreza? Para responder a esto deuemos notar. que la venida de Dios al mundo fue para quebrantar la cabeca daquella antigua serpiente, y apelear con aquel fuerte armado, y faquearlo, y echarlo fuera de la estancia del mundo que auja vsurpado. Pues viniendo a esto, con que genero de armas era tazon que poleara con el ? Si veniera en su propria figura, y con sus proprias armas, q gloria ganaria en vencer este ene-Exed S migo? No es essa la condicion de Indith. Dios. Con mosquitos haze guerra (quando el quiere) a los Reyes. Por mano de vna mugercita cortò la cabeça de Holofernes, y desbaratò todo el campo de los Affirios: y desta manera escoge las cosas mas flacas del mundo para hazer guerra a las mas fuertes. Esto es lo que el Apostol significò quando dixo que lo flaco de Dios era mas fuerte que toda la fortaleza del mundo. Pues desta manera connenia que este Señor vinieste, para que fuera mas gloriofa esta vitoria, peleando con el enemigo, no con potencia, fino conflaqueza: no con el poder de su divinidad, sino con la humildad de su humanidad: no con la fortaleza de su spirito, sino con la flaqueza de su cuerpo: no con cuerpo de Gigante, fino con cuerpo de niño chiquito, de quien estaua escrito, que antes que supiesse hablar derribaria la fuerça de Damasco, que es el poder del Principe deste mundo.

Pues desta manera peleò nuestro

Dauid con el Gigante Goliath; no 1. Reg. con armas de Saul doradas, fino con 17. vna honda, y vn cayado: esto es, no con lapotencia de su divinidad, sino con la flaqueza de su humanidad; y quanto fueron mas flacas las armas, tanto fue mas illustre la victoria.

Affi que por esta causa conuenta que viniesse en esta figura. Y no folo por esta caufa, sino canbien, porque esta misma figura erala mas conueniente para esta empreza. Porque si el venia a reconciliar co figo los hombres, y confundir los demonios, en aquella figura conuenia que viniesse en la qual de los hombres fuelle mas amado, y de i los demonios menos conocido. para que desta manera afficionalle afi los hombres, y por artevenciesse los demonios: porque el que por arce auia vencido, y enganado al hombre, por arte fuesse vencido, y burlado de Dios: y para lo vno, y lo otro, ninguna figura auia mas conucniente que cita.

CAPITVLO III.

Señalanse otras conueniencias deste mysterio de parte de DIOS .

Ara mejor declarar lo que vamos diziendo, pongamos. exemplo en vn Rey Senor de muchos Reynos, leuantafe vn vasfallo suyo con v no, otro, con otro, y otro con otro. Que

I/4. S.

Que haze este Rey ? Embia sus Embaxadores, sus Capitanes, yeria dos para los reduzir, mandando hazer justicia, y castigos en los a. motinadores, ydesleales. Y quando toda esta providencia no basta, và el mismo Rey en persona, o embia lu proprio hijo con gran poder, y authoridad, para que dé cabo a cste negocio, castigando los rebeldes, y remunerando los leales. Deste modo se vuo el soberano Emperador: viò el mundo, que el para fi auia criado, occupado del Principe de las tinicblas, y tiranizado por el, vsurpando la gloria de su criador, y haziendose venerar en todo el,como Dios: porque por todo mundo el estendiò susvanderas, fus armas fus infignias, fus tem plos, sus sacrificios, y sus alteres. Pues en tal case ( suppuesta la diuina providencia) que era razon hiziera elverdadero, ylegitimo Señor del mundo? Parece que estava en razon hazer lo que hazen los Reyes de la tierra: embio primero sus embaxadores, que fueron Patriarcas, y Profetas, y Angeles: Por medio destos executó en el mundo castigos muy rigurosos, para reduzirlo a su servicio, como fueron diluuios, mortandades, hambres, peftilencias, cautiucrios, fuego del cie lo, y otros femejantes castigos.

Finalmente, tanto fue el rigor de la dinina justicia en aquellos tiempos, (mayormente con el pueblo Israelitico, que le estaua mas obligado) que llega a dezir por Isayas. Hasta quando tengo de perfeuerar en castigaros, pues cada dia sois peores, anadiendo vnas maldades a otras? Dende la planta del pie, hasta la cabeça, no ay parte sana en vosotros, no ay cosa que

no esté herida, y lastimada con mis açotes, sin auer medicina, ni cataplasmo q los cure. Y por Ezechiel encarece masesta incorrigibilidad diziendo. Multo labore sudatum est é non exiuit de ea nimia rubigo eius, neque per ignem é c. Mucho auemos trabajado, y sudado, y con todo esto, no se ha limpiado el orin de la maldad desta gente, ni por muchas caldas de suego que le auemos dado.

Mas, que dire? Ta lexos effunieron los hombres de emendarle co las amenazas, yamonestaciones de los Profetas, que no folo no le emendaron, mas como funiolos, y freneticos, le llevantaron contra sus mismos Profetas, y los mataro con diversas maneras de muertes, apedreando avnos, ferrando a otros, yatranesfando a otros co bar. ras de hierro. Esta es la quexa que diò el Senor. Ecce ego mitto aduos Prophetas, & Sapientes & Scribas, & ex illis occidetis, & crucifigetis , & flagellabitis in synagogis vestris, & persequemini de Ciuitatein Ciuitatem, vt veniat super vos omnis fanguis instus qui effusus est super terram, à languine Abeliusti vique ad Sanguinem Zacharia &c No habla aqui solamente con los Iudies, pues dize, que hará cargo de todo el sangre justo, que se derramo dende Abel: y claro es, que los Iudios no fueron dende Abel, fino dende Abrahan. Habla pues contodo el mundo, que no quizo recebir sus embaxadores, y fus capitanes.

Pues, que era razon que hiziera
Dios en este caso? Auia de cessa?
Auia de rendirse? Auia de quedar
vencido, sin salir al cabo con su intento? y que el demonio quedasse
vencedor, y victurioso, gloriando-

le, que

Ezech.

Mat. 23

Isa.I.

fo, para prevalecer contra el, y derribarle de su silla? No por cierto. Pues que remedio? Lo que no pudieron los mensajeros, podrá el Se nor: lo que no pudo el rigor, podrà la misericordia: lo que no acabò el temor, acabarà el amor, como el milmo Señor lo ania prometido, Ofer. II diziendo por vo Profeta. In funiculis Adam traham eos in vinculis charitais. Que traheria a fi los hobres con prisiones, y cadenas de amor. Pues por esta tan justa causa determino el soberano Emperador de embiar su hijo al mundo: para q lo que los primeros embaxadores no ania acabado, lo acabasse el Senor delles . Y por esta determinacion començo el Apostol su Epistola a los Hebreos, diziendo, que Dios ania hablado, y tratado con los Padres antiguos por bocade fus Prophetas de muchas maneras: mas que agora ania determinado hablarles por medio de su hijo, que era heredero, y Sener de todas las Hebr. I. cofas, per el qual·las auia criado. Multifariam (inquit multifg, modis olim Deus loquens patribus in Pro. phetis nouissime diebus istis loquu

fe, que no avia fido Dios podero-

Mas veamos de que manera em biò a este nuevo embaxador?Em-Ioan. I biole cierto como conuenia a la dignidad de tal persona, qual era la del Hijo de Dios, lleno de poder y lleno de gracia: de poder para vencer los demonios, y de gracia para afficionar a fi los coraçones de los hombres, perdonando lo passado, vhaziendoles mercedes de nueuo: para que lo que no se auia acabado con castigos, se acabasse con be neficios:ylo que no se auia cocluy. do con açotes. le concluvesse con

tus est nobis in filio, &c.

regalos. Por lo qual dize el mismo hijopor líayas, q venia a predicar al mundo vo año de lubilco, y vn dia de vengança: el Iubileo para perdon de los culpados, y la vengaça,para castigo de los demonios. Vi predicarem annum placabilem Isa. 61. Domino, & diem vluonis Deo nostro. Y en ctra parte dize el milmo Propheta, que el vendeia a vegarnos. y a falvarnos: que es, a vfat de mitericordia, y de justicia: la mi fericordia para les hembres, y la justicia para con los demonios: la misericordia para los enganados, y la justicia para los enganadores: la misericordia para el Reyno, y la justicia para el tyranno, que le auía lleuantado cen el.

Esto es lo que claramente dixo elSaluador, antes de su fagrada palfion. Nunciudicium est mundi nunc princeps huius mundi eijeretur forai. Ioan. 12. Agora fera juzgado, y lentenciado el mundo: agura el Principe deste mundo ha de ser echadofueradel. Yllamaaldemonio Principe deste mundo, no porque le percenciesse por derecho, fino porque lo auia tyrannizado, viurpando en la tierra lo que no auía podido alcançar en el Cielo. Pues este ha de ser agora juzgado por el hijo de Dios, y por el ha de ser desterrado del mundo, y despejado de todo lo que tenia en el robado: porque este es aquel fuerte armado, de que el Saluador dize en el Euangelio que guardaua poderofamente su estancia: mas viniendo otro mas esforçado que el, lo defc. stilló desta plaça, y lo saqueò, y despojo de sus armas. Pues este fuerte armado ( que el demonio) estaua apoderado del mudo, y tan subjetos tenja susprissoneros, por

R 4

Isa. 17.

las cadenas de sus afficiones, que no suia poder en la tierra que los pudiesse libertar, hasta que vino el poder del Cielo que lo venciò, y le quitò todos estes despojos.

Esta misma es aquella victoria tan feñalada que canta el Propheta Elayas diziendo. In die illa visitabit Dominus in gladio suo duro, & grandi, & forti super Leuiathan serpente vecte, & super Leuiathanserpe tem tortuesu, & occidet cetum qui in mari eft. Dize que en aquel dia vifitará el Senhor con fu espada fuerte,y dura a la serpiente Leuiatan, y matarà ala vallena, que está en la mar. Esta es aquella grande vallepa, que traga todo el mundo: y aquella serpiente enroscada, q truxo con el cabo de su colla la tercera parte de las estrellas del cielo, y quafi todas las tres partes del mundo. Pues contraesta gran bestia vi no el Hijo de Dios a pelear, y con la espada de su braço cortò la cabeça deite Dragon, y le quitò fus despojos, y derribò por tierra sus cemplos,y fus altares.

Por donde, los que tienen ojos para mirar esta victoria, y tienen experiencia desta nueua libertad, que el Hijo de Dios les alcaofó, librandoles del cautinerio de las paf fiones, y peccados en que viuian, marauillados desta nueva victoria, y de ver prostrado por tierra el cul to,y adoracion deste tyranno, exclaman con el Propheta Isayas: el qual debaxo del nombre delRev de Babylonia se espanta desta vicria, diziendo affi. Quomodo ceffauit exactor, quieuit tributum ? Contriuit dominus baculumimpiorum, virgam dominantium, cadentem populos in indignatione, piaga insanabili subijoientem in furore gentes,

persequentem crudeliter, &c. Como ha ceifado el robador del mundo? como se ha quitado el tributo de los peccados que nos pedia? quebranto Dios el baculo de los maluados, yla vara de los que señoreauan, que heria los pueblos con açote incurable, que subjetana con su furor las gentes, y cruelmente las perleguia. Y mas abaxo. Quomodo cecidifti de calo Lucifer, qui mane oriebaris ? Corruisti in terram, qui vulnerabas getes, &c. Como cayeste del cielo Luzero que salias a la mañaña? Cayefte en tierra, el que herias las gentes, y el que dezias en tu coraçon, subiré al cielo, y sobre las estrellas de Dios llevátarè mi filla, y affeentarmehe en el monte del testamento: subiré so bre la altura de las nuues, y ferè femejante al altissimo. Mas con todo esto sesás derribado en el infierno, y en lo profundo del lago.

Aqui se cumplò aquella prophe cia de Hieremias, que dize. Perdix fouit, que non peperit, fecit dinitias, & non in indicio, in dimidio dierum suorum de relinquet eas, &c. La perdiz callentò los hueuos que no pariò, juntó riquezas, no con juizio: en medio de susdias las dexará. La qual prophecia declara S. Hieronymo por estas palabras. Dizelos escritores dela historia natural, ser ofta la naturaleza de la perdiz, que herra los huenos de otra perdiz, y feecha fobre ellos, y faca los pollicos, mas defpues que ellos han cre cido, en ovendo la voz de la verdadera madre, dexan efta falla, y vanse en pos de la verdadera. El qual exemplo acomoda muy bien este Sancto Dotor a la conversió de las gentes: las quales, auiendo seguido, y adorado por Dios al de-

Ier. 17.

D. Hier.

Loan

Isa. 14.

monjo,

monio, que auia hurtado la gloria al verdadero Dios, en oyendo la predicacion del Euangelio, y lavoz de su ligitimo Dios, y Senor, defampararon al enganador, y figuieron a su criador.

Lo dicho basta para mostrar la conveniencia, que vuo en venir Dios a la tierra que fue moltrar fu bondad, su sabiduria, su justicia, y fu poder, y boluer por fu honra, quebrantando la cabeça de la ferpiente infernal (como al principio del mundo lo auia prometido) y echando fuera el tyranno, para que el verdadero, y legitimo Señor fuesse conocido, y adorado: y tal empreza como esta, que contra si tenia el fauor de todas las naciones, v de todos los Reyes, y Monarchas del mundo, no era indigna del hijo de Dios; mas antes a el per tencia tan grande hazana. Porque a quien pertence mas boluer por la honea, y Royno del padre, que a fu hijo, y mas cal hijo?

CAPITVLO IIII.

Quan conveniente fue el mysterio de la Encarnacion de nuestra o Moun zon parte. Schor que dalle afsimilates per ons-

winty arribus, I como dixo Son Pa

Vchos fueron tanbien los motiues de parte de la LVI naturaleza homana, que hizier an convenientissimo, y aun necessario este mysterio. Primeramente truxo la Encarnacion del Verbo grandes bienes, y perfecio-

nes a nucftra naturaleza, porque de aqui resultò, q vn individuo della fuelle verdadero Dios: donde refultò tabie, q vohobre fuesse superior a todos los Angeles, y capaz de muchas perfeciones, que no caben en pura criatura, como es merecimiento infinito, justicia perfeta delante de Dios, y otras femejantes. Por donde dixo S. Auguffin. Tantam, tam excelfam, & tam Aug. de Summam esse hanc humane nature pradest. Subuectionem, vt quô attollatur al Sanct.c. tius non habeat. Que no pudo ile. 25. gar a mas la dignidad, y honra de nuestra naturaleza, que a vnitse co Dios, donde resultò grande honra 1. Cor. 2. en todos los hombres: por lo qual dixo S. Pablo, que fue elte mysterio predestinado para gloria, yhonra nuestra, mal conocida, y mal agradecida de los hijos delte mundo. Loquimur, inquit, Dei sopientiam in mysterio, que abscondita est, quam prædistinauit Deus ante sacn. la in gloriam noftram quam nemo Principum buius faculi cognouit.

La segunda conveniencia fue dize S. Angustin. Vt familiarins di ligeretur ab homine Deus, in similitudine hominis Deus apparuit. Esto es dar al hombre vn locentiuo de amor tan grande, como tiene en ver a Dios echo hombie; porque no ay cofa que mas obligue a amar mucho, que verse mucho amado. Apuntô el mismo Senor este motino, quando dixo q vino a la tierra para la abrazar con vo dilunio Lac. 12. de fuego. Ignem veni mittere in terram, & quid volo nifi vi ardeat? Como ama tanto, quiere fer mucho amado. Sic Deus dilexit mun. Ioan. 3. dum vt filium (num vnigenitum daret, oc.

De aquel crudelissimo persigui-

Aug.in Man. Ca

dor de la Iglesia Neron, cueta Suctonio, y Cornelio Tacito, que en las fiestas publicas mandaua echar los lebreles a los Santos, para que les despedaçassen: mas como los lebreles no tocassen en ellos, vzaua el cruelissimo tyranno desta in uencion, que mandaua vestir los cuerpos desnudos de los Santos de pieles de fieras, para que a los perros acostumbrados a esta monteria creciesse el coraje, y los acometessen co mayor braneza. Que diremos aqui? Que será razon que fintamos? Muy mas piadoso es nue stro Criador, que Neron cruel: y mas sabio para buscar invenciones para hazernos bien, que aquel tyranno para hazer mal. Pues ficste buscò esta inuencion para encender el ferer, y rabia de los perros contra los hombres, mucho mas conuenia a aquella immenía bondad bufcar inuenciones para encender los coraçones en su amor. Y por quanto ellos por su gra rudeza no arraftranan a amar a Dios puro, y desnudo de carne, vestiofe el dessa misma carne, para que los que no fabian amar fino carne, hallaffen en el tantos motinos de amor, quantos passos diò por ellos en esta vida vestido de nue'ftra librea. In similetudinem hominum factus; & habitu inuentus vt homedixo San Pablo: y en este habito es bien, que le amemos, pues tanto quiere fer amado, que buf-

Ad Phi- ca tales invenciones para nos def-

lip. 2. pertar el amor.

A este propesito viene bien aquella lecien de algunos Padres en aquellas palabras de Isayas. Nü quid parum vobis est molestos ese hominibus, quiamolesti estis, & Deo mee? Donde ken los Setenta: Nu-

quid parum vobis agonem exhibere Tertul. hominibus, & quomodo Domino ex - 1.contra hibetis agonem? Però Tertulliano Indaos le. Num pusillum vobis certamen cap. 9. cum hominibus, quoniam Deus præs D. Hie. tat certamen? y Santo Ireneo. Num 1.3.00%pusillum vobis agonem prabere hotra here minibus, & quemadmodum Domi les c. 26. nus prastat agonem? De la misma Cypr. L.Z maneralee S. Cypriano. La qual contra leciones muy mysteriosa, porque Indees fignifica, que por el mysterio de la cap.g. Encarnacion, q en aquel lugar de Isayas se promete, delafiana Dios a los hombres, no para pelear, fino para amar: porque que cofa es otra hazer se Dios hombre, y obrar les mysteries que obro por nosotros, fino vn delafio de amor? y efto quieren dezir las palabras fuiodichas . Dominus praffat agonem, vel Dominui prastat certamen. Como si dixera. Eya hijos de Adan, que tan tibios estais en vuestro amor, para con vn Dios que tanto mereceser amado: este mismosenor tiene pot bien de falir a campo con vofotros, y vestido de vuestra milma naturaleza hazer tales obrasporvos, que os prouoquen a fernirle, y amarle con todo vueftro coraçon : y esto con tanto coraje, como tienen los que se desafian, y ponen en competencia,

Anadese a lo dicho, que la semejança es canía de amor, y como por la Encarnacion Dios nuestro Schor quedaffe assimilatus per omnia fratribus, (como dixo San Pablollin duda fe hizo muy amable a los hombres. A cerca destarazo se puede ver S. Augustin en el libre de catechizandis rudibus capi- D Aug. tulo quarto, y quinto: y S. Bernar. D. Ber. do en el Sermon vigefimo sobre

los Cantares.

La

La tercera conueniencia se saca aquellas palabras, de San pablo a los Corinthios, donde hablado de Chaifto dize, que Factus est nobis Lipientia institia & Cantificatio. Fue el Verbo encarnado para nos fabiouria, justicia, y santificacio. Es-Caiet im tes tres bienes fin duda fueron co-3. P. 9. I. penientiffimos para la naturaleza . 1 . 13h humana. Porque q cofa mas prouechofa al hombresque ser enfeñado por el milmo vnigenito hijo de Dios ? el qual es luz verdadera.

Queilluminat omnem hominem ve-Ioan. I. nientem in hunc mundum. Dà luz a Ioan, 18 todo el hombre, que nasce en este mundo, y en otra parte. Ego in hoe natus sum, & ad hoc veni in mu dum, vi testimonium perhibeam vevitati. Fus tanbien nuestra justicia. en quasto dio al hombre podes para tener derecho de perfeta ju-1/18:48. flicia para alcançar gracia, ygloria. Finalmete es gran dignidad, v prouccho de los hombres auer yn hobre que sea fuente de toda la fancti dad, y gracia como lo vuo por este Ioan.8. mysterio, segun aquello. Ego veni ut vitam babeant, & abundantius

ne spirituali in calestibus in Christo. La quarta conveniencia apunta San Cypriano diziendo, que le hizo Dios hombre para que el hombre tuviesse en Dios, donde plenariamente podiesse ser bienauenturado, en la anima, viendo la diginidad: en el cuerpo, viendo la humanidad para que affitodo el hombre se convertiesse a Christo. La qual razon tiene fundamento en aquellas palabras. Hec est autem vita Aug. lib aterna vs cognoscant te solum Deum verum, & que misiste, lesam Christum. Lamisma razon trac S. Au-CAPL

hibeant. Itenlo que dixo S. Pablo.

Ephes. 1. Benedixit nos Deus omni benedictio

gustin. Deus, inquit, propter homines factus est homo, ve verque sensus bominis in ipsobeatificaretur, & re ficeretur oculus cordis in eius dint: nitate. & oculus corporis in eins bu. manitate ut fine ingredies fine egredies in ipfo pascua inueniret bumas na natura condita ab ipso. do el vaiucelo, y afsi vaielle en el

tres er l'eres de cofessiva orace de CAPITVLO V.

Conff on the cho. porque como

Conueniencia del mysterio de la Encarnacion de parte del mismo mysterio.

can' que muchas anguislezas cibi-Vanto mas conueniencias descubrieremos destemyferio, mas creyble le harà. Dicho aucmos quan conueniente fue de la parte del milmo Dios, y quanto lo fue canbien de la nuestra. Veamos aora fi podemos defcubrir algunas cogruécias, y motiuos en el milmo my sterio en si considerado. Ya auemos tocado algo desto, quando diximos llamar San Pablo a la Encarnación recapitulacion, que es summa de todas las obras de Dios Recapitulare in Chri Ephef. 1 stoqua in Calis & que interrasunt. Ponderemos aora esto mas. Deve mos pues faber, que faltaua en el mudo este mysterio, para que fuelse de todo perfeto, y semejante a fo Dios, que es fummamente perfeto. Porque la completa perfeció del vniuer lo pide que confte de todos los ordenes de coías. Y con estarazon prouò S. Thomas, que entre las cofas criadas, vnas fon spirituales, e intellectuales, y de la

tu Gani ma 1. 4. drin Man. c. 26.

D. Thom I. part. q So.art, I

Ioan. I. de Spiri-

milma

deres

40 . 350. 555

milma manera se puede prouarset conveniente, que se dè en las cosas criadas orden de gracia, y gloria de mas del orden natural : Desta manera pues concluymos, que la vnion hypoftatica del Verbo Eter no con nueltra naturaleza fue coucniente para se prefecionar de to do el vniuerfo, y assi vuiesse en el tres ordenes de cofas, vn orden de naturaleza, otro de gracia, y otro de vnion hypostatica.

Confirmate esto, porque como en todas las substacias incellectua. les criadas, vna milma naturaleza entera esté en una persona: y en la substancia divina vna naturaleza esté en muchas personas : fue cosa conuenientissima buscarse modo, con que muchas naturalezas eftauieffen envna perfona, para q defta manera fe hallaffen en el vniuerfo todas las differencias de cofas. Por semejante razon collige el B. S. Leon Papa, que fue conveniéte; auer en el mundo hombre nacido de muger fin obra de varon, como fue Chrifto nueftro Redemptor, porque ya fe aujan hallado otros tres modos de producion del hobre, a faber de hombre fin muger, como fue en Eua yde hobre, y mu ger, como es la producion ordinaria Y fin hombre, ni muger, como fueco Adan.

De mas de lo dicho, como quieraq en la naturaleza humana se co tengan en cierta manera todas las colas criadas, como lo noto el B. S. Gregorio, yS. Iuan Damasceno: por quanto tiene el entender con los Angeles, elfetir co los brutos, el vegetar co las platas, y el fer cor poral contodas las demas criaturas: sin duda alguna redundò en todas las criaturas particular honra

quando Dios vniò, a si la naturale. za homana, en quien todas por el modo dicho fe corieneo. Y afsi en cierta manera fueron todas vnidas a su Dies , y per confeguiente honradas, y leuantadas, como bié lo noto el Cardenal Caietano. Y a Caiet in esto parece alladio S. Pablo enel 3.p.g.I. dicho lugar, quando llamo recapi. art. 1. tulacion, o fumma a este dicino mysterio de la Encarnacion: y el tando en la lecion de la Vulgata, se pueden dezir todas les cosas q ay en el mundo reflauradas por cfte mysterio, por razon de la nue. 31 mol ua dignidad, y excellencia, que a todas sobreuino.

Ni va muy fuera de razon dezir, que por esta causa conbida el Propheta Ifayas a todas las criaturas, que concurran a efte n'yfterio, diziendo . Rorate cali de super , & nubespluant iuflum aperiatur terra, & germinet faluatorem: porque to das en el cran interessadas. Con forme a esto le puede tanbien explicar lo que dixo el Senor. Sie Deus dilexit mundum, vt filium fuu vnigenitum daret. Attribuefe aqui la Encanacion, no selamente al amor que Dios tuno a los hombres mas al que tuuo a todo el mundo, y a todas las criaturas del.

Quadra mucho con esto el no. bre que los Padres Griegos llama a este mysterio Economia, como se puede ver en S. Gregorio Nazi. Nazian anzeno, yen S. Iustino. Quiere de- orat. 42 zir Economia, vna mayordomia, o Iuft. in vninerfal dispensacion; ypor la En exposit. carnacion, como vamos diziendo, fidei. mostrò Dios esta prouidencia para con todo el mundo, por lo mucho, que con este mysterio honió a todas las criaturas.

IOSH S.

de Spiri

fum. Lamismararou craes. Au-CAPI.

Greg. 6. Moral. Damale 1.2. cap.

#### CAPITVLO VI.

ras potencias. S. po-

en nuclties microbnos

Quanta necessidad tenian los hombres de la Encarnacion del Verbo . Tratase del peccado oriolon zon ginal.

Asta aqui tratamos de la

Ino myfterio: aora tratare-

conveniencia deste dini-

Concil. mos del grado desta conueniencia, Araus. que la subca ser necessidad. Para Can. 1. estose deue suponerla dotrina Caprinc.

& 2. & tholica, que la fanta madre Iglesia Tolet. 6. enfeña acerca del peccado originaltantas vezes definida en los Trident. sagrados Concilios, y tan pregoseff. s.in nada en la sagrada Escritura, especialmente en el testamento pueno, aunque tanbien en el vicjo se hazemencion del: porque quandolob maldixo a la noche en que 10b.3 & concibido: al peccado original tue.14. ibi uo respeto. Y quando Danid di-Quis po- xo. In peccatis concepit me mater test face mea, que sue concebido en peccare mudu do, no quizo dezir, que no fue de de immu legitimo matrimonio, fino, que fue do cocep- concebido en peccado original. tu semi. Alli, que deucmos creer que la naturalcza humana pace inficionane? Ps.50. da, y que todos los hijos de Adan Ephes. 2 salen de los vientres de sus ma-Eramus dreshijos de yra, y en desgracia naturafi de Dios, fino fue la Virgen Sanclij ire, tissima madre del mismo Dios, er Rom. LUD

que en esta parce fue preuilegiada: 5. perv. y su benditissimo Hijo Christo na homi Iesus, en quien no pudo caber cul- nepeccapa, ni original, ni actual, porra: tum in zon de la gracia de la voion by- bue mupostatica, que necessariamente lo du intra hazia grato a Dios.

La experiencia nos puede scruir de prucua, para esta verdad. Constanos ser el hombre criacura racional, cuja propria naturaleza es viuir conforme a la razon, y virtuofamente; porque la virtud està can conjunta con la razon, y estanto lu hermana, que la misma razon es regla della, segun lo dixo el Philolopho. Mas nofotros experimentamos quan lexos está el commun de los hombres de vinir conforme a razon, y virtud, que generalmente se rigen por fus appetites, y deffeos. Pues donde puede nacer este dano? Por ventura de la naturaleza en fi ? No por cierto: porque Dios no hizo cofa ninguna, que no fuelle perfeta. Vidit Deus cun. Eta qua fecerat, & erant valde bo na. Cuncta fecit bona in tempore Eccles.3 suo. Omnia in mensura, & nume. ro, & pondere disposuit. Crio todas las cosas perfetifsimas a cada vna en su specie. Luego como auía de criar el hombre con tantos defetos, y manqueras, y con tantos finiestros, e imperfeciones, quantas trahe del vientre de su madre? Pues qual fue la rayz destes males ? Si es verdad, que afsi como es proprio del fuego callentar, y de la agua enfriar, afsi lo es del hombre viuir segun la razon; fiendo assi que son tan pocos los que por ella se gouiernan, claro oftà, que alguna mala femilla, y al-

AL ALL

guna mala rayz causa estes danos y esta no es otra, fino el peccado original, que heredamos de nueftro Padre Adan.

Vemos en la edad tierna de los muchachos antes que puedan peccar, descubrirsela ira, la embidia, el odio, la rabia, el desseo devengaça, y otras semejantes passiones, las quales no vienen por peccados proprios, porque aun no los tiené. Esforçado luego dezir que algun peccadovuo en algun hombre, que fue principio de todo el linaje humano, el qual por su culpa quedò sentenciado a esta pena con sus des cendientes. Sobre este punto le vea el B. San Augustin en ellibro septimo de sus confessiones capitulo quinto, donde muestra la pena, y congoxa que tenia por faber, porque puetta entraron en el mundo estas malas inclinaciones en la naturaleza hamana, por no venis a negar la providencia divina para con los hombres, ò poner algun principio malo contrapuesto a Dios, donde procedieffen las cofas visibles acà debaxo (que fue el yer ro de los Manicheos en que elestuuo algun tiempo) Però la fè le vino a descubrir la verdad en esta materia, y quitar estas perplexidades, porque ella confiessa, que ninguna destas deformidades procediò de las manos de Dios, fino que el peccado de Adan fue el principio, y fuente de todas estas dolencias. El es caufa de quantos peccados se comieçen en el mundo. El nos quita el fabor, y gusto, que de fitienen las obras de virtud. El nos acende el amor defordenado de las cofas viles, y nos quita el que deucmos a nuestro criador. El de-

fordena nuestras potencias, y pone vna ley en nuestros miembros que repugoa a la ley de nuestro entendimiento con tanta fuerça, que nos cautiua, y subjeta a la mala inclinacion del peccado, como dixo el Apostol. El nos haze no procu ar nueftro vitimo fin, que Rom, 7. es la bienauenturança eterna: fien do affi, que los mismos brutos en ninguna cofa mas fe occupan, que en buscar su fin natural; y de la mis ma manera nos vuieramos nosotros de occupar en buscar el sobre natural, ò a lo menos el natural, q confiste en la contemplacion de Dios, yen obrar segun las virtudes, fino fuera auermos torcido tato, y baftardeado de de la generofidad de nueftra naturaleza con el peccado original. Ponentes malum bonum, & bonum malum, amarum dulce, & dulce amarum, (como dixo líavas, juzgando lo malo por bueno, y lo bueno por malo, lo amargo por dulce, y lo dulce por amargo. world that the total and a ban

- Quando el paladar no juzga rectamente de lossabores, entendemos, que ay dolencia en el cuerpo; afsi tanbien, viendo el deforde de nucstra voluntad, y la repugnacia, y como scisma, que ay entre las parces del mismo hombre, claramente devemosentender, que la voluntad està prenertida, y estragada, y que no era possible, que aquel soberano artifice la criaffe co tal deforden, y la parte racional ta subjeta a los appetites.

El B. San Augustin, dize assi-In Adam omnes tune peccauerunt, quan do in eius natura illa insita, in qua eos gignere poterat, adhuc amnes, ille vous fuerunt, dize a-

Trident. fest. 8. in PHENE.

Iob. 3 &

6.14,32

940 700

2018 1000

किर्वास ५४

desimilar

dosser 2年1月第1

Control

Can t

Tolet.

Ifa. 5

Politons. Aug. 6.3 de peccat meritis, Gremis

cap. 7.

Rom. S. in quo omnes peccane runt. Aug.1.7 confes.

cap. 5.

Enchirk

dio. c 29.

Or Mary

tende, at

· Serm, I

Greg.4

Moret.

230

qui, que todos fuimos vno en Adan. Y por esta razon su peccado alcanfò a todos. El fue como vo negociante, en quien comprometimos nuestras voluntades, assi para grangear para todos, como para perder por todos. Assi como acà, si el padre pierde en vn contrato, tanbien la perdida alcanfa a los hijos, y descendiences, y fe gana, para todos gana. Por esta razon me parece que el primer hombre se llamo Adan, que quiere dezir hombre. Tuuo el nombre commun de hombre, y no par ticular dealguno, porque fue como vo hombre commun en que todos eran contenidos.

Daquel Emperador Romano Caligula se cuenta, que desse vna vez, que todo el pueblo Romano tuniessevo cuello, para que con vna herida, le pudiesse quitar la cabeça, y diffruyr. Gran crueldad: ytallatuno el infernal enemigo, que hallando a todos los hombres juntos en vno, que fac Adan a todos juntos en este heriò con el cuchillo del peccado : donde se seguiò la muerte corporal, y espiritual a codo el genero humano.

idu lon

sadn!

Veis aqui qual quedó el hombre por el peccado, diétro, y fuera de si mudado, como dize el Santo Concilio Tridetino, el cuerpo subjeto a muerte, y a infinitas enfermedades, y clanima defordenada en todas sus potencias. Quedando pues affi bien pudiera el criador, vzando de su justicia dexarlo desamparado, como dexò al demonio, pues nadic le avia de pedir cuenta desto, ni tomar residencia, como lo dixo el Sabio. Quis tibiim-

Sap. 12. putabit si perierint nationes, quas tu fecistie Non enim est alius Deus qua

su cui cura est de amnibus ve osten. das, quoniam non iniuste indicasius dicium. Neque Rex, neque tyrannus: in conspectu suo inquires de his quos perdedisti. Pues menos le pudiera: compelir a remediar al hombre necessidad q tuniosse del servicio del mismo hombre. Porque alli como Abaterno estuno sin el , ha sta que lo crió, assi pudiera permanecer para fiempre can gloriolo. y tan bienauenturado, como agora lo es. Ni tan poco ania de parte del hombre merecimientos que a esto le obligassen, pues quedando el en desgracia de Dios, no podia por si hazer cosa que fuelle agradable a fu criador . Y afsi, fi quizo darnosremedio, fue folamente por las entrañas de la bondad, y milericordia Esto es lo que dize San Pablo. Apparuit benignitas & hu. Ad Tia manitas saluatoris nostri Dei:non ex tum. 3. operibus institia qua fecimus nos, fed fecundum fuam mifericordiam, Saluos nos fecit, &c.

Este fue pues el fin de la venida del hijo de Dios al mundo en carne mortaliel remedio del peccado de Adan, y de todos sus descendientes. Pudiera muy bien efte Señor perdonar liberalmente a los hombres sus peccados, y pudiera vencer al enemigo infernal con fu summo poder. Però como Aug. 13 dize San Augustin Diabolus non de Ciu. potentia Dei sed iustitia superandus fuit. Era mas conveniente que fuesse vencido el demonio por justicia, que no por poder. El B. S. Athanasio, dize assi . Indecorum erat eos qui semel creati erant rationales penitus extingui : id enim indignum erat bonitate Dei, si que ab ipso creata essent, in inseritum abirent ob diaboli ad a

cap. 13.

D. Ath. l. de Incarnat. Verbi.

S 2

W68 -

Bern.

Greg.4.

Moral.

sap. 9.

418.2.

nexsus beminem fraudem. Llama. aqui cola monos deciente no remediar Dios al hombre de (pues de fer engañado porel deperdediffi. Pacsmenos le poinom

Preguntarà alguno, porque razon no proueyo Dios de remedio al Angel, affi como proueyò al hōbre: pues ambos peccaron? La pri-Aug. in mera razon dà San Augustin, por Enchiri- que de los Angeles peccò la medio.c. 29 nor parte; però la naturaleza hu-& Mag. mana toda cayò . La segunda coin 2. dif. ueniencia apunta San Bernardo, zinet.21 porque clAngel cayò fintener occasion para cayer, mas el hombre · Serm. I. fue vencido por la muger, y la mude Adu. ger por la serpiente. Esta misma co neniencia apunta San Gregorio, referido por Santo Thomas, aunque no quadra de todo al Angeli-D.Th. 1. co Dotor, porque tanbien los Angeles cayeron induzidos por Lu-P.9. 64. cife : y affi folamente procede effa conceniencia en el supremo Anfalues nes fects ere

Por donde la tercera conueniencia anexa a esta, es porque cada voo de los Angeles peccó por fu voluntad propria : peró los hombres cayeron por voluntad del pri. mero hombre: y affi fue deciente que ganen por vno, lo que perdieron por vno . Y affi como el primero Adan causò en el mundo tatomal, affi el fegundo Adan Christo era bien q reparasse citas caydas. La quarta conueniencia se saca de la differencia que ay entre la voluntad del hombre, y la del Angel: porque el hobre tiene vo-D. Ach. luntad variable, y mudable, y affi L. de In como entiende oy vna cofa, y manana otra contraria, affi oy tiene Ferbis. vna determinacion, y manana otra. Oy propone vna cofa,y ma-

nana fe arrepiente della, y propone otra:y affi fegun fu naturaleza, es capaz de arrepentimiento, ypenitencia. Peró en el Angel, es por lo contrario, pues legun opinion del Angelico Dotor, in voluntad es invariable en lo que voavez de termina: y affi como luego de primera inftancia entiende todo lo que puede entender, assi tanbien está fixo, y constante en la primera voluntad en que se determinó: y no es capaz de penitencia: pues para loser era menester que Dios mudaffe la naturaleza del mismo Angel, el qual orden era contra la suanidad de su providencia. Demas desto: Indecentissimum erat (dize San Athanafio) Dei artem in hominibus extingui, vel per ipforum iniuriam, vel per Damonis imposturam. No era bien, que se fru. straffe la arte dinina en los hombres, o por su peccado dellos, opor la malicia del enemigo.

D. Atha nal. vbi Jupra.

Estose confirma, porque el demonio quando tentò al hombre, no folamente quizo hazerle guerra a el, y danarle por fuodio, y embidia, fino tanbien quizo hazer guerra a Dios en su criatura, para que no configuiendo, el hombre el fin,para que fue criado, no falie f se Dios con la que pretendia. Y en ninguna manera era conueniente a la gloria de Dios, que el demonio se gloriasse de auer preualecido contra el, é impedido fus confejes. Por donde crabico q Dies boluieste, por su honra dando remedio al hombre, y tal remedio, que quedaffe mas adelantado, y mas perficionado con el. Y fi antes auia determinado hazer al hombre voa cofa configo por gracia, haga despues vna vnion

con

can el mas estrecha que se puede imaginar, ayuntando a sy la naturaleza humana en vna milma persona. Que desta manera suele Dios nuestro Señor triumphar de fus enemigos, quando ellos tratan de impidin sus incentos.

Suar.

bons, Ir.

D. Leo, Acerca desta conueniencia, se ven S LeonPapa en el Sermon fegundo de la Natividad, y en la Epistola to capitulo 3. Vease tanbien el Padre Xuares Tom. 1. in 3. part. difout 4. sect. I. Iten el Padre Granada en fu Symbolo parte 3. tratado I. capitulo 3. Pudiera (dize el) fi Dios dexara al hombre fin remedio, dezitse, que seria mayorel Reyno de la justicia de Dios, que el de su misericordia, pues la justicia se estendia a castigar los hombres por peccados agenos, y la mifericordia no llegana agalardonarlos por merecimientos agenes. Y esto no tiene lugar encarnado Dios v fatisfaziedo per el hombre: per donde cessa la querella del mismo hombre, que pudiera dezir : que hize yo Senor en el vientre de mi madre poi q naciesse en peccado? Porque a esto le pueden respoder. que heziste en quando fuyste baptizado, para que sin merecimientos tuyos, se te quitasse elpeccado, y se te diesse la diuina gracia? De manera, que si dizes, que sin hazer tu porque, te entregaron al enemigo:no te agranies desfo, porque fin industria tuya te liuraron del mifmo enemigo. Y esto es lo que dixo Mayas. Gratis venundatiestis, & sine argento redimemini, de balde 1/a. 52 fuiltes vendidos, y de gracia fereis comprados. and and and and

suce of complication de la felicie

ded himens confille chegorar da-

enellabicuaceminada maioriali-

Como solamente el hijo de Dios, y no otra alguna pura

hezory offi quantos (en des gran

dos de la diguidad co-la pente na

CAPITVLO VIL

dignid d de la officola beche corra

ella. Pues d'endo la magettad de

criatura podia descargar la commun deuda dellinage humano de

padan rigor de jus-

produces talqueded comedeciers

Eos diminos, was ablabasas no comunicada TIsto auemos la necessidad que tenian los hombresde remedio (suppuesta su milerable cayda) y la differencia que vuo entre ellos, y los Angeles en razon de ser remediados. Aora veamos como folo Dios de rigor de justicia podia satisfazer por la injuria que los hombres hizieron a Dios: y començando por los hobres, es esto tanto verdad, que ni aun por fi solo podia cada vno de los hijos de Adan fatisfazer de rigurofa jufficia, quanto mas portodo el genero humano. La razo desto es, porque como Dios fuesse el offendido, yfu dignidad fea infinita, era menester persona infinita, para fatisfazer la injuria hecha al milmo Dios. Trahé para esto voa comparacion del rustico, que dávn bofeton al Rey, el qual anog lo pudo injuriar no puede reparar la injuria, por quanto fon las perfomuy defiguales.

Expliquemos esto mas. Notoria cofa es, que quanto vna períona es de mayor dignidad, tanto es mayor de offensa, que contra ella se

haze

haze: y affi quantos fon los grados de la dignidad en la periona offendida, tantos fon los de la indignidad de la offensa hecha cotra ella. Pues fiendo la magestad de Diosinfinita, claro està que la offesa hecha contra el, tanbien lo es: y por configuiente ninguna pura cria tura era poderola para lepisfazer portal offensa en ley, y rigor de justicia. Esta razon milita no sola. mente en los hombres, fino tanbié en los Angeles porque aun que sea verdad, que ellas fon mas nebles q las hombres, con todo esto siempre su caudal queda dentro de ciertos limites, y es absolutamente fi-

nito, y limitado.

Otra ir finidad ay de parte de los hombres que haze canbien impossible esta satisfacion, y es el numero de los mila os hon bres coprehendi dos en el peccado, el qual numero, dado que no sea infinito, no repugna ferlo, quanto es de par te de la especie humana, que pucde multiplicarle sin termino alguno.Y pues todos estos hon bres na cen en peccado, qual dellos avia de fer poderofo para fatisfazer portanto numero de peccados, y de peccadores, fiendo fa denda niuerfal, y el hombre persona particular ? La qual razon milita tanbien proporcionalmente en los Angeles Demas defto: Dios no acepta servicio de enemigos, fino de amigos:pues si todes los hombres per el peccado quedan enemigos de Dios, como podia cada vno dellossatisfazer por los otros, nipor fi? Co que caudal auia de pa gar esta deuda? Las obras hechas con tola fuerça de naturaleza, no bostan: las de la gracia, no las tiene de fu cofecha, que ion agenas,

y dadas por Dies, pues como pudiera fatisfazer a Dios derigor de justicia condones dados del mifmo Diose Enth- of O kenology.

Mayormente; que aun con los dones de gracia que da infinita pro porcion, y distancia entre Dios, y ce un medio para la reparació hamana le hazer guardandose las leyes de la perfeta justicia, que el hijo de Diosencarnaffe, para que af fi fe guardaffe el orden de fu fuaue preuidencia, y le mostrasse en esta obra fuir finita mifericordia, y fu infinita justicia, segun aquello, Mi. Pf. 84. fericordia & veritas obuiauerunt fibi institia & pax ofculata funt Bie pudiera Dios de su poder absoluto cometer esto a vn Angel: però, la redempcien hecha por vn Angel encarnado, no fuera de tan rigorofa justicia, ni menos tan conueniente: pues fila enlpa fue de la naturaleza humana, la fatisfacion no deuia fer de la Angelica. Y demas desto (como d ze Eulebio Emiffe no )fi era gran deforden, que Eufeb. la criatura reparaffe lo que el cria. Emis. dor ania formade. Y pues Dios no hom. II. se desdeño de criar al hombre por de Pasch. fi, no era bien que tuniesse asco de repararlo por fi.

Otro inconveniente se leguiera ranbien (dize S. Anselmo) que era repartirse el amor entre el criador, y el Redemptor: de manera, que quedariamos devendo a Dios la criacion, y al Angel la redempcio: y como la redempcion sea mayor benefic o, quanto es mas el fer diuino que el humaro, quedariamos mas obligados al Angel que a Dios: pues el complimiento de la felicidad humana confifte en gozar daquella bienauenturada inmortali-

Sunt.

dad

y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib. 4.cap. 7. 21

dad en la gloria: y este bien nos viene por la redempcion, que fin duda, es muy mayor, que darnos el fer natural en este valle de tantas milerias. Affilodixo S. Augustin hablando con Dios. Senor, dize, vos me diftes que fueffe en el mudo : quien puede luego darme que sea bueno, sino vos? Porque si vos me distes el ser, y otro el buen ser, mejorseria el que me diò el buen ser, que el que me diò el fer. Pues como Dios fea tan celo o de su honra, segun lo que dixo por Hayas: Gloria mea alteri non dabo. Era bien que juntamente el fuelle criador, y Redemptor, para que a el le deuelle todo, y en el emple. affemos todo nuestro amor.

Los lugares de la Eferitura, que

1/4.42.

nos muestran la perfeta satisfacio, que Christo hizo, son muchos. San Rom. 2. Pablo hablando del, dize. Quem proposuit Deus ad oftensionem ius. titia sua. Fue puesto Christo para mostrarDios en el su perfeta justicia: porque si quisiera mostrar justicia imperfera, battara la redepcion hecha por vn Angel, o por vn hombre puro muy justo. En otra parte, dize. Sicut per vnius delicit. Rom. 5. ita, & per vnius iustitiam. Affi como por el peccado de Adan de rigor de justicia sus descendientes fe condenan, affi, y mucho mas fe I.Cor. I saluaran de rigor de justicia por los metitos de Christo: porque, Non ficut delictum, ita & donum . Pues mas poderolo es Christo para dar vida, que Adan para dar muerte. Este mismo rigor muestran aque-Coloß. 2 llas palabras del mismo S. Pablo. Delens quod aduersus nos erat chirographum. Rompio la Escritura, q estava hecha cotranòs por la deuda del peccado: en lo qual fe mue-

stra la perfeta justicia con que pagò. El milmo S. Pablo llama a la fangre de Christo vo gran precio. Empti estis pretio magno. Y S. Pedro dize. Scientes quod non corruptibilibus auro, vel argento redempti eftis, er o Sed pritiofo sanguine quasi agni immaculati. El Propheta Rey llama a la redépcion de Chri-Ito copiosa. Apud Dominum mise. ricordia. E copiosa apud eum redep tio. El S. lob en agura dixo. Viina appenderentur peccata mea quibus iram merui & calamitas quam patior in statera quasi arena maris hec gra nior appareret. Dizenos aquiel Senor le us como expone S. Grego. rio) q puestassus penas en vna bala ça co nuestras culpas tiené mucho mas pezo sus penas, q todas ellas. Lo que ciertamente nos deue prouocar a gran confiança, pues tenemos en les merecimietos de Christory en su satisfacion vn theioro infinito, como lo definio el Papa Clemente VI en vna Extrauagate. Ipfe est propitiatio pro peccatis nostris non pro nostris autem tantu. fed etiam pro totius mundi (dize S. Inan. Y S. Pablo Sicut per vnum ho minem peccatum intrauit in mundu &c. Multo magis gratia Dei & dona in gratia vnius hominis lesu Christi in plures abundanit. Todos estos lugares, y otros muchos nos mucstran la copiosa redempcion de Christo Dios, y hobre verdadero: que a no fer tal, como queda dicho, no pudiera caufarnos tanto bien.

Hasta ora auemos tratado de la possibilidad, conueniencia, y necessidad del mysterio de la Encarnacion, para que con esto se haga mas creyble. Restatratar aora de la divinidad del Messias, y como de hecho Dies tenia dese hazer

Pf.129.

I.Pet I

Greg. 7. Moral.

Clem.6.
in Extr.
vnigen.
1. 10ã. 2.
Rom. 5.

S 4

hom-

witas.

hombre legu las prophecias. Esto mostraremos en los capitulos siguiences deste libro. Vna cofa aduierto acerca de lo dicho en estes dos capitulos de lanecessidad, q auc mosdicho tener loshôbresde la En carnacion del Verbo para fu reparacion, no fer la necessidad absoluta, pues de muchas maneras otras pudiera Dios remediar el mundo: fino necessidad, Secundum quid & D. Leo. al meliuss ese, como llaman los Serm. I. Dotores: los quales se vean sobre de Nati. S. Thomas 3, p. q. 1. art. 2. Donde trae aquellas excellentes palabras de San Leon Papa. Suscipitur à virtute infirmitas, a Maje state humi litas, vi (quod nostris remedijs congruebat) vnus atg idem Dei, & ho minum mediator, & moriex vno, & resurgere possit exaltero. Nisi enim eßet verus Deus non afferret remedit, nisie set verus homo non praberet exemplum. Esto es que se voio nuestra flaca naturaleza con la diuina grandeza, para poder morir, y para poder refucitar : y para que co el poder de la divinidad nos dietfe remedio, y co fu lanta humanidad nos diesse exemplo.

> de Matte mente graves they or next CAPITVLO VIII.

minemperiena commerciana

Muestrasela dininidad del Messias por algunos lugares del Propheta Isaias.

Os Iudios de ninguna manera quieren, que el Meffias leaDies, fino purohombre: pero ion tantos los lugares del te-

stamento viejo con que se prueua la verdad catholica, que hazen la ceguedad destos miserables muy culpable. Comencemos por Ifaias, el qual dize affi en el capitulo 7. Eccel'ingo concipiet & pariet filium, & vobitur nomen eins Emanuel. Mirad que vna Virgen concebirá, y parira vnhijo, el qual fe ha de llamar Dioscon posotres. Este es el nombre del Meffias Dies con los hobres, a faber por la Encarnacion.

Affi lo dixo tanbien Baruc. Hic est Deus noster, & non astimabitur alius aduersus eum: hie adinuenis omnem viam discipline, er tradidit illam Iacob puero suo, & Ifrael dilecto suo: post hac in terris visus est, & cum hominibus connersatus eft. Que mas claridad puede fer, que esta? Que ay aqui que dezir? Defpues que dixo como el Señor diò laley a supueblo, anade: hecho efto fue el mismo Señorvisto en la tierra, y conucrío, y trato con los hobres. Ni puedé dezir, que este aparecimiento fe entiende echo por medio de los Angeles, o por tepresentació imaginaria, o sensible, por que desta manera antes de dada la ley fue visto en la tierra, y conucrfò con Abahan, lacob, y otros Santos. Por donde es forçado dezir, q habia squi de la Encarnacion, co mo bien lo prueua San Gregorio Nazianzeno, y San Cypriano.

Peró boluamos al mismo Isaias. Paruulus (inquit) natus est nobis, & filius datus est nobis, & factus es Cypl.z. Principatus super humerum eius. & ad Quir. vocabitur nomen eins Admirabilis, cap, 6. confiliarius; Deus, Fortis, Pater fu ture feculi, Princeps pacis. Declasa aqui el S. Propheta la humanidad, y dininidad, por estas palabras. Vn pequeñuelo nos es nascido, y vn

Ifa. 7:

Baruc. 3

Rome. 2

D. Greg. Nazias orat. 36. & orat.

hijo

hijo nos es dado, sobre cujos hombros ha de cargar fu Reyno, y prin pado: su nombre serà Admirable, consciero, Dios, Fuerte, Padre del figlo venidero, y Principe de paz. Yo no fè verdaderamente q testimonio mas claro se puede desfear, de la dininidad, y humanidad del Senor. Porque llamandolo pequenito claramente muestra su humanidad, pues en Dios no cabe nobre de pequeño. Mas perque no nosengan femos con efte nombre, pone lucgo los nombres de fu gradeza, vno de los quales es Dios, y affi manifestamente sin figuras ni rodeos testifica el Propheta la Isai. 62. divinidad del Messias.

Efte es aquel nombre nuevo, q el mismo Isaias dixo sepondria al Meffias. Vocabitur tibi nomen nouu qued os Domini nominabit. Que nombre nueuo ferà este? Algunos, y con mucho fundamento, dizen que es el nombre de lesus, que le fue puesto en la circuncision. Mas como ya otros tuniessen este nombre antes del, podemos dezir que este nombre nucuo nunca ya mas visto ni oydo en el mundo es Dios, y hombre juntamente, lo qual nuca se viò en el mundo.

Nipueden dezir los Iudios que en aquel capitulo nono habla Ifaias delRey Ezechias: porque en que encendimiento cabe tal interpretacion, como ellos dan a este lugar? Como se puede Ezechias llamar Padre del figlo venidero? Como se puede dezir que es Principe de paz, que no tiene fin pues hizo tantas guerras con los Affirios? Como se puede llamar su Reyno eterno, que poco despues del fue destroydo por los Babylonios!affi que es muy fuerte este testimonio,

y argumenta muy bien con el Eu. ichio Cefariente: y San Chrytostomo. Y es mas de notar, que en la Caldaica està expresso en este lugar el nombre del Meffias.

En otra parte dize el Propheta. Densipse veniet, & saluabit nos: the aperientur oculi cacorum . &c. Vendrà el mismo Dios, y saluarnos ha entonces se abriran los ojos de los ciegos: recebiran oydos los fordos, pies los coxos, lengualos mudos, &c Todos estos milagros hizo Christo. Y nota muy bien S. Athanesio Non nuntius, inquit non le gatus, sed Deus ipse veniet. Notad, que no dize auer de embiar algun embaxador fuyo, fino que el vendra en persona a laluar. 〇:400 H 15

Soc. Pap. En el capitulo 45. hablando del Testilia Messias no talamente muestrafer esperado de la tierra, sino canbien del cielo. Rorate, inquit, Calidesu. per, & nubes pluant instum, aperiatur terra, & germinet saluatorem. Pidelo al Cielo, y pidelo a la tierra para mostrar, que es Dios,y hombre; y luego mas abaxo anade. Tan tum inte est Deus, & non est Deus absquete, verè tu es Deus absconditus Deus Ifrael faluator. Llamale Dios escondido; porque estaua encubierto en su humanidad. Dize q en el folamente está Dios, porque el solo tiene voida a fi la divinidad, y que no ay otro Dios fuera del. A este lugar de Isaias dize San Hilario, que aludio San Pablo, quan D. Hilar. do dixo que Erat Deus in Christo lib. 4. de mundum reconcilians sibi. Estana Trinit. Dios en Christo reconciliando el mundo a fi, llamale tanbien aqui Dios escondido, por razon de los Iudios, quo lo conociero, fegu lo dà a entender la version de los seteta. Tu enim es Deus, & nesciuimus, &c.

Euseb.l. 7. de demonft.c. 4.6 1.9: c. 8. Chry Soft. homil.5.de incoprehen. Dei natura. I [ai. 34.

D. Ath. l. de incarmat. Verbi.

COUNTER 15a450

Enfeb.L.

manfe.c.

4.60 1.9.

c S. Chry

trist, 5.de

- mide we

ben, Des

"安全和工艺法

1/118.34.

P. Ash.

t de in-

Jakkat.

Forbs.

En el capitulo 52. tenemos otro testimonio deste Propheta muy claro, y q prucua muy bien nueftro incenco. Hac dicit Dominus Deus in Ægyptum de scendit populus meus in principio, &c. y anade luego. Ego ipse qui loquebar ecce adsum. Habla aqui Dios, que antes hablaua por los Prophetas, y dize, que el mismo en persona vendrà por la Encarnacio, como clarissimaméte lo muestran otras palabras que dize mas abaxo. Quam pulchri funt super montes pedes annuntiantis, & pradicantis pacem: &c. Consolatus est Dominus popula suum redemit Hierusalem, Parauit Dominus brachium Sanctum Suum in oculis omnium gen. Sot. Pap. tium : & videbunt omnes fines terre Tert.l. 4 Salutare Dei nostri. Ponderò este lugar el Papa Sòter en su primera epistola decretal, y Tertuliano. Hazen tanbien para el intento otros muchos lugares de Ifaias, que dexo por no fer diffuso.

CAPITVLO IX.

Prophecias de Ieremias, y de los Prophetas menores, y de lob, acerca de la divinidad de Christo.

TO prophetizò con menos 70 hb. d.de claridad el mysterio de la Encarnacion el Propheta Hieremias, porque dize affi. Ecce dies veniunt dicit Dominus, & sufcitabo David germen justu, & regnabit Rex & sapiens erit, & faciet indi cium & institia in terra. Ni aun los

Hebreos niegan hablar aqui el Propheta del Messias, a quien llama hijo de Dauid Rey fabio, y justo, y anade luego el nombre con que serà llamado. Dominus instus noster. El Senor justo nuestro, donde en el Hebreo responde Ichouah, que Thren.4 es el nombre de quatro letras, que a folo Dios fe attribue.

En los Threnos dize. Spiritus oris nostri Christus Dominus captus est in peccatis nostris, cui diximus in umbratua vinemus in gentibus. En el Hebreo responde a las dos palabras Christus Dominus Messiach Iehouah, Messias Dios, y este dize q fue prezo por nuestros peccados:y que de baxo de su potencia, y auxilio vinen los Christianos. Llamale Spiritu de nucltra boca, porque afsi como depende la vida del cuerpo de la respiracion, affi la vida de la anima depende de la gracia de Christo. Ni le deuen dar oydos a los Rabinos, que aqui interpretan esto de le sias, y dizen que se ha de leer Messias de Dios, y no Messias Dios: però los fetenta Interpretes que eran Hebreos van contra ella su interpretació, porque leen Christos Kyrics, ges Christus Domins.

Infignes fon tanbien las prophe cias de los Prophetas menores a efte proposito. Zacharias dize. Hac dicit Dominus exercitun post gloria cap. 2. misit me ad gentes que spolianerunt ves. Y anade mas abaxo. Lawda, & latare filia Sion quia ego venio, & habitabo in medio tui, ait Deminus, & applicabutur gentes multa ad Dominum in die illa, & crunt mihi in populum & habitabo in medio tui & scies quia Dominus exercituum. misis me ad te. Habla aqui Dios de los exercicos, y dize que es embiado por el Dios de los exercitos.

Para

contre

Marcio. eap. 13.

0

Ier. 23.

para faluar las gentes, y ayuntar la Iglefia, y fieles, affi de la Gentilidad, como del Iudaismo. Y assi se muestran aqui dos personas diui. nas,a faber, el Padre que enbió al hijo para redempcion del mundo, y el hijo que fue embiado. Y aunq del Espirito Santo se no haze aqui mencion, hazele con todo menció del en Irayas donde estàn estas palabras del Messas, Et nunc Domi-

Isa. 48. nus Deus misit me, & Spiritus eius. Segun largamente lo ponderamos en el libro primero cap. 4. La palabra Post gloriam de Zacharias, declara auer de fer la venida del Meffias despues que los Hebreos fuelsen restituy dos a su patria del cautiuerio de Babylonia donde estauan.

Z46.12.

El mismo Propheta dize en nobre del Messias. Effundam super do mum David, & Super habitatores Hierafalem (piritum gratia, & precum, & aspicient ad me quem confixerunt. Gran testimonio es este de la verdad, que vamos prouando. En el tenemos, como el mismo Dios, que promette embiar sobre su Iglesia Espirito de gracia, y de oracion, esse mismo dize, que serà traspassado, y crucificado: y affi tenemes aqui (er Dios el Mestias, pues folo Dios da espirito de gracia, y de oracion: y juntamente auer de ser crucificado por les hobres. Plega Dios miren bien esta Prophecia los ciegos Hebreos.

Aug. lib Traenla San Augustin, y Eusebio 20 de Ci Cesariense, y argumentan muy uit c. 30. bien con ella.

En el capitulo 13. habla Dios 8. de de- por este mismo Propheta, y dize. monst.c. Et erit in die illa dicit Dominus exercitaum disperdam nomina Ido-Zae, 13. lorum de terra, y mas abaxo. Quid

funt plage iftein medio manuum tuarum & dicer his plagatus sum in domo corum qui diligebant me . A. qui tenemos otra clara profecia af fi de q el Meffias avia de fer Dios. como tanbien de q avia de tener llagas en fus manos. Y haze para el milmo intento lo que se dize mas abaxo. Framea suscitare super past torem meum & super virum cohe. rentem mihi dicit Dominus exercituum: Percute pastorem, dispergetur oues. Quien es este pastor contra quien da el Padre poder a la efpade? fin duda, no es otro, fino el Meffias. Effe es el varon liegado a Dios, y vnido con Dios, y tan vnido, que es igual a el, en quanto Dios como eliy affi vertio Vatablo. Super virum eozqualem mihi. Aqui pues tenemos la divinidad del Mcf

fias, y fu Paffion.

No passo por alto este mysterio al Propheta Micheas, donde fe dize lo figuiente, despues de pro- Mich. phetizarel nacimiento del Meffias vitim. en Bethlen, como adelante veremos. Egresus (inquit) eius àb initio á diebus aternitatis. Su salida es des de el principio, y desde los dias de la eternidad: en las quales palabras claramente señala el nacimiento eterno, y la producion eterna del Messias, en quanto Dios, assi como ania (eñalado el nacimiento temporal en Bethlen en quanto hombre. Porque aquella palabra Ab ini tio tomada en la propriedad, y mas quando se ajunta co estotra A diebus aternitatis: sin duda significa existencia sinprincipio: como tan- Eccl. 24 bien lo fignifica en el Ecclefiaftico, donde se dize de la sabidaria eterna. Abinitio & ante sacula crea

ta fam. Yes mucho de notar, que en

el hebreo elta Egressiones eins, fus faliPfal.Z.

falidas en numero plural, para moftrar la perpetua, y continua emanacion, y procession con que cl verbo procede del Padre, que es lo que dixo por Danid. Ego hodie genui te, como luego veremos.

Aquellas palabras co que Oscas prophetizò la connersion de los Indios a Cheisto en la fin del mudo, claramente muestrantanbien Ofeac.3. fer el mismo Christo Dios Post hae, inquit, revertentur filij Ifrael, & quarent Dominum Deum fuum, & David Regem suum. Claro cstà, que David de quié aqui habla, y a quié dize buscarán los Iudios en el fin del mundo, no es el Rey Dauid, finoelRey Messias figurado en Da uid, segun queda prouado con dichos de algunos Rabinos en el lib. z.cap. 5 in fine. Diziendo pues, q buscarán a su Dios, y a su Rey David muestra las dos naturalezas del Messias la dinina, y la humana, que tomò de la progenie de Dauid.

Pues que diremos a lo que dixo Malac. 3 Malachias hablando de Christo? Ecce ego mitto Angelum meum (dize Dios) & praparabit viam ante faciem meam . & statim veniet ad templum sanctum suum dominator quem vos quaritis, & Angelus tef. tamenti quem vos vultis. Promicte aqui Dios de mandar lu precurfor Iwan Baptista, y que tras el ven dra su Magestad a su templo. Llamase aqui el messias, Dominator, dominador, y Angel del Testamento, y que el templo es fuyo. En la palabra Angel del testamento muestra que será aquel Angel de gran confejo, de que habla Efaias, y que ferà el menfagero del nueuo testamento, esto es que traiga al mundo las nuenas del Euangelio, que ha de predicar. En dezir pues

que tiene templo el messias, y que es fuyo proprio, muestraclaramente ser Dios a quien solamente copite tener templo. Ni aquel templo que estana en Hierufalen se lla mana fino templo de Dios.

lob prophetizò lo milmo que vamos diziendo. Scio, inquit, quod Redemptor meus viuit. Et in carne lob 19. meavidebo Deum meum, quem vi-Surus sum ego ipse, & oculi mei con-Specturi funt, &c. Affirma el fanto lob, que ha de ver a fu Dios, y a fu Redemptor con los ojos corporales. Y afsi claramente muestra,que el Redemptor del mundo ha de fer Dios, y juntamente tener cuerpo para poder fer visto.

### CAPITYLO

Prueuase la divinidad del Messias con muchos lugares de los Psalmos de David.

to de gracia ; v de Amonos al fanto ReyDa-uid, que en muchas partes de lus Pfalmos nos descubre este mysterio. En el Psalmo 2. comieça a maranillarfe el S. Rey Pf. 2de las perfecuciones, que las gentes auian de leuantar contra Dies, y corra fu Christo:anadiendo, que el Señor de los cielos escarneceria dellos, mostrando por la obra, qua vanos eran sus consejos, y determinaciones en que er impuguar, y destruyr el Reyno de Christo. Luc go introduze al mismo Christo pro poniendo contra la peruerfa opinion destos la gloria de su real dignidad

Aug. lik

zo de C

all 1.20.

25年10日日

8.10, 13,

Thee

cap.7. Hebr. I. Act. 14.

nidadjunto con la de su divinidad, desta manera, yparticular mête Rabi Abrahan bien està en la expoficion deste Plalmo. Ego autem co-Hitus sum Rex ab en super Sion mo. tem sanctum eius, pradicas pracepiū eius. Dominus dixit ad me, filius meus es tu, ego hodie genui te. Hablar aqui el Pfalmista del Messias no lo niegan los Hebreos, como Gal. 1. 3. refiere Galatino. Y S. Pablo defte lugar se aprouecha en su Epistola a los Hebreos: y como fe refiere en Att. 13. los actos de los Apostoles predicado en Antiochia en la Synagoga de los Hebreosa este proposito alegò este Psalmo . Y no lo hiziera finò entédiera glos mismosHebreos lo entédian del Messias: y la verdad es que no puede conuenir a otro.

Dize pues el Messias. Yo soy pu esto por authoridad de Dios por Rey sobre el S. Môte de Sion, para predicar lu madamieto, ydecreto. Aqui se vè bien, q suReyno no seria téporal, fino espiritual, pues dize ler puesto para predicar los preceptos de Dios officio, q sabidamé te no copite a Reyes temporales. Dize mas. ElSenor me dixo: Tueres mi hijo, yo te engendre oy. La propriedad desta palabra, hijo, y el fingular modo co qes dicha en este lugar, muestra q no le llama hijo adoptino, fino natural, poi q los adop tinos no so hijos propriamete fino por participacion. Dize q lo engen drò oy, q es lo mismo gen el dia de la eternidad el qual dia nunca començò, ni ya mas tedrà fin, dia en q no ay paffado, ni futuro, porq todotiene su existencia juntamente: dia q no costa de horas, ni instates, ni depende del monimiento celefte. Por dode esta palabra yo te engendré oy, a ninguno de los Ange-

3046

les pertence, porqui elles fuero en gendrados deDios, fino criados; ni ta pocofuero criados en este oy de la eternidad, fino en tiepo determinado, q fue quado Dios criò el mudo. No niego tener efte lugarotros Ad. 32. fentidos literales, pero S. Pablo lo expone dela Referreciode Christo. y muchos Satos Padres lo declara de la generació teporal, y nacimieto q tuvo el Senor de la V. Maria lu Madre, q todos eftes tres fentidos, aung fean diverfos, no fon adpersos, ni se cotradizen. Y en otra parte advertiremos como el mismo lugar de la Escritura sagrada puede tener muchos sentidos literales.

En este mismo Pialmo tenemos otras palabras, q hazen a nueftro intento, fegu la lecionHebres,porg donde ros leemos Apprehendite disciplina leen los Hebreos Naseien Bar. Osculamini filin. Que es dezir, Adorad al hijo, y dadle gracias a faber por os auer redimido, y hecho tatas mercedes. Declaran esto los Hebreos en el Midras Tehilim con vn exéplo de vn Rey, q effado irado contra vna Ciudad, como fu hijo le aplacasse su ira, y faña, queriendo los Ciudadanos dar gracias al padre, respondio, agradecedlo a mi hijo,y befadle la mano por ello, gpor el osvino este bien. Haze tabien para este intento lo q và ade. late. Nequado iraseatur Das & peren tis de via iusta, ò segun el Hebreo. Touedu Derec idest Perdatis viam. Dize, q befen la mano al hijo pos las mercedes del recebidas, porgel nose indigne cotra ellos, y permita q pierda el camino de su salvació: y si el hijo no fuera Dios, no dixera el Padre, para q el no se indigne, sinò para que yo no me indigne.

Veale lo que dize sobre este Ps.

· Hiero-

Thre. vlt.

Hieronymo de Santa Fé en el libro contra Indaos, que muchas vezes auemos alegado, donde refiere vn dicho muy claro de Rabi Barachras sobre aquello Pupilli facti su mus absg patre, alegado por Rabi Mofes predicador, fobre effe lugar de los Threnos por estas palabras. Deus I frael fic ait. Vos dicitis vosefse pupillos sine patre, talis erit mun. di Redemptor quemex vobis suscitabo, quia non babet patre ficut feriptum eft. Ecce vir oriens nomen eins & fubter eum orietur, &c. Zachar. Zach.6. 6.6 Isaias 53. Ascender Sicut vir-Isa. 53. gultum conam eo, & sicut radix de

terra sitiente. Et de ipso dicit Danid Ante luciferum genui te. Et alibi. Dominus dixit ad me filius meus es w. Veis aqui como este Rabino en tiende este Psalmo de Christo, y como el mismo Christo no auia de tener padre en la tierra.

Pf. 44.

Pf. 2.

En el Píalmo 44 (que todo tra ta del Rey Messias, de su Reyno de su hermosura, de su poder, y de fus virtudes: y de la Reyna, que es la Iglefia esposa suya: iten de los hijos espirituales, que tienen de na cer della) es el mismo Messias llamado dos vezesDíos. Porque primeramente hablando con elRey Messias de la excellencia, y perpetuidad de su Reyno, dize Sedes tua Deus in faculum faculi: virga aquitatis , virga Regnitui. Tu filla, 6 Dios, dararà en los figlos de los figlos, y la vara, q es el sceptro de tu Reyno, es vara de igualdad. Manifestamete le llama Dios eterno, q amó la justicia, y tuno odio a la maldad. Y para mostrar que es hombre tanb é, anade. Propteres unxit te Deus olco latitia pra confortibus tuis . Por tanto fueste vogido con oleo de alegria (que es con el Espi-

vito Santo) con mas abundancia q todostus compañeros. Aquitenemos vn clariffimo testimonio dela dininidad, y humanidad del Meffias Llamale Dies eterno, y delpues llamale vogido con olco de alegria, las quales dos cofas no pue den conuenir, sino aquien es Dios, y hombre juntamente: yaffi en vano trabajan los Iudios, por entender esto de Salomon, principalmete, que la paraphrase Caldaica tieneaqui expresso el nobre del Me (. fias, diziendo. Et un Rex Messiadi. lexistiinstitiam, sidoolia Anoch

Mas abaxo, hablado co la Reyna esposa deste Rey, dize. Audi filia & vide & inclina aurem tuam, & oblinifeere populum tuum & domum patris tui, & cocupifcet Rex decoremtuum quoniam ipse est Daminus Deus tuus, & adorabunt eum. Oye hija, y vè, e inclina tu oreja, y oluidate de tu pueblo, y de la cafa de tu padre, y codiciarà el Rey fu hermosura, porque el es tu Señor Dios, y adorarloan. Yo no fe verdaderamente, que ay aqui que de. zir,ni que respuesta puedan dar a estolos ciegos Hebreos, pues can claramente se pone aqui la divinidad del Meffias? Y afsi con mucha razo les podemos dezir. Audi filia & vide, & oblinifiere populum tuum, & domum patris tui. Oye, y ve, ò fynagoga, no feas forda, y ciega, oluidate de tu pueblo, yde tus padres no figas lus yerros, no digas, nueftros padres crevero esto, nosotros lo auemos de crertanbien. Aísilo respondieron antiguamente al S. Ieremias, vnos Idolatras a quien el reprehendia de fuldolatria. Sermo Ier. 44. nem quem loquutus es ad nos in no: mine Domini non audiemus ex te sed facientes faciemus omne verbum

Galily

Hebr. T.

All. I'm

AB, Id.

1007

quod

quod egredietur de ore nostro, ve facrificemus Reginacali, & libemus ei libamina: ficut fecimus nos, & Patres noftri, Reges nostri, & Principes no-Stri, invrbibus Iuda, Gin plateis Hie, rusalem. Mirad que cequedad esta no querer leguir lo q cofiessan ser madado por Dios, pefando q tiene desculpa en seguir log sus padres le enseñaro? Esta es la desculpa de los hebreos Sicut fecimus nos, espatres wostri. Hazemos lo q hiziero nue-1.8.cotra stros padres. Sermone que loquutus es in nomine Dai no audiemus ex te. No queremos estar por lo q nosde zis de parte de Dios. Defensio communis furoris est, furentiu multitudo. Dize Arnobio de los Gentiles. Authoriza lu furor, y fu locura co la multitud de los fariofos, y locos fin mas razo alguna o tega para el 10. Fieri malut alieni erroris accessio qua fibi credere. Mas quiere ir le acumulado vnos a otros, y multiplicar el numero de los necios, q crèr ala Iglesia, q es testigo mayor de Aug. in toda excepció, y q crer a las escrituras, y al mismo Dios. Defensioco munis perfidia est patru perfidorum perfidia, seriesque successionis (dize S. Augustin) cofirmat errore. Todo su fundaméto hazé en la authoridad finauthoridad defusmayores. Oyd pues hermanos Hebreos al Propheta Rey en este Ps. 44 q co volotros habla, y co vuestra Synagoga. Oye hija,y vè, è inclina tu oreja, oluidate de tu pueblo, y de sus verros, y codiciarà el Rey tu hermo lura, porq el es tu Señor Dios, ydeue ser adorado. Mirad, q entonces fereis verdaderaméteHebreos qua

do hizieredes lo q vuestro nobre

vos amonesta, pues lo milmo es

hebreos, q passageros, hobres, q se

passan de vna parte a otra. Passad-

Arnob.

gentes.

Pf.67.

nos pues de la ley vieja a la nuena, Pf. 109 de la letra al Espirito, y de la incre. Mat. 22 dulidad a la fc.

Vamos a otro lugar del Pf. 109. Dixit Das Dão meo, &c. En el principio deste Ps.se muestra ser Dios el Messias, pues David, siendo su padre, le llama Senor: qeselargumento co q el Senor Ielus connéciò a lus contratios, y les boluio mudos fin tener q respoderle. Y af fi dize el Euangelista. Nemo poterat eirespondere verbis, neg, ausus fait qui qua ex illa die eu amplius interregare. Lo mismo se muestra mas abaxo quando dize. Ex vtere ante Luciferu genuit te. Llamase el Hijo de Dios aqui, engedrado antes del Luzero, que es antes de todas las Prou. 8. estrellas, por razon de ser abterno, y su processió fue antes de la criacion del mundo, segun aquelle. No dum erant doy (si, & ego iam concep. ta eram. Item. Ante omnescolles, ego parturiebar. Palabras en que la labiduria eterna de Dios, que es el Verbo diuino, muestra su eterna generacion.

CAPITULO. XI.

Prueuase la divinidad del Messias por authoridades del testamento nueuo.

Altaqui mostramos la diauthoridades del testaméto viejo, que los Iudios folamente teciben: aora pondrè algo del teftamento nueuo, affi para ellos, como para los hereges . San Inan.

San Iuan dize. Deus erat Verbum, Low, In y en otra parte. Scimus quoniam fi. lius Dei venit, & dedit nobis sensu,

ut cognoscamus verum Deum, & Ioan. 5. simus in vero filio eius : hie est

10an. 3. verus Deus, & vita aterna. Iten In boc eognouimus charitatem Dei, quia ille animam suam pro no. bis posuit. Por el mismo San Iuan dize Christo. Ego, & Pater vnum Sumus, Item Pater in me eft, & ego

Tosn: 10 in Patre. En otra parte attribue a Christo el poder de criar, que solo

compite a Dios . Omnia per ipsum I. Ioa. I Hebr. t. fasta funt, y S. Pablo dize, Pen que Pron. 8. fecit, & Sacula, que es lo que se dize en los Prouerbios. Cum eo eram

cuncta componens. Yalos Colossen-Ad Colses dize el mismo Pablo. In ipso co lof. I. dita (unt universa in calis, Ginter-

ra visibilia & inuisibilia.

Infinitosotros lugares tenemos en el testamento nueuo, con que se prucoa la divinidad de Christo. Veafe San Hilario en el libro 7 de Trinitate, donde pone algunos mo dos de propar esta verdad, a saber, por el nobre de Dios gle dà a Chri sto en la Escritura. El segundo, por el nacimiento, porque el Hijo, y el Padre son de la misma naturaleza. y Christo llamase Hijo de Dios; luego es Dios, pues affi como el hombre engendra hobre, y el Leo Leon: affi Dios engendra Dios. El tercero modo es por la naturaleza, porque mostrandose tener Chri sto la misma naturaleza con el Padre, bien fe echa de ver q es Dios 1. Ioa, 5. como el. Y que la tenga, dizelo el. Ego, & pater vnum sumus, como queda dicho, y en otra parte. Tres funt qui testimonium dant in celo, Pater, Verbum, & Spiritus Sanctus,

se attribue a Christo en la Escritura el mismo poder de Dios, como es criar. Omnia per ipsum facta funt, gouernar, y conferuar el mudo. Quacunque Pater facerit, bac, 6 10an . 5 filius similiter facit. Item Pater meus v sque modo operatur, & ego operor. Resuscitar muertos, Sient Pater suf citat mortuos, & vinificat, & filius quos vult, vinificat &c.

Epilogo deste libro, en que se añaden nueuas razones de la conveniencia, y necefsidad de la Encarnacion del

Verbodiuino, con vin apos trophe a lesu Christo, yotro a los Hebreos.

7 Ista auemos en todo este libro la possibilidad, la coueniencia, y la necessidad del altissimo mysterio de la Encar nació. La poffibilidad por la vnió de nuestra alma consel cuerpo. De mas desto; Demus aliquid Den posse quod nos fateamur inuestigare non pose, esto es, dize el gran Auguftin, que no curré a parejas nucfro entender con el dinino poder, y mas puede Dios hazer de lo que nosotros podemos alcançar, Laco ueniécia de parte del mismo Dios porq co efte mysterio hizo capear mas sus diuinos attributos, su poder, su saber, su bondad, su justicia, ylosdemas. De nuestraparte, porq nuestra naturaleza quedò mas noble, mas engradecida, yco mayo res motivos para amar a Dios, enq cofiste todo nuestro bié. El mysterio fucen si covenientissimo, para quedar en Christo recapitulado, y epilogado todo lo del cielo, y de la Ephef. I ricita.

& hi tres vnu sunt. El quanto mo-

do de prouar, es por el poder, pues

La necessidad de la Encarnacion(supuesta la cay da de nuestro padre Adan, y la culpa original q del heredamos, y los muchos peccados del mundo bien le echa de ver: porque solamente Dios Encarnado, y no pura alguna criatura podia descargar la comun deuda del linage humano de rigor de justicia, y hazer vna redempcion copiofa, como lo dixo el Pfalmista. Copiosa apud enm redemptio. De manera, que la necessidad de Dios Pf.129. se hazer hombre naciò de la grandeza de nuestros peccados. Y quié piensa auer ellos de ser perdonados de pura liberalidad, ymerced, no sabe que cosa es Dios, ni que cosa es pecado. Si Dios perdonara el pecado fin hazer justicia del, quedara fin duda authorizando el D. An- pecado. Affi lo dixo el B. San Ansel.li. z. selmo. Liberior est omnis iniustisur Deus tia, fi sola misericor dia dimittitur. Y home c. luego anade . Si non decet Deum aliquid iniuite, aut in ordinate facere, non pertinet ad eins liberalitate, ac benignitatem peccantem, qui non foluit Deo quod abstulit impunitum demittere. Esto es,que fino conuie ne a Dios hazer cofas defordenadas (como realméte no conviene) no dize con su liberalidad, y mise ricordia dexar culpa fin caftigo; y esto por lo que toca a su honra.

12.

Y aundigo mas, por lo que toca al proprio mundo, y a los milmos hombres: porque el pecado fue publico injuriador de toda la nasuraleza, El hizo a los animales fus partos dolorofos : las complexiones de los hombres improporciomadas, las vidas breues, los entendimientos ciegos, las voluntades deprauadas. El hizo la tierra maldita, ysepultura de muertos. Todo

lo afeò, todo lo defcompulo, y todo lo desautorizo. Cosa era luego contra toda razon, y justica quedar vn tyranotan barbaro, como es el pecado, fin castigo. Y nadie perderia mascon este general perdon que los proprios hombres authores de las culpas. Que escanda. lo tan grande, que ocasion de males dexaria Dios en la tierra, si no castigara el pecado ? Si vsando Dios de tan gran rigor, como es atormétar en elinfierno al pecador obstinado con fuego eterno, y en este mundo crucificar a su proprio hijo ante nuestro ojos, con todo esto no cessan los odios, las injurias, los homicidios, los juramentos, las deshonestidades, los hurtos, y tapinas, los facrilegios, y otros infinitos pecados : que fuera fiDioslosdexara por caftigar? Que babylonias, que laberintos, que co fusiones, que monstruos de pecados vuicra en el mundo? Si en cfra ciudad en que estamos estuuieran los hombres ciertos, que por espacio de vnaño de quantos delitos le cometieffen, ninguno feria cafti gado por justicia: que insultos, que robos, que muertes, que abominaciones brotarian luego? Sin duda desuenturado ano seria este. Pues que seria si Dios dissimulara con los males de tan gran munde? No era luego cofa conveniente que el remedio del mundo fuesse sin castigo de las culpas. Sino que assi como los demas atributos de Dios tunieron fus actos proprios, por los quales fueron conocidos de los hombres: affi los tuniesse la justicia diuina en castigar el summo mal, y en esperar por satisfacion del.

Pero esta satisfacion de males infinitos T 2

ça.

infinitos, quien la avia de hazer? A qui està el puto. Auia de ser hombre puro?no. Ania de fer Angel? no. Esta empreza era de persona mas alta, y mas legantada. Cofa es muy probable, que hiziesse muchos milagrosel Santo Propheta Eliseo con subordon, y no solaméte el, mas aun lu criado Giezi, però para refuscitar el hijo de la Supamitis, ni Giezi, ni el bordon tuno fuerca. Muchas, ymuy grandes cosas obrò Dios por medio de sus criaturas, tomando el bordo, y vara de su poder sobre que desde toda la eternidad està acostado (anue ftro modo de hablar, ) y poniendole en manos de los hombres abriò con esta vara los mares: aho: gò los Ægy poios: de piedra dura, y feca facò fuentes de agoa: mouiò los elemétos: hizo cayer fuego del cielo, tomò las riendas al Sol, haziédole parar en su accelerado cur-10. Estas, y otras marauillas, hizie. ron los hombres, teniendo en fu mano el bordon de Dios, que es su poder comunicado. Però ninguno llegò a tanta gracia, que pudielle reparar la cay da de vn hombre, y darle vida espiritual - Aqui perdiò el bordon de Eliseo su fuerça. Era esta reparacion cosa can alta, y tan impbsible a la naturaleza, que minguna gracia puesta en criatura alguna nos podia merecer perdon de vn folo pecado: que para auer esta virtud, era ne ceffario, que estuniesse en persona de espi-Semeja. ritu infinito. Por grande que la bala (ca,y fuerre el braço que la arroja, no podrà ya mas lleuar tanta fuerça, que heche por tiera vna pared'. Pero metida esta bala en vna bombarda, derribarà, y allanará torres, y castillos mui fuertes.

De la milma manera digo, quos açotes de cuero, vnos clavos de hi erro, y vna corona de espinas, y vna Cruz de palo, ninguna fuerca te nian para derribar gigantes tanfu ertes, y vencer tyrannos tan barbaros como eran los que peleauan contra nofotros; auian estas armas de tomar fuerças del braço que las meneaffe, y estas no tenian, ni los hombres, por tener poco caudal, y estar medio muertos con sus heridas:ni los Angeles, porque lu fortaleza era tambien limitada. So lamente el criador, y Author de la naturaleza, y gracia, tenia braço tan fuerte para con tan pequenas armas dar golpe tan rezio, que quebrantasse con el las infernales cadenas del pecado. Fecit potentia in brachio suo: dispersit superbos mente cordis sui como dixo la Vie- 1/a. 534 gen en su Cantico. Esta es la fuerça daquel braço que Isayas deffea ierrenclada, y conocida en todo el mundo. Brachium Domini cui renelatum est?

Menor poder se requiere respe tando la obra en fi ) para criar el mundo, que para reparar vn hombre perdido por el pecado: porque a mas alto fer fe leganta el hombre por esta reparación, que el mundo por la criacion: pues fi el poder para criar mundos es tan incomunicable, grepugnacomunicarle (legu y. Mol.) dizen quasi todos los Theologos) in 1.p.q. quato masincomunicable deue fer 45ad.a. elpoderparanuestra restauració aus 4. Suar edose elladehazer cohoranuestra? in Met,

Pues si criatura ninguna podia disp, 20: dar este remedio: quien lo tenia de fett. 2. dar poderolo Diosi fino vos? En vòs estaua el precio de la honra, q el pecado os ania robado: en vos lasfuerças, para deftruyr la muerce

9BG

que nos vencia: en vòs la fabidoria para innentar los effratagemas de la vitoria : en vos la excellencia con que la redempcion quedaffe honrofa. Vna fola cofa era la que impediahazerse esta redempcion por vos,a saber, no ser vuestra naturaleza diuina capaz de dolores, y tormentos: para esto era neces. fario que vniessedes a vos vna nateraleza capaz de dolores, y con ella falir al campo para recebir los golpes, y heridas de muerre. Esta fue la naturaleza humana, que tomastes en las entrañas de la Virge Maria, de manera, que quedastes fiendoDios, y hombreverdadero: y tal auia de ser el Messias prometido, y el Redemptor del mundo. Affi lo prophetizó clariffimamente Isavas, diziendo. Parnulus natus est nobis, &c. Et vocabitur Admirabilis, Consiliarius, Deus, &c. Y Icremias. Hocest nomen quod vocabut cum. Dominus Iustus noster. Icon Baruch, Hic est Deus nofter, &c. Et

cum hominibus conversatus est. 10b dize. In carne mea videbo Deum meum. Esto es, que verá a su Dios vestido de su carne. Conotras tan claras palabras fuistes prophetizado por Zacharias, por Malachias, por el Rey Dauid, y por otros muchos Prophetas, q auemos referido.

Pues, que resta luego hermanos Hebreos, fino cruzar las manos, y confessar el mysterio de la Encarnacion del Hijo de Dios, que assi como fue possible, conueniente, y necessario, y assi como fue prophetizado por tantos prophetas, aísi se hizo. En el conocimiento desta verdad, y en la fè deste mysterio, estàvuestro remedio, sin esto, no ay paravos faluacion, ni bienauenturança. El Señor Iesus, que alumbra. todos los que vienen a este mudo, Ioan, ta Illuminat omnem hominem venientem in hune mundum, os alubre, y vòs dè su gracia, para que le conofcais, y ameys. Amen.

T 4 LIBRO



CARCALEGA CALCARIO CARIO 

udefilers a designer income ludisioner Librarens

## LIBRO

# QVINTOEN QVE SE PONEN LAS PRO-

PHECIAS DEL TIEMPO DE LA

venida del Messias: de la Virginidad de su Madre Santissima: del lugar de su nacimiento: de su vida, de su Passo, muerte, Resurrecion, subida a los cielos, venida del Spirito Santo, y del complimiento de algunas prophecias, q el Schorlesus dixo en suvida.

## PREFACION.



N efte quinto libro trataremos con el diuino fauor les myfte. rios de Christo màs en particular: y fon ta

tas, y tan claras las profecias que dellos cenemos, que parece quizo la disina prouidencia tomar por todas las vias los puertos a la incredulidad:tanta es la claridad co que los prophetas trataron del tiépo de su venida, de la Madre de q auia de nacer, del lugar de su nacimiento, de toda su vida, ymuerte, y de todos sus mysterios: que parecen mas cuentar cofas paffadas. que prophetizar futuras. Y es esto mas particular en fu Paffion, y muerte, donde a penas se hallarà circunstancia, ni menudencia que no fuesse primero dicha, y pregonada por los mismos Prophetas: que como eran cofas en que el entendimiento humano, y la carne, y fangre mas podia reparar, fue necessario acudir a ello con mas prouidecia para hazer eftes myfterios mas creibles. Visto auemos en el libro passado, ser cosa possible hazerse Dioshombre:y demas desto, fer cola muy conueniente, y aun muy necessaria. Finalmente vimos las prophecias de como el Redemptor del mundo, y el Messias prometido ania de ser Dios, y homb e verdadero. Aora veamos lo mas que el titulo deste libro promiete: y primeramente del tiempo en q Dios auia de tomar, y vnir a si nuestra naturaleza humana.

CAPI-

### de quarent Dominues. Deare from CAPITVLO I.

Declarase una prophecia del patriarcha lacob acerca del tiempo de la venida del Messias, quando faltasse el sceptro, & gouierno en la Tribu de Judas.

Reme II

A primera profecia de las que son concernientes al ciempo de la venida del Mef fias, se contiene en aquellas can celebres palabras, que dixo el Patriarcalacob a su hijo Indas en la hora de su muerte. Non auferetur Gen. 49. sceptrum de Iuda, & Dux de femo. re eius, donec veniat qui mittendus est, & ipse erit expectatio gentium. Quiere dezir : No se quitará el sceptro de la Tribu de Iudas, y siempre aurà capitan de sus descendientes, hasta que venga el que ha de fer embiado, el qual ferá efperança de las gentes. Les quales palabras, conforme al Hebreo, fe leen assi : Non recedet sceptrum de Inda, & scriba, seu legislator de medio pedum eius seu de interpedes eius donec veniat Siloh. Donde por que en el hebreo no està expresso el nombre del Messias, tratan algunos Iudios de explicar este testimo nio a otro proposito.

Otros dizen que aun no es tiem po de le verificar esta profecia, por quanto aunel (ceptro no fe ha qui tado de la tribu de ludas: ypara esto

fingen, que aun en Babylonia los Hebreos tienen Republica, y Rey, O Principe particular que los gouierna. Gran locura, gran ceguedad. y dizen mas, que esteRey que tienen en Babylonia tiene jurifdicion sobre todos los ludios que ay por el mundo. Todo esto es cosa de risa, porque la ciudad de Ba. bylonia esta oy destruida, como lo profecizo Isaias ibi. Erit Babylon illa glorio sa in regnisincly ta superbia 1 (ai.c.13 Chaldeorum, sieut sabuertit Dominus Sodomam & Gomorsham, non habieabitur v que in finem, & non fundabitur vique ad generationem, & generationem, &c. Y aunque en aquella provincia ay muchos Hebreas, con todo effo no tienen reys no alguno: porque no consta de hiftorias, ni relaciones: antes por testimonio de infinites Portugueses, y Españoles, que cada año passan a las Indias por aquellas partes para España, consta lo contrario, y alsi todo esto es cosa fantastica, como lo son las fabulas de su Talmud.

Consta esto mejor por lo que fingen de aquellos dos montes, Ha lá, y Habor, tras los quales dizen tener su imperio, y que no se puede passar allá sino en el dia del Sabado, y por vna puente que fe ha ze de dos arboles grandissimos, q en aquel dia baxan fus ramos, y fe juntan vnos con otros: y que todo esto Dios quiere, para que nadie sepa de aquel Reyno. Mirad que cosas estas tan semejantes a la del Leon de Vlay, y a la del pesce de tatos cientos de leguas en largo, y a la de la auc Zio, que cuenta el mismo Talmud. Yo les diera de consejo, que llamassen a la pro-

uidencia, en que dizen tener fu imperio Nullibi (que vale canto como en ninguna parte, o lugar.) Y este nombre lecompite mejor, que Chaldea. Y que quando al Iudio pregentaren donde tiene fu Rey temporal, y de su nacion: Responda, que lo tiene en la provincia de Nullibi, que entolco Portugues se llama, Nenuras, y ellos fellamen ta bien, Nullibitas, y no Ifraelitas. Ciegos, y miserables, que no acaban de ver vna fenal can clara, que Dios les diò de la venida del Mesfias,como es la falta del fceptro, y

Reyno. 13039 ba suply turida

Confideremes ahora, que Dios N. Senor diò por señal enesta materia vna hacha encendida en vna torre muy alta, y que dixo. Esta hacha estarà encendida hasta venir el Melsias: quien dudaria de auer vepido, si viesse la hacha sin lumbre? Assi se vuo Dios en la señal que diò en el sceptro Iudaico, Non auferetur sceptrum de Iuda donec ve. nias qui mittendut est. Quitosceste sceptro en tiempo de Herodes Af calonita: quien puede dudar de fer venido el Messias en aqueltiempo? Hasta el qual se conservo aun despnes del cautinerio de Babylonia en Zorobabel en todos los mas q le sucedieron hasta Herodes exclu finamente, los quales pondremos adelante, y alli se acabò, Que ay que dudar en esto? Solamente los que estan tanciegos, como los ludios estan, pueden poner duda en ello. Entiendan pues, entiendan ya que aora se cumple aquello de Oseas. Dies multos sedebunt filij Israel sine Rege, & sine Principe, & sine Sacrificio, & Sine altari, & Sine E. phod, & fine Teraphim, y en la fin del mundo se complicà lo signien;

te. Et post hec renertetur filij I frael, & querent Dominum Deum fumm, & David Regem fuum, & pauebunt ad Dominum, & asl bonum eins in nouissimo dierum. No tienen que esperaele, fino In nouissimo dieru, a juzgar: entonces dichofos los q fueren viuos, porque esfos le conuertirán, como lo dixo tambien David. Convertentur ad vesperam, & famem patientur vt canes. Habla aqui de la vispera, y fin del mundo, yde la hambre espiritual, de la verdad, y de la espiritual ciudad de la Iglesia.

Desto mismo hablò San Pablo, quando dixo. Nolo vos ignorare fra tres my sterium boc, quia cacitas ex parte contigit in I frael donce plenisudo gentium intraret, & sic omnis I frael faluus fiet. Efta ceguedad de los Iudios durarà, dize, hasta que se convierta el numero que Dios tiene determinado de la gentilidad: y quando este numero entrare todoen la Iglefia, entoces fe conuertira todo el pueblo Ifraclitico.

Aora se cumple tambien aquella profecia de Ezechiel mey femejante ala de lacob. Tu prophane impie Dux I frael cuius venit dies cap. 21. in tempore iniquitatis prafinita, hac dicit Dominus Deus. Aufer Cidarim, tolle coronam, nonne hac est qua humilem subleuauit, & sublimem humiliauit? Iniquitatem, iniquitatem, iniquitatem ponam eam, & hoc non factum est, donec veniret cuius est indicium & tradam ei. Habla aqui el Profeta con el Rey de los Ifraclitas; profetizale, que la dignidad real fignificada por la corona, fe le quitarà, y la pontifical, fignificada por la Cidaris, que cratiara, o bonete pontifical, de la misma manera se perderá. Pero dize, que no

Rom. II

Ezech.

(erà

ferà esto sino despues de venido el Molsias Y la corona, y tiara fon las que levantaron al indigno Barrabas,y baxaron, yhumillaron al fublime Christo lesus. Iniquitate, ini. quitatem, iniquitatem ponam eam. Quiere dezir, con el castigo que les dicte mostrare la malicia de su gouierno. Y repite tres vezes esto, porque tres fueron las vezes que destruyò la Republica Hebrea. La primera por los Chaldeos en el cautiuerio de Babylonia. La feguda por Antiocho Epiphanes. La tercera por los Romanos en tiempo de Tito. Dizemas: Et hoe non factum est donec veniret cuius est iudicium o tradam ei. Quiere dezir: No se destruirá del todo el Reyno Indaico por los Romanos ni fu facerdocio, hasta que venga el melfias, a quien pertenece el juyzio, e imperiory a el entregaré el fummd facerdocio, el Reyno, y casa de Da uid. La sasodicha interpretacion es de S. Hieronymo.

Boluiendo a la profecia de Iacob, que empeçamos a exponer, es cofa notable ver los disparates que dizen sobicella los Iudios. Vnos dizen, que se complió la profecia en Saul. Otros en Ieroboan. Otros en Nabuchodonofor, que fue vno de los grandes enemigos, que tupieron los Hebreos. Otros en Herodes. Otros en Vespasiano. Pero dexando infinitas razones con que esto so refuta, el engaño està claro: porque ni Saul, ni Ieroboan, ni Nabuchodonolor, ni Horodes, ni Velpassano se pueden Hamar, Expec. tatio gentium, fino Destructio gentium: ni a ellos pueden competir las palabras seguientes. Lauabit in vino stolam (uam, & in Sanguine vue pallium fuum. Pulchriores funt

oeuli eius vino, & dentes eius lacte candidiores. Bienclaro està, que no le occupava lacob en la hora de fu muerce en alabar los ojos, ni los dientes, niel vestido, y lanatorio de la capa de Saul, ni de Icroboan, ni de Nabuchodonofor, ni de Herodes, ni de Vespasiano. Otros era por cierto lus cuidados, y lus penfamientos en aquella hora, en que folo trataua de suspirar por el mesfias Redemptor del mundo, como lo testifican aquellas palabras que dixo. Salutare tuum expectabo Domine: las quales palabras declara el paraphraste Chaldaico assi. Salutare tuum expecto Domine, dixit pater noster Iacob. Non expecto falutare Gedeonis filij Ioas, que est salus temporalis, neque salutare Samsonis filij Manue, qua est salus transitoria, sed expectoredemptionem Messafilij Dauid, qui venturus est ad accersendum sibi filios Ifrael, cuius redemptionem desiderat anima mea. Bien se echa por aqui de ver de quien hablaua Iacobinitienen para que negar los Iudios la autoridad deste Rabino, puesen otras cosas se la dan muy grande. Y notese mas lo que aqui dize, que los bicnes que del mellias esperana no eran temporales, fino eternos, pues defecha la falud, y bienes acquiridos por Sanfon, y Gedeon, por feren transitorios. La verdad es, que los Rabinos que precediero a Chri fto en tiemp, fueron les que meior hablaron en esta materia, como dize Galatino. po assis a dalia.

Oygamos a este proposito auna los Talmudistas enclibro del Sannedrim capit. Ambodquin y en el Abodozara cap. Legunt magistri, dizen quod quadraginta annis ante destructionem templi fuerunt remoti Sanhedrim,

Sanhedrim, id eft, septuaginta indices de confistorio Guasit, & dixit Ra. bi Ramon , quando Sanhedrim fue rung remoti de consistorio Guasit, & potestas indicandi criminalia indicia ab eis futt ablata cooperti funt faccis, & capillos (nos pilanerunt dicentes, va nobis quia sceptrum luda est ablatum, & filius David in mundum venit, Aqui confiessan tener ya fal tado el sceptro en la Tribu de ludas, y fer venido el messias al mūdo, y fenalan el tiempo, que fue quarenta anos antes de la destrucion del templo: y en este tiempo murio el hijo de Diosen la Cruz, y en este mismo tiempo se cubrieron de sacco, y arrancaron los cabellos, por ver que era venido el Messias, y no faberen donde estava.

Resta concordar aora las varias liciones que se hallan en estas palabras de Iacob; por que vnos leen. Donec veniat qui mittendus eff. Otros. Dones veniat Siloh, con he en el vitimo lugar. Otros Siloh, con Het. Otros Silo con vau, y olem. La veidades, que aunque la gramatica de los nombres, y sus rayzes seã differentes, con todo en el sentido todo compite al Messias, porque Siloh con Het, quiere dezir, Qut mittendus est, y con He, quiere dezir pacifico, y con Van, y Holem, quiere dezir, Quod illi: Supple repo. fitum eff, scilicet sceptrum. Y todo esto compite al Messias. Caietano en este lugar refiere, y apprueua otra interpretacion de la palabra, Sileb y dize que fignifica, Filius mulieris, hijo de muger; pero yo no puedo concordar esta interpresacion con la grammatica Hebrea. Dexo las exposiciones, y versiones deftas palabras que fingen algunos Hebreos, peruettiendo el original,

vnos leyedo. Non accedet fceptrum ad Indam donec cadas Siloh. Ocros, Non auferetur sceptrum de Iuda, & Dux de femore eius in aternum, quia veniet Messias. Puedense ver impugnadas bien en el Padre Barra-

das tom. I.lib. 3.cap. I.

Deuese aduertir mucho (estando en las expesiciones que aucmos approuado) que no habla la prophecia de lacob del tiempo de los juezes, porque estos fueron de varios Tribus, como lofue del Tri bu de Ephraim; Iepte, y Gedeode Manasses: Barach, de Neptalim: Sa fon de Dan: Eli, y Samuel de Levi: Saul de Benjamin. Solamete habla de la dignidad real, Ducal, o Sacerdotal, porque assi lo dizen las palabras Non auferetur fceptrum, & Dux &c. Yen el hebreo, Mecho! chech, ideft, leges sanciens, el que haze leyes. Por donde digo, que comprehende tanbien la dignidad facerdotal divisiuamente. Y desta manera fue comprouada la profecia por la experiencia. Porque defde Dauid,a quien el sceptro se entrego, hasta Sedechias, en quien acabaron los Reyes en el cautiuerio de Babylonia, y de Zorobabel, que fue luego despues del cantinerio, hasta Hyrcano anteccsior de Herodes, todos los capitanes, o facerdotes que vuo, fueron por linea masculina, o por femenina descendientes de Indas. Estos fueron Re- . fallamado misciola, successor de Zo robabel, luego Ioanna, despues IudasHyrcano,losepho primero,Ab ner llamado Semei, Heli Matathias, Afarmaan, Mogid, Artaxat, Agar Heli, Maslot Nahum, Amos Schirach, Marathias Siloa, Iofepho Iunior, Iuan Hyrcano, Iudas Machabeo, Ionathas in hermano, Si-

mon lu hermano, Ivan Hyrcano, hijo de Simo, Aristobolo hijo deste que se llamò Rey vo ano, Alexandre hermano defte. Alexandra muger defte, Hyrcano hijo deftes, a quien succedio Herodes, en cuyo tiempo Christo naciò, y faltò el mando, é Imperio temporal en la cafa de Danid, porque quedò co el espiritual Christo Icsus, el qual reyparà en la casa de Iacob In aternum, que es en la Iglefia, como el Angel dixo quando truxo la embaxada, y lo tenia Isayas proferizado en aquellas palabras. Super Solium Dauid &c.

Esta verdad de seren todos los recontados descendiétes de Iudas, dize Galatino, que lo tienen los Iudios, por tradicion, y lo prucuan largamente los expolitores de la

geneologia de Christo.

C 2 /47.

Gal. 1.4.

cap. 4.

Matt. T. Y aunque Iosepho, dize, que los Iofep.b. II.anti. Iudiosfueron gouernados despues del cautiucrio de Babylonia alguquitatis nos años con Imperio aristocrati-64P.4. co: (esto es quando gouiernan muchos nobles, y buenos) esto no quitala verdad de la profecia, porque siempre vuo algunos de la tribu de Iuda, que governassen, y esto

> Però es de notar, que para nos librar de todas estas angustias, y de hazer computaciones de tiempos, y reboluer historias, podemos dar voa expoficion a la profecia de lacob muy clara, tomando Iudas por todos los Iudios de qualquiera tribu que fean, y queda fiendo lo mismo Inda que Iudai, y Iudai, lo mismo que Hebrai, y Israelita, de manera, que procediendo en esta materia con mas claridad quando dize Iscob, Non auferetur sceptrum de Iuda, es lo mismo que

basta para laverdad de la profecia.

De Indais, Hebrais, sem Ifraelitis, q todo es vno; y desta manera queda claro, que faltô el sceptro en tiempo de Herodes Ascalonita, ni ay para q aucriguar descedientescoti nuos del tribu de Iuda, en el gouierno, desde Danid hasta Herodes.

Puede alguno dezir, que hablawa Iacob claramente con su hijo Iudas, quando dixo estas palabras. y que no ay mayor razon, para que profetizaffe el Meffias, quando hablò con el que quando hablô con los otros. Respondemos, que profetizo el Messias hablando con el. porq el auia de ser su progenitor. Iten, porque los Ifraclicas (como dize Iofepho) tomaron este nobre Iofeph. de Iudios del tribu de Iudas, def. L.II. ano de el dia que salieron de Babylonia tiquita. dende estucieron cautinos, por ra- tam c. s. zon, que esta tribu llegó primero a la tierra de Iudea. Y por esta causa les quedò el nombre a ellos, y a la pronincia Finalmente, porque hablando con folo Iudas por fynedoche pudo hablar con todos los Iudios. Esta exposicion es de S. Iusti- S. Iust. no martyr enla apologia 2. De San S. Chryf Chrysostomo in Gen. 49. De San S. Athe. Achapasio lib. de incarnatione verbi, de S. Angustin lib. 18, de Cini. tate Deicap. 45. de Eusebio Celariense lib. 3. de Demonstr. Enang. cap. 2. de S. Thomas, o del Author S. The. de la postilla in Genesim, y de algunos modernos.

S. Aug. Enfeb. Cafar.

CAPITVLO. II.

Ponese otra profecia de Da niel del tiepo señalado para la venida de Christo. accipiat percasu

DAN. 9.

Little day

Cafar

2. 工作的

Tra profecia moycelebre en esta materia del tiépo de la venida de Christo tenemos en el c. 9. de Daniel, por estas palabras. Animaduente sermonem, & intellige visionem septua. ginta hebdomades abbreniate funt super populum tuum , & super vr. bem fanctam tuam, ut confummetur pranaricatio, & finem accipiat peccasum, & deleatur iniquitas, & addu. catur institia sempiterna, & implea. sur visio, & prophetia, & ungatur fanctus fanctorum: Scito ergo , & a. nimaduerte ab exitu fermonis, vt iterum adificetur Hierufalem, v fge ad Christum Ducem, hebdomades septem , & hebdomades sexaginta due erunt : & rur sum edificabitur platea, & muri in angustia tempo - 43 - 11 - 13 rum. Et poft hebdomades sexaginta SAME C. S. dnas occidetur Christus, & non erit eius populus, qui eum negaturus est: Et Ciuitatem & fanctuarium difsipabit populus cum Duce venturo: & finis eius vatitas, & post finem belli Hatuta desolatio. Confirmabit autem padum multis hebdomada vna: 6 S.IEE in dimidio hebdomadis deficiet hoftir, & facrificium; & erit in tem-Edibe. plo abominatio desolationis: & us JE 28 que ad consummationem, & finem S. Aug. perseuerabit desolatio. 是明年初。

Hasta aqui son palabras del Arcangel San Gabriel, ditas al propheta en el tiempo del cautinerio de Babylonia . Donde primeramente suppongo, que habla de la venida del Messias, aunq algunos Rabinos modernos lo niega pertipazmente, por le veré conencidos co esta prophecia, tata es su cegue dad. Estos se refutan muy facilmente por aquellas palabras, Vi con ummetur pranaricatio, & fineme accipiat peccatum, & deleatur ini-

quitas, & adducatur institia fempiterna, & ungatur Sanctus Sancto. rum. Que llanamète muestran, ha blar del Mellias : porque no fe pueden explicar de promiessas teporales, yexteriores, ni pueden copetir a algun puro hombre. Y por otra parte quadran a Christo nue. ftro Redemptor excellentemente, por quanto el es fanto de los fancos,y vngido oleo latitia pre participibus suis, como lo propherizò David obesup exit logoA i

De mas desto (como noto bien Eusebio Cesariense) en la Escritura fagrada, aunque muchos fe llamen fantos; ninguno puro hombre se liama Sanctus Sanctorum, Santo de los fantos, porque esto compise folo a aquel, que es fanto por fi,y no accidentalmente. Ycomo sea principio de toda la fantificacion, se llama Sanctus Sanctorum, como en el Apocalypse se llama Rex Regum, & Dominus domimantium. Affi tanbien compite folamente a Christo llamarfe Insti. tia sempiterna, porque eles nucltra justicia, nuestra sanctificacion, y redempcion . Y (quanto en fi fue ) destruyò el peccado, satisfaziendo por el con perfeta justi-

Itèn, aquellas palabras. Pt impleasur, seu signetur visio, & prophetia, se complieron después que Christo vino, y affi lo dixo el mismo Christo. Lex, & propheta víg Matt. 18 ad Ioannem, porque (como noto San Chryfostomo, y Tertulliano) antes de venir Christo al mudocra muy ordinarias las reuelaciones profeticas, por quato de ordinario tenian respeto a el . Mas despues de su venida, complieronse las antiguas, yceffaron las nuenas: y efto quiere

Pf.440

Eufeb. Cafar. 6.8.de. moult. cap. 8.

> Apor. 6 19.

> > sep.a.

· \$ dos

JE STEM

Matt. II

Toleph.

lz. de

bello Its.

daico c.

16.

quiere dezir aqui Daniel en las palabras,Vi impleatur seu signeturvifio. & prophetia. Y Christo en aquellas, Lex, & propheta vique ad loannem.

Tanbien le vè quan disparatada es la interpretacion de algunos pertinazes Rabinos, que dizen en aquellas palabras, Post sexaginta duas hebdomadas occidetur Christus, averse de entender Herodes Agrippa, que dizen fer muerto en tiempo de Tito, quando se destruvò el templofegundo. La razo es, porque ni Herodes fue entonces muerto por los Romanos, como dize Iosepho,nisaunque fuera mu erto entonces ) le conuenia el nobre de Christus Dux, pues no era vngido con gracia, ni con olco, ni le convenian otras cofas contenidas en esta profecia, donde se dize, que por la muerte del Christo, de que habla. Consumabitur prauaricatio, & finem accipiet peccatum, y que, non erit eius populus, qui eum negaturnseft; porque los Iudios negaron a IESVS Nazareno, y no a Herodes. Finalmente, que se entienda esta profecia del Messias, tienenlo expressamente muchos Rabinos citados por Galatino, libro quarto desde el capitulo quatorze adelante.

Suppuesto pues, que habla de Christo esta profecia: de dos abfurdos no pueden escapar los Iudios : o de dezir que la profecia es falfa (y esto no diran ellos, pues todos convenimos en aprovar el teflamento vicjo)o en dezir, que las setenta hebdomadas de Daniel no fon acabadas, y esto no pueden ellos dezir. Para lo que suppongo, que estas semanas no son de dias, ni de semanas, ni de meses, sino de

anos: porque a no fer de anos, claroestà, que es venido el Messias. pues en poco tiempo se acabanao. Ni paresca nueuo nombrar semanas de años: porque tenemos defto exemplo en la fagrada Escritura. Enel Genefis fe dize de Iacob, Gen. 29. que passada vna semana recibio por muger a Rachel, hebdomada transacta Rachel duxit vxorem, la qual (emana tenia fiete años, como confta del mismo texto, ibi: Hanc Len.25 quoque dabo tibi pro opere quo feruiturus es mibi septem annis alijs. Iten, en lo Leuitico. Numerabis quoque tibi septem hebdomadas annor um, que es lo mismo que quarenta y nucue años, &c. Santifica bisque annum quinquagesimum:

De mas desto, hebdomadas de meses, ni de semanas, no se hallan en la Escritura, ni tanbien se hallan otras que lean de mas tiempo que de siete anos. Por donde sin duda le deue dezir, que estas hebdomadas de que fe habla en esta profecia (on de anos.

Ni haze mucho al caso, para la verdad de fer ya cuplida la profecia, feren los años folares de trezi entosy feféta y finco dias, y feis ho ras: o lunares de treziétos y fincoé ta y finco dias, porque de vnos, y de otros víauan los Hebreos: auna que reduzian los lunares a los folares anadiendo los dias de dos

en dos, y de tres en tres años: q devna, y de otra manera el tiempo se ha cumplido. (कर्न नेका

ver verteen mean bedeat for te

femanas en el ciepe o el Algelre-

V 2 CAPI reds insen, 'gab en menan effes

CAPITVIO.

Quando se començaron, y acabaron las semanas de Daniel.

Esta vna difficultad, que es aueriguar como se cumplió precifamente este tiempo quando Iclus Nazareno vino al mundo, y de donde se principiaro y tunieron fu fin estas hebdomadas. Para esto se deue supponer, q fucron continuas, yno interruptas, porque de otra manera, ni feria el tiempo cierto, ni daua señal cierta en ellas el Angel a Daniel : ni tan poco se puede sustentaresto, estado en el rigor de las palabras. Por donde lo mismo fue dezir el Angel dentro de fetenta hebdomadas acaescera esto; que dezir : despues de passados quatrocientos y nouenta años. Supponese canbien, que fueron las hebdomadas iguales en los años por las milmas razones dichas de la certeza desta profecia, y rigor de las palabras.

Acerca pues deste punto, vnos dizen que las femanas empeçaron en el tiempo en que fue reue. lada a Ieremias la libertad del pue ler. 29. blo, y la restauracion del templo, ibi. Hac dicit Dominus cum caperint impleri in Babylone septuaginta anni, visitabo vos, & suscitabo super vos verbum meum bonum , & reducam vos ad locum iftum, &c. Otros dizen, que enpeçaron estas semanas en el tiépo q el Algelre-

nelò esto aDaniel. Y deste parecer . es Origenes referido por San Hieronimo, y Tertulliano Contra Iudaos. Otros dizen que en el primero año de Cyro, y deste parecer es Clemente Alexandrino. Otros, que en el fegundo año de Dario Hystaspis . Otros que en el septimo año del mismo Dario. Otros, que en el vigessimo año de Artaxerxes. Y esta vitima sentencia es de Iulio Africano, Theodoreto, Ruperto, Beda, y de algunos modernos. Y fin duda aucriguando, que quadra la conputació de los años: esto es mas conforme a la letra, porque dixo el Angel, Ab exitu fermonis, vi iterum adificetur Hiernsalem, que fue lo mismo que dezir: desde aquel tiempo en que se diere licencia para recdifficaren su Ciudad despues del cautinerio, el qual se diò en el ano veinte de Artaxeixes, como lo prucuan los Authores desta opinion. Porque hasta alli solamente se tenia hecho mencion de la reedificacion del templo en tiempode Cyro, y Dario. Esta opinio es tanbien del Padre Francisco Suar.t.I

Esto es quanto al principio de in 3 p. las hebdomadas. El fin dellas de. difp. t. termino el Angel en aquellas par fedt.2. labras . V fque ad Christum Ducem hebdomades septem, & hebdomades sexagintadua, & post hebdomadas sexaginta duas occidetur Christus. Quando dize: Poft hedomadas fexaginta duas occidetur Christus, suppone las fiere de que tenia hablado, dividiendolas (more hebraico) de las otras, y aun more prophetico, y enigmatico, para dar a entender el tiempo que tenia de durar la reedificacion del tem-

plo,

Telenb.

1 2 60

belle la

dateo z

16.

0

plo, y affi quizo dezir, que passadas sesenta y nueue hebdomadas, en la septuagessima semana seria muerto Christo. Y aquellas palabras Vsá, ad Christum Ducem, no significan el tiempo del Nacimiento de Christo, sino aquel, en que empeçò a se manifestar, y a predicar a los hobres, que sue cerca del trigessimo de su edad, quando en su baptismo sonó aquella bòz del Padre: Hic est Filius meus dilessus: o quando empeçò a hazer milagros publicamente en las bodas de Canà de Galilea.

Ioan. 2.

Matt. 3.

Aquellas palabras . Confirmabit autem pactum multis hebdomada vna, & in dimidio bebdomadis deficiet hoffia, & facrificium, fignifica que Christo nucstro Senor, en tiépo de tres años y mediò, poco mas o menos, tenia de predicar, estable cer, y cofirmar fu nucuo testamie to, yley de lagracia : cofirmadolo, digo, primero con milagros. y defpues con su muerte, para la qualte nian de ler excluydos los facrificios de la ley vieja. Y desta media femana se puede entender, que fue la primera parte de la septuagessima, de que habla Daniel, o la vitima, conforme quedare mejor diziendo con la Chronologia.

Vn argumento se puede hazer contra este sin, y termino de las hebdomadas, que auemos señalado, que es dezir el Propheta. Non erit eius populus, qui enm negaturus est, & Ciuitatem. & sanctuarium dissipabit populus cu Duce venturo. Donde trata del castigo, y destruicion de la Ciudad, y templo: lo que todo sue quarenta años despues de la muerte de Christo. A esto se responde, que consideradas bien las palabras, no dan a entender, que esta

PROG

te castigo vuniesse de suceder detro de las setenta hebdomadas; ni el Angel en ponerlas, guardò la orden del tiempo en respeto de las cosas que anía dicho: mas quizo el Angel renelar todo a Daniel, por satisfazer al desse que tenia de sa ber el estado suturo de su pueblo. No negamos con todo esto, que aquella exposicion que pone el castigo del pueblo, y destruicion de la Ciudad, y templo, por termino de las hebdomadas se puede muy bien desender.

CAPITVLO. IIII.

Hazese la computacion en los años de las hebdomadas de paniel.

Agamos aora la conputació de los años en que cue rieron estas seteta hebdomadas, el qual punto depende de historias. Lo que ay cierto es, que ellas empeçaron durando la Monarchia de los Perfas, y se continuaron por el tiempo todo que durò la Monarchia de los Griegos, y finalmente fe concluyeron quafi en el principio de la Monarchia de los Romanos. Desta vitima Monarchia consta, que desde su principio hasta el baptismo de Christo vuo fincoenta y nueue anos, a faber, quarenta y quatro del Imperio de Augusto Celar, y quinze de Tiberio Cefar, en lo qual tiempo Christo nuestro Senor fue baptizado, como dize S. Lucas.

V 3

E

El Imperio de los Griegos, que empcçò en Alexandre (conforme la commun sentencia )duró trezientos y dos, o tres años. Conprehendendo en este numero seis, o nueue anos, que Alexandre viuiò despues de alcançada la Monarchia. Lo dicho es de Enfebio Ce. farience en su Chronica : de Beda libro De fex atatibus, y de otros antiguos. Puesto q Iuan Annio, y algunos con el contradigan. Pero la historia de Iuan Annio no riene authoridad alguna, como nota el Padre Xuares, porque se funda en falfos Authores.

El tiépo q durô la Monarchia de losPersas, es cofa incertissima, por q la Escritura sagrada no lo dize, y los Authores q dello escrivieron, variaron muche; porque vnos dizen que duró menos de cien años: otros, que durò duzientos, yfincoenta. Y entre estos dos estremos. fenalan otros otra cuenta. Vnos ciento y ochenta, otros, ciento y nonenta, otros, duziétos y quinze, Eusebio Cefariense, pone duzientos y treinta. Por donde se vè qua difficultofa cofa es aueriguar elfin, y principio destas hebdomadas. Con todo effo, sea lo que fuere, basta lo que consta, para saber la verdad, de que es cumplida ya la profecia de Daniel, y seren acabados los quatrocientos y quareta y nucne anos de las hebdomadas. Y efto basta contra los Iudios, para no tener desculpa alguna de su incredulidad.

Algunos Rabinos, viendose apretados co las razones de los Catholicos, porque no les quedasse por dezir disparate alguno, recurré a hebdomadas de Iubileos. Pero llanamente se vé, que delirans por

que a ser los Inbileos de siete anos (que eran los menores) hazen fumma de tres mil y quatrocientos y treinta años : y fi (on Iubileos mayores, que tenian fincoenta anos, hazen fumma de veinte y qua tro mil y quientos años. Y conforme a esto no tienen los Iudios,para que esperar su Messias desde aqui a mil, y trezientos años, estado ellos en su primera opinion, o desde aqui a veinte y dos mil, estado en la seguda. Gra miseriaespe rar por remedio ta tardio, yta falfo No ven, ni cosidera estes cicgos aquella priessa que los prophetas dan aentender acerca de la venida del Meffias, porque Malachias, dize. Ecce ego mitto Angelu men, 6 praparabit viam ante faciem meam, & statim veniet ad templum fanctu cap. I. fuum dominator quem vos quaritis, & Angelus testamenti, quem vos vultis, ecce ventt dicit Duminus exercituim. Donde es mucho de notar aquella palabra Ecce repetida Ecce venit, Ecce venit, y la palabra statim muestra maspriessa de la que quieren los Iudios con fu interpretacion de las hedomadas.

Iten, Isayas dize, Iuxtaest falus mea, vt veniat, & institia mea, vt reneletur, la qual profecia entiéde RabiMofes en suBeresith predica torio delMeffias,y dize que fe llama aqui Iustitia, affi como Daniel le llamo Iustitia sempiterna. Donde es de notar la palabra Ineta, q Zach.9 muestra bien esta priessa. Iten Zacharias dize. Exulta fatis filia Sion inbila filia Hierufalem, Ecce Rex tuus venit tibiiustus, & saluator, & ipse pauper ascendens super asinam, er. Tanbien este profeta co la palabra Ecce muestra priessa. Las demas profecias a este proposito

dents, r

Ifa.c. 6.

bou-

ponderaremos en otro lugar.

La computacion de las hebdomadas, estando en la opinion de los Hebreos acerca de las vidas de los Reyes, es en esta manera. Supponese primeraméte del Talmud lib. Haraschin, que el segundo templo durò quatrocientos y veinte años. Supponele mas, q Cyro reynò treinta años, fegun Iosepho hijo de Gerion, de quien anda vn tratado de De Bello Indaico en el t. 5. de la Bibliotheca. Esto suppuesto seguiendo la cuenta de los Hebreos, començando las femanas en en el quarto año de Sedechias, q fue el duodecimo de Nabuchodonosor, desde el año duodecimohasta el quadragesimoquinto, que fue el vicimo desu gouierno: hazen suma de treinta, ytres años. Despues del qual reynò Euilmerodach veinte y tres anos. Luego Balthazar tres anos. Luego Dario dos anos. Despues deste, fue Cyro treynta años. Luego Affuero catorze años Su successor Dario, que acabo el templo reynò feis años. Haze fum matodo esto, de ciento, y treze años. Si a estos se añade quatrocietos y veinte, que conforme al lugar del Talmud citado, dutò el téplo, hazen lumma de quinientos y treinta y vno: y facado defta cuenta quarenta y dos anos, que vuo despues de la muerte de Christe, hasta la destruicion del téplo: quedan quatrociétos y ochenta y nue. ne anos. De manera, que conforme a la coputació de loshebreos, queda esto diziendo con el tiempo de las hebdomadas de Daniel, porque haze fumma de setenta semanas menos vnaño.

Otros cuentan de otra manera dando mas años en el gouterno de los Reyes, y enpeçando las femanas, y rematandolas de otra manera. La computacion suzodicha es la de los Hebreos. Y puesto que no sea cierta, y se deua hazer de otra manera, esto no nos perjudica al argumento que centra ellos hazemos, que es ad hominem. Qua ti mas, que Niculao de Lyra, Paulo Bergenie, Vatablo fobre el nono capitulo de Daniel, y Galatino, hazen la computació desta manera. Gal.l.4.

Denefe aducitir, pero que vn a. c. 16. no, ni dos, ni aun mas, no se deuc tener por cantidad notable, aunq falte, o lobre en la luzodicha conputacion, y en las demas, que legu otras opiniones le hazen, porque dello tenemos buenos exemplos en la fagrada Eicritura. Primera- Lib. 3. mente se dize, que Dauid reynò Regum quareta anos, a faber, tres en He. cap.2. bron,y treinta y tres en Hierufalen: y con todo esto en el segundo Gen.c. libro de los Reyescap. 5. le dize, 15. que reyno quaréta anos y seismefes. Iten, dixo Dios a Abrahan, q fus descendientes serian perigrinos en tierra agena quatrocientos años, el principio de los quales anos(conforme dizen los Dotores communmente) fue quando naciò lacob; y el fin quando moses facò a los Hebreos del Egypto; y con todo esto consta de la Escritura, q este tiempo contiene quatrocientos y finco años.

El tercero exemplo tenemos en el cap. 11. de los luezes donde Icphre affirma, que la tierra que eftaua desde el Arnô hasta Ieboch fue posseyda de los ludiostraquila Ind. II. y pacificamente por espacio de trezientos años, y enpeçole a polfeer en el quadrage fimo ano de fpues de la salida del Egypto, como

V 4

Num. c. 21.722.

0

se fignifica en el libro de los Numeros: y contodo esto desde aquel tiempo hasta que Iephte gouerno, fife contaren los años folamente en que el pueblo Hebreo fue gouernado por Iuczes, dexando los anos de los cautiuerios, que tuvieron, hallaremos, que vuo folos duzientos, y letenta anos. Por donde quando Icphte dixo trezientos años, tomo el numero perfeto por el imperfeto: quiero dezir el centenario por el septuagenario. Peró fi se contaren los años, que tunició Iuezes, juntamente con los, que est unieron cautinos sin tener quié los gouernaffe, hallaremos que fue ron trezientos y quarenta años, por dende consta, que de vna manera, o de otra, no hizo Iephte mencion del numero menor. Esto dixe aqui para que en qualquiera de las opiniones, que le hiziere la computacion, no se haga caso de dos, ni de tres anos, aun que falten, ô fobren, porque no vienen en confideració en respeto del numero mayor, que en esto se accomodò el Espirito Santo al commun modo de hablar vzado entre los hombres, como tanbien se accomodò en los terminos, y palabras, affi proprias, como de tropos, y figuras.

CAPITVLO. V.

Prueuase la venida del Messias por el tiempo que señalô el Propheta Aggeo de su venida al segundo templo.

L Propheta Aggeo dixo Dios estas palabras Loque-

re ad Zorobabel filium Salatiel Duce Iuda & ad Iesum filium Iosedech Sa cerdotem magnum & adreliquos populi, dicens; Quis in vobis est derelictus qui vidit domum iftam in gloria sua prima! Et quid vos videtis hanc nune? Nunquid non ita eft, quafi non fit in oculis veftris! Et nuc confortare Zorobabeldicit Dominus, & confortare Iesu fili Iosedech Sacer dos magne, & confortare omnis populus terra dicit Dominus execituum, & faciet, queniam ego vobiscum sum &c. Quia hac dicit Dominus exercituum: adhuc vnum modicum eft, 60 ego commonebo, Calum, & terram, mare & aridam, & moueboomnes ge tes & venict de sideratus cunctis getibus & implebo domum istam gloria, dieit Dominus exercituum, Mcis est argentum, & meum est aurum dicit Dominus exercituum. Magna erit gloria domus istius nouissime plusquam prime. Et in loco isto dabo pacem &c. Es de faber, que andaua los Iudios muy desconsolados, qua do trabajauan despues del cautine. rio de Babilonia en las obras del segundo templo, porque vian quato inferior quedaua al primero, que los Chaldeos auian destruide: y en esta conjuntura hablò Diosa Aggeo,y le dixo, que animaffe al Capitan Salatiel, y a Iesus hijo de Iofedech summo Sacerdote, y a todo el pueblo, y que tuuiessen buen ani mo, y trabajassen en la obra del teplo con guito, porque aquel fegundo templo auia de ser masglorioso que el primero, por quanto desde allia poco tiempo auia de embiar el desfeado de todas las gêtes, q cra el Meffias, el qual con su prefencia authorizaria aquella cafa: v para que les hiziessesso mas possible, dixo, Meum est argenin, & auru, efto

esto es : tengo en poco el oro, y plata: ni fon estas las riquezas prin cipales que tendra este templo, y luego les diò vna feñal clara por donde conociessen estavenida del Messias. Aurà, dize, vna grade alte racion en el Cielo, y en la tierra, y todas las gentes se moueran, &c. Excellente profecia, y clara fe-

nal para los Hebreos se quiziessen

disponerse para percebir la verdad Es pues cofa llana, que habla aqui de lavenida del Messias, aquié llama Desideratus cunctis gentibus. desfeado de todas las gentes, porque auia de ser vniuerfal Redeptor del mundo : y affi de todas las gentes era desfeado, no por acto elicito, pues pocos gentiles tenian fé, y esperança del; sino, que es aqui lo mismo Desideratus, que destderabilis, idest, digno de ser dessea. do, y affi fe llama, Totus defiderabi. lis Hebraice, Totus ipfe desideria : y al modo que dezimos, que la tierra feca deffea agoa, affi podemos dezir, que los coraçones secos de los Gentiles desseauan al Redemptor. O tanbien le llamo desseado de lasgentes, tomando lo preterito porel futuro, para mosttar la certeza de la profecia, como es ordinario en los profetas. Y alludio a-Gen. 49 qui Aggeo a la profecia de Iacob, Ipse erit expectatio gentium. El sorà la esperança de todas las gétes. La version de los setenta, dize. Venient electa omnium gentium, y haze elmilmo fentido: o porque el mismo Christo por razon de tra her configo todos los bienes fellama Electa en el plural Scilicet bona: o porque la palabra Electa le refiere a las gentes, de manera, que se profetize aqui la venida del Meffias en la effecto, que es la conuerentende.

fion de la gentilidad. Esto aducrti. porque aunque los Rabinos antiguos entendieron este lugar deh Messias, como lo prueua Galatino. Gal 1.4. con todo esfo, los Rabinos moder cap. 9. nos, por el desseo que tienen de se opponer a la verdad, y por la fed can grande, que el infernal enemigo les dà de buscar mentiras, y enganos con que se condenen,andan aqui contrapunteando, ybachilereando: y affi dizen, que habla aqui el profeta de la venida de las gentes con desseo para ver el templo. Pero confutantos muy bien los doctos en lo Hebreo, y les muestran como su exposicion no puede estar con la gramatica: porque la palabra Hebrea, que fignifica delleo, está en el regimen, por donde la que fe figue, Hagoim, es genitiuo, y por esto no puede dezir, vendran las gentes con desseo, sino, vendrá el desseo de las gentes.

Suppuesto lo dicho, prueuase fer cumplida esta profecia. Primeramente, por aquella palabra: Modicum dicha en aquella occasion, en que la dixo Aggeo,a faber, para consolar los Iudios que trabajanan en el fegundo templo, y no podia confolarlos bien, fi aquel Modicum fignificalle muchos mil años. De fuerte que dado que por la Eferitura se pruene, que la palabra Mo. dicum puede fignificar espacio de mas de mil años, con todo esfo, en effe lugar, por razon de las circunstancias dichas no significa canto. Confolalos pues el Profeta co dezir, que passado poco tiempo vendria el Meffias, el qual con suprefencia honraria, y authorizaria aquella cafa . Y esto es lo que mas fuerça dà al argumento, que se fuda en esta profecia : dezir el pro-

feta,

feta, que entraria el Meffias en este fegundo templo que edificauan: y que por este respeto seria el segundo templo mas honrado, que el pri mero. Por donde confta, q el Meffias es venido, y que entrò en aquel fegundo templo; como realmente consta del Euangelio, que predicaua cadadia en el Eterat quotidie docens in templo. Y a no ser esto assi, ya no fe podia cumplir esta profecia de Aggeo, pues el segundo té-

plo está destruydo. Malach.

Inc. 19.

cap. 3.

Con este testimonio concuerda el de Malachias, en aquellas palabras. Statim veniet ad templum Sa Etum suum, dominator, quem vos quaritis, &c. Con dezir, que el téplo es del Mellias, mueltra, que el es Dies : porque solo Dios tiene téplo suyo. Con dezir Statim mueftra priesta, como queda dicho. Condezir, que vendria al templo muestra, que estaria el templo empie,y por configuinte, que es cumplida la profecia, pues ay tantos años que el templo se destruyo.

Concuerdan tanbié las palabras figuientes del milmo Aggeo, Etim-3 Reg. 8 plebo domuista gloria. Porq el primero téplo se dize ser lieno de gloria del Señor, quado la niebla, q fig nifica a Dios, appareciò dentro delle però la gloria deste segundo téplo, es tanto mayor; quanto la verdad precede ala fombra, yfigura; quiero dezir quanto el milmo Dios vestido de carne lleua de ventaje a la niebla, en que era fignificado.

# CAPITVLO VI.

Como se entiende lo que dize Aggeo auerse de mouer el Cielo, y latierra con la

venida del Messias. Mue strase como fue mayor la gloria del templo Jegundo, que la del primero. Ponese una profecia de Ieremias, y otra de Isayas, que prueuan lo mismo.

Vedese preguntar como se entiéden aquellas palabras.
Ego commonebo Calu, & terram & mare & aridam, & commoueboomnes gentes, &c. Las quales parece, que le deuen entender de la segunda venida. A esto seresponde, que estas señales mismas vuo en la primeravenida, y della se entiende la profecia. Mouieroie los Cielos, quando los Angeleslos dexaro, para venir al presepio cantar Gloria in excelsis Deo: y quando apparecieron a los pastores, acompanados de vna gran luz, como dize San Lucas. Claritas Dei circum fulsi illes: y quando vna estrella guio Luc. 2. alos Magos desde Oriente hasta Bethlen. Y en respeto del mismo Dios hecho hembre, se puede dezir, que le mouieron los Cielos como quado dezimos, muenefe todo Madrid, quando su Magestad, y an eso grandes van para otra parte.

Y aun que Dios no se mueue de vnlugar para otro, porque està en en todo lugar: con todo effo es ordinario modo de hablar de los Catholicos fundado en los Concilios, que Descendit de Calis, y vino a la tierra. Tanbien dezimos, que se mouieron los Cielos, porque apparecieron en el dia del nacimiento de Christottes Soles en Hespana, los quales poco a poco fe fueron

uniendo,

D.Th. 3 vuiendo, como lo refiere S. Thop. q. 36. mas, Galatino, y Inlio Oblequete. ar. 3. ad Vuo mas en la tierra gra monimie 3. to quando en houra de Christo se Gal.l.4. hizieron cofas ran notables, y procap. to. digiolas. Y concuerda con esto el Iul Obse Psi45. donde dize. Dedit vorem quente fuam, & mota est terra. Dominas 1. de pro- virtutum nobiscum, &c. Iten, aquedigijs c. Model Pf. 95. Commoueatur a facie 128. eins vniuersa terra, dicite ingentibus quia Dominus regnauit . De la P/.45. P/.95. milma manera se dize tabien, que Ps.77. se mouio la tierra, quando Dios PJ. 113. hizo los grandes prodigios en la falida del pueblo de Egypto. Terra mota est etenim cali destillauerut Ge. Iten. A facie Domini mota est terra. De sucrte, que quando en la tierra se ven milagros se dize mouer fc. Y que mayores, que los refe. ridos, que vuo en el Nacimiento de Christo? donyariso al supo: Pero el principal monimieto de la

tierra fue (como dize S. Gregorio Nazianzeno) la conuerfion delmu Gregor. do, la destruycion de los Idolos, y Naz. ora la acceptacion de la leyde Christo. tion.37. Fue tabié monimieto de la tierra,a quella turbacion de Herodes, y de Hierusalem quando venieron los Magos adorar a Christo, porque dize el Buangelista. Audiens aute Herodes Rex turbatus est, & omnis Hierosolyma cumillo, &c. Y quando mando matar tanta cantidad deninos, abimatu & infra, lecun.

Prodigiu dum tempus quod exquisierat à Maquina te- gis. Fue mas monimiéto de la tierpli pacis ra, aquel edicto que Augusto Ceno appro. far mandó publicar Vt describerebat Suar. tur vniuer sus orbis : y el cayer en som 2.in Roma el templo de la paz, de quie 3.p. difp. auia vn oraculo, que no cayeria, fi-14 fett. I no quando pariesse vna donzella, yall fuc. Iten, cl manar vna fucn-BAT.

te de oleo en Roma, como cuenta algunos Authores. Por todos eftos milagros, ynouedades fe dize mouerle la tierra, quando Christo naciò. Como tanbié se mouiò el cielo,v la tierra en fu muerte, quando el Sol le ecclypio contra el orden natural, y vuo tenieblas en todo el mundo, quando las piedras fequebraren, quando los fepulchros fe abricron, y quando el velo del teplo se rompio: à summo v sque deor fund lo mos occos of mi

Vna duda queda para tratar fobre lo dicho, y es que losepho dize leseph. que Herodes en el año 18. de fu l. 15. an Reyno destruyò el templo, y edi tiq c. 11 ficò otro: de donde se figue, que 616. Christo no entrò en el templo se. de bello gundo; porque Herodes gafto en c.8. efta obra nueue anos: y affi la acabô en el año veinte y siete de su reynado. Y Christo nació en el ano treinta y dos, o treinta y tres del milmo: y con efto fe figue, que la profecia de Aggeo no es cumplida. A esto fe responde, que Herodes solamente mejorò el templo en los edificios, no destruyendo el otro de todo, y assi lo confessaron los Iudios, quando dixeron . Quadraginta sex annis adificatum fuit templum hoc, &c. Siendo affi, que Herodes (como dize Iosepho) solo. Ioan, 2; gastò ocho, o nucue años en las obras que hizo en el: y aunque di- 1.15.6. gamos, que Herodes renouó todo el templo, con todo esso, porque la obra le hizo por partes, y no deltruyendose todo el edificio junto, ni la destruycion fue per se intents finola reparacion: por esto, y por causa de aquella continua succesfion, conforme al commun modo de hablar, se deue llamar el mismo semplo.

Ioseph.

Cant. 8.

De mas desto aquellas palabras de la profecia. Magna erit gloria domus ifius nouissima plusquam pri ma, no se pueden verificar del orna to que Herodes hizo en el templo, aun que le puficfe mas oro, y plata de la que tenia el primero, lo que no puzo. Primeramente porq todas las colas principales, que estauan en el templo de Salomon, por donde se llamana glorioso, mas q por el oro, y plata, faltauan en el fegundo templo como confiellan los mismos Rabinos enel Midras Sciraffirim, que es en la exposicion de los Cantares sobre aquel verso. Soror nostra paruula, & vbera non habes. Dizen que se llama aquihermana pequeña el pueblo que faliò de Babylonia, porq fue en mucho menor numero que el que saliò del cautiuerio de Egypto donde fe hallaron sciscientos mil hobres de guerra. Dize, que no tiene pechos, porque en el templo fegudo faltaron fi co cofas que vuo en el primero, a faber, el fuego del Cielo el oleo con que se vngian los Reves. v Sacerdores, la arca del teftamento, la affistencia del Espirito Santo, y el Vrim, y Tumim. Lo milmo consta de lo que trata Ga-Gal 1.4. latino, y Genebrardo anno mundi 3640. y lo pondera muy bien San Chrylostomo · Vease tanbien Io-Cry of. sepho donde dize. In intima temorat . 3 . pli parte, quam (cilicet fancta fancaduer . torum vocamus, nihil prorsus eras Indees positum. Ioseph.

Gran gloria fue del primero télib.6. de bello c. 6 plo la arca del testamento, la qual le llamana. Gloria I frael, y quando

1. Reg. 4 los Philifteos la cautinaron fe dixo. Gloria Dei traslata est ab Israel:

ler.c. 3. y esta faltò en el segundo templo, como Icremias lo profetizó ibi.

Non dicent vltra area testamenti Domini, neg, ascendet super cor, neque recordabuntur illius nec visitabitur ner fiet vlira, y le collige del Heb. o. 4.c.del primero libro de los Macha beos. Grande gloriaera el propicia torio; y los Cherubines, a quien S. 300 la L Pablo llama Cherubim gloria: y cfto todo falto en el fegundo tem- - ang sh. plo como consta de lo dicho. Pues fiédo esto affi, como se puede dezir, que la gloria del segundo templo fue mayor, aunque Herodes le ornasse muy mucho, si faltana todo esto? sino es que le dize mayor, por la presencia del Messias, que Augl.18 en si recogio . Veale sobre esto S. de Cin. Augustin.

De lo dicho se collige la locura de los Iudios en esperar otro templo en que se cumpla esta profecia. Dan. 9. Primeramente, porque Daniel, dixo que su destruycion perseucraria hafta el fin. Erit in temple dize, 6bominatio desolationis, & vsg, ad cosummationem , & finem perseuerabit deselatio: como bien lo mostrò la experiencia en la occasioni que aun con braco de vo Emperador como Iuliano le quiziero leuatar. Y este perpetuo assolamieto del templo se prueva tanbien con esta profecia de Aggeo, donde llamaal fegundo templo, Domus nosilsima, cafapostrera.

Pero digo mas, que en caso dado,y no concedido, que edifiquen los Iudios tercero, y quarto téplo, ya en ellos no puede cumplirle la profecia de Aggeo, el qual hablò del fegundo templo en que los Iudios trabajauan, quando esto profetizo para los animar, y esforçar al trabajo como queda dicho; y mal podia el profeta confolar a los que trabajanan en el fegudo téplo.

2/.45.

1.99.

21.77.

2/.112.

c.35.45

d 48.

Wer or

## ## 25°

Prodes

1 5. 图象线图

pli pacie

W. Car.

con las profperidades, y glorias, que los Iudios esperan en el tercero, que nunca veran. Esta razon tiene gran fuerça.

Ier.c.30 A lo dicho podemos añadir el testimonio de Hieremias en estas palabras . Hac dicit Domi. nus, Ecce ego convertam conversionem tabernaculorum Iacob & tectis eins miferabor, & adificabitur Ciuitas in excelso suo, & templum iuxta ordinem suum fundabitur, &c. Cofa llana es que habla aqui el Propheta de la edificacion del segundo templo, pues hasta entonces no tenia auido mas que el primero: y luego añade hablando del mismo tiempo. Et erit Dux eius ex eo, & princeps de medio eins producetur, idest : Entonces el messias nacerá del pueblo Israelitico. Y affi lo dize la interpretacion del Paraphraste chaldaico. Messias eorum de medio eorum reuelabitur.

Hier.l. I contra Indees cap. 2 1/4.0 9.

Hieronymo de Santa Fè, y otros dizen, que tanbien se seña. lò el tiempo de la venida del mesfias en aquel mem ferrado, que puso Isayas, quando trató del Imperio del messias ibi. Multi. plicabitur eius imperium, donde (como lo diremos en otra parte)en la palabra Lemarbeh, se pone la letra Mem serrada en medio de la dicion contra la Grammatica Hebrea . Y fignifica esto, que desde el año en que Isayas prophetizò esto, hasta la venida del Messias se passarian seiscientos anos; porque aquel Mem ferrado esto fignifica, segun dize Rabi Elias Aleman en su libro llamado Camino de las effradas de la sciencia. Y assi lo tiene la

arte Hebrea de Bellarmino, y otras, y hazen la computacion cierta, aunque por diuerfas maneras, figuiendo cada vno fu opinion en el modo de contar. Otros mysterios, y fignificaciones deste Mem serrado pondremos en otros lugares desta nuestra Demonstracion Euangelica : porque verdaderamente, es lugar mylte-

CAPITVLO: VII.

deuen entender Como Je Ilayas, y Micheas, quando dizen que la venida de Christo al mundo (erá in nouiffimis diebus.

L Propheta Isayas, dize - affi. Erit in nouissimis diebus, praparatus mons domus Domini in vertice montium, & eleuabitur super omnes colles, & fluent ad eum omnes gentes. Y Micheas. Et erit in nomissimo dierum, erit mons Domini praparatus in vertice montium, & sublimis super colles, & fluent ad eum populi, &c. Consta destes dos lugares, que el tiempo de la venida del Messias será Tempus nouissimum, que es el tiempo vítimo. Es menester ver aora que tiempo vitimo es este, porque no se engañen los X He-

Mich. 60

Hebreos penfando no aucr de venir el messias fino en la fin del mundo.

A esto digo, que el tiempo nouissimo de que estos prophetas hablan, ya vino. Para cuya intelligencia se note, que en el hebreo esta Acharithiamim, idest Posteri. sas dierum, tiempo que ha de venir. Y la palabra Acharith ie dize de Acharon, que es lo mismo que Po Herius, yalli Acharith quiere dezir Posteritas, aunque sea posteridad de hijos, como consta de Hieremias capitulo diezyfiete, y del Deuteronomio capitulo treinta y dos. Por donde quando I fayas y Micheas dizen, que vendrá el Meffias. In nouissimis dierum, quie re dezir, en el tiempo postrero. No que sea postrero de tal modo, que no aya otro despues, sino que se lla ma postrero en respeto del tiempo de los Prophetas: y porque fue mucho despues de losque del profetizaron lamafe Nouissimum.

Tenemos desto algunos exéplos. Primeramente en Daniel se dize: Dan. c. 2 Indicanit tibi, Dens, qua ventura funt in nouissimes temporibus. Llama Daniel Tempora noui/sima, aquellos tiempos en que florecieron los Perfas, Griegos, y Romanos, y juntamente a los dias del Messias: porque el sueño de Nabuchodonosor de todo esto era-Gen. 49. en fu muerte, tenemos fegundo

En las Prophecias que Iacob dixo exemplo Congregamini, inquit, vt annuntiem que ventura sint vobis in diebus nouissimis, ideft, en los tiempos venideros, y dende aqui a muchos anos. Y confirmate esto mas, porque lacob profetizò en fu muerte muchas colas que no pertenecian al tiempo del Messias.

finò al tiempo de sus proprios hijos. El tercero exemplo està en las palabras que dixo Moyfes. Ouur Deut. 31 rent vobis mala in extremo tempore quando feceritis malum in conspectu Domini &c. hebraice, pro extreme tempore, Acharith jamim. Como en Ifayas, y Micheas; y no pueden negar los ludios que esta pro phecia se verefica, o del cautinerio de Babylonia, y del cautiucrio, y castigo presente: y con todo esfo, dixo Mofes que seria esto, Acha. rith jamim extremo tempore, oin nouissimis diebus. Luego estas palabras, no siempre significan eltiempo postrero de todo, allen del qual no aya otto tiempo. Y confirmase mas, porque si la prosperidad, que Isayas y Micheas prophetizan coincide con el tiempo en que Moies dize, que tendran males , y castigos ; manifestamente fe figue implicacion, pues son cosas contrariasen el milmo tiépo, y en respeto de los mismos subjetos. Finalmente, el Apestol San Pablo dixo: Nouissime diebus iffis loquutus est nobis, Deus in filio,idest, Hebr. I. despues que no hablò por los Prophetas nos hablò por su hije.

Tanbien podemos dezir que fe llama el tiempo del meffias, nonissimi dies, y tiempo postrero de todos en respeto de la Républica Indaica, y de la ley de Moses, que entonces se acabò: y se figuiò la Républica Christiana, y la ley Euangelica. Esta exposicion es de Eusebio Cesariense, y de Iuliano Eus. Ca. Pomerio Arçobispo de Toledo. sar. l. 3. Ni paresca difficultosa cosa llamar de demo el testamento viejo a les tiempes #r.c.1. del messias dies nouissimos, porque Iul. Poen esto concuerda tanbien con el mer.l.I. nucuo, como vimos en S. Pablo, contra

wbi Indaos.

I. Ioa 2 vbi Supra, y San Ivan dize. Nonifsima hora est, & sient audistis quia Antichriftas venit, nunc Antichri-Sti multi facti funt, unde scimus quia nouissima hora est: y conforme acfto, llamafe el tiempo del Messias, Tempus nonissimum, porque es la postrera edad del mudo, y su vejez. Y assi como la vejez del hombre, aunque tenga mas años, que cada vna de las otras fus edades, con todo esfo es la postrera. affi la vejez del mundo, y la poftrera edad en que Christo vino, aunque tenga mas años que las otras edades, que la precedieron, no por esso de xa de llamarse propriamente Tempus nouissimum.

Vhimamente digo, que si les Iudios dizen que el Messias ha de venir en la fin del mundo, de modo, que no aya mas tiempo alguno despues de su venida: para poco puede feruir su venida al mundo, pues no quedatiempo, para gozar de su dotrina, para guardar su ley, y para aprouechat de su exemplo. Pero, lo que mucho deue confundirlos, es que en el Sanedrin cap. Chelec se dize que el mundo tiene de durar seis mil años: dos mil fueron antes de la ley : dos mil en la ley, y dos mil despues de venido el Messias. Luego deuen confessar, que aunque aya dos mil años despues de su venida, con

todo esfo, el tiempo en que viniere, sellama Tepus no. vissimum y Dies nouisfimi, en estes lugases de Isayas, y Micheas. 44.30

CAPITVLO: VIII.

De que manera se deuen explicar estas palabras de Ifayas, y Micheas. Erit præparatus mos domus Domini invertice montium, & clenabitur super colles.

A segunda duda de los Iudios fobre estas profeciases que le dize en ellas que, eris praparatus mons Domini in vertice montium & eleuabitur super colles. Scrà preparado el monte de la casa del Señor en la cumbre de todos los montes, y ferà leuantado scbre todos los collados. Y assi ponen esta duda, diziendo: hasta oy no se ha visto que el monte en que el templo estana fundado creciesfe mas de lo que antes era, luego como dezis (cr venido el Messias? A esta pueril duda se responde, q no hablan aqui estos profetas del monte material, fino del Messias, que es monte espiritual in vertice montium, idest, mayor que todos los Angeles, y Santos, y que todos los Reyes, y Principes del mundo: y alsi como el templo de Salomo estaua edificado sobre el monte Moria: assi la Iglesia, y todo su espiritual edificio, estriba sobre Christo N. Senor, conforme aque- t. Cer. llo de S. Pablo. Fundameium aliud 3, nemopotest ponere preter id qued po situ est quod est Christus lesus, &c.

Pruevase bien que el Melsias fe llame monte, por lo que dize adelante el Propheta Isayas . Ibunt populi multi, & dicent, venite & afcendamus ad montem Domini, & ad domum Dei Iacob, & docebit nos vias suas, & ambulabimus in semitis

Xz

eins .

Dan. 2.

eius, quia de Syon exibit lex, & verbum Domini de Hierusalem. Si cl Propheta hablara del monte material, no dixera, Docebit nos vias suas: porque el monte no enseña, pueses cola insensible. Y notese mas lo que dize : De Syon exibit lex, & verbum Domini de Hierusa. lem. Pregunto yo aqui a los Iudios que ley es esta que avia de salir de Syon, y de Hierusalen? No cra por cierto la ley de Mofes:porque efsa ania salido cerca de dos mil anos antes del monte Oreb. Luego esta ley no es otra sino la del Mesfias, que oy guardan los Christia-

Prucuase mas hablar aqui el Propheta de monte espiritual, y no material, por vn dicho de Rabi Salomon sobre estas palabras: El qual dize: que este monte sera mayor que todos los montes, en quanto a la dignidad. Lo mismo dize sobre aquellas palabras de Daniel. Lapis autem qui percuserat statuam factus est mons magnus, é impleuit universam terram: donde dize, que esta piedra, que se con-

Gen. 18. aquellas palabras. Egresus est la cob de Bersabè, se dize sobre aquel verso del Psalmo 120. Leuaui oculos meos in montes, que el Messias de la companya del companya de la companya del companya de la companya

Zach. c. quella authoridad de Zacharias.

4. Quis tu mons magne coram Zorobabel? y se dize ser el Messias monte leuantado, por ser mayor, que
los Patriarchas, y Prophetas antiguos. Lo qual prueuan con aquello

Isa.c.15 de Isayas. Ecce intelliget seruus meus, exaltabitur, & eleuabitur, & Ad Phi sublimis erit valde. Esto es lo que lip.2. dixo San Pablo, sin tropo, ni figura:

Humiliauit se met ipsum factus obediens wsg, ad mortem, mortem autem crucis, propter quod & Deus exaltauit illum, & donauit illi nomen quod est super omne nomen. De manera, que ser el nombre del Messias sobre todo el nombre, es ser monte sobre todos los montes.

CAPITVLO, IX.

En que se dá satisfacion a otra duda que tienen los Hebreos sobre aquellas palabras.

Fluent ad eu omnes gétes: Et: Ascéda mus ad domu Dei Iacob.

A tercera duda de los Iudios fobre la dicha Prophe-Joia, es que se dize en ella. Fluent ad eum omnes gentes, correrana el todas las gentes: y nós vemos que no todas las naciones creen en Christo Icsus : lucgo las Prophecias de Hayas, y de Micheas no se cumplieron en el. A esto fe responde, aduertiendo primero con Rabi Dauid Chimchi en fu dictionario Sciariscim en la rayz Calal, donde expone la palabra, Col, que I (ayas tiene en este lugar, Colhagoim, omnes gentes : Aduirte pucs este Rabino, que la palabra Col, algunas vezes fignifica parte, y notodo. Exemplo tenemos en el Genesis ibi. Omne fg, prouincia ve Gen. ca. niebant in Ægyptu, dize g veniana 41. Egypto todas las prouincias, a buf-

car pan, fiedo affi q no era possible que venieffen todas, fino muchas, puesmuchas estauan muy distates. Y en otra parte dize que todos los bienes dio Abrahana Isac. De-C. C. G. F. a. ditá illi omnia que habuerat, y con todo esto, no era possible darle todo. Otro exemplo: dizeloseph a su padre, y hermanos: Dabo vobis omnia bona Ægypti,idest, muchos bienes, pues no lo tenia todo 4. Reg. 8 para dar a los luyos . Quarto exeplo Initigitur Hazael in occursum eius habens secum munera, & om nia bona Damasci. No era possible, que Hazel llenasse todos los biepes de Damalco a Elifeo: pero en todos estos lugares y en otros mu chos, donde está la palabra Col,

> quiere dezir grande parte. Confirmace mas esto, porque el tropo que liaman hyperbole, y el que llaman fynedoche, fon muy ordinarios en la Escritura fagrada, como lo fon los demas: y affi quado dize Isayas, que todas las gentes vendran, via destes tropos. Y sobre todo podemos dezir, que si la palabra Omnes se tomare pro generibus singulorum, non pro singulis generum (como dizen los logicos) cofa llana es, que de todas las naciones vinieron a Christo, aunque no venieron todos los individuos de cada vna nacion: y en este sentido no es necessario recurrir a eropo, pues noay en el mundo nacion, de que algunos, o pocos, o muchos no venieffen a Christo. A csto se anade, que Micheas hablò en el mismo sentido que Isayas y dixo: Et fluent ad eum populi & pro. perabunt gentes multa de. No pufo la palabra Col, por donde lo mismo es dezir layas: Fluent ad eum omnes gentes, que dezir Mi

cheas: Et fluent ad eum omnes populi & properabunt gentes multa.

El quarto escrupulo que tienen es en aquellas palabras. Ascenda. mus ad domum Dei Iacob: la qual los Christianos no vian: porque folaméte dizen, vamos a la Iglefia: o vamos a San Pedro, o a San Pablo: y no dizen, vamos a la cafa del Dios de Iacob. Affaz de pequena duda es esta, a la qual se responde, que el mismo Dios que Iacob adorò, esse mismo adoran los Christianos en lus templos, y no otro, porque folo el tiene templo proprio, y affi aunque con la boca no vien el termino antiguo dellamar a Dios Dios de Iacob: con todo esfo in re, y con la obra lo honran, y adoran en sus templos. que tiene por todo el mundo.

### CAPITVLO. X.

Explicanse las palabras de Isayas, y Micheas. Conflabunt gladios suos in vomeres, & laceas fuas in falces,&c.

L otro escrupulo de los Hebreos es sobre aquello que dize Ilayas en el mifmo capitulo segundo, y Micheas, en el milmo capitulo quarto. Conflabunt, dize Isayas, gladios suos in vomeres, & lanceas suas in falces. Non leuabit gens contra gentem gladium. Nec exercebuntur vlira ad pralium Dize q fundicán ( qua do viniere Christo) as espadas, y haran rejas de aradosy derritiran los

P [.71.

los hierros de las lanças, y hara hozes para cegar, y que no aura mas guerra ni exercicio militar: y vendo los Hebreos, que cofa ninguna destas se ha visto quado Tesu Christo vino al mundo, infieren: luego noesel Messias. A esto se responde, que las palabras desta profecia fon metaphoricas, y no proprias, y profitizale en ellas vna gran paz, que el Messias verdadero, y pacifico Salomon configo traheria al mundo, como se vió en la noche de su Nacimiento, que los Angeles pregonaron paz, diziendo. Gloria in excelsis Deo & in terra pax ho minibus bona voluntatis. La qual paz David profetizò ibi. Orietur in diebus eins institia & abundantia pacis donec auferatur Luna. Y fue c-3. Reg. 4 sta paz figurada en la que tudo Sa-

lomon en sus tiempos. Habebat (in. Ioan. 14 quit ) Salomo pacem in circuitu, &c. Elta dexó Christo a sus discipulos ibi. Pacem relinquo vobis, pace mea dovobis. La qual ellos despuesguar daron, como confta, ibi. Multitudi. Act. 4. nis credentium erat cor vnum, o a.

nima vna.

Dezimos pues, que los discipulos de Christo. Conflant gladios in Ioan. 13 vemeres, & lanceas suas in falces, quando exercitan el amor del pro ximo, y paz que la divino Maestro les encomendo, aun con los estranos, y de naciones peregrinas . In hoc cognoscent (dixo el Senor) quia discipuli mei estis si dilectionem habueritis ad innicem, ideft, si gladios in vomeres, & lanceas in falces comutaueritis: a saber, si no vuiere en tre vosotros la espada de la discordia, ni la lança del odio, ni el dardo de la enbidia. Destas armas hablana Dauid, ibi. Filij hominum den. tes corum arma, & sagitta, & lin-

guaeorum gladius acutus. Y en otra parte. Molliri sunt sermones eins su- Ps.54. liano.

Desta misma paz hablò tanbie 1.3.con. Ifayas con otro enigma semejante traMaren el cap. vi. Habitabit, dize, lapus cionem. cum agno & pardus cum hado accubabit. Vitulus, & Leo, & ouis simul morabuntur & puer paruulus mina. bit eos: vitulus, & vr sus pascentur, 8.33%. simul requiescent catuli leonum, & Leo quafi bos comedet paleas, & delec tabitur infans ab vbere super foramine aspidis, oin cauernam reguli, qui ablactatus fuerit , manum fuam mittet Gr. No puede ler mayor ceguedad, que la de los Iudios en efta parte, porque fin duda esperan que al tiempo, que el Messias veniere, estos animales de naturale. zas tan contrarias fean amigos, y q el lobo ande junto con el cordero fin le hazer dano, y el pardo co el cabrito, el ternero con el Leon, y que los moços chiquitos fean paffores fuyos,y que los ninos fin dano suyo metan sus manos en los agujeros del aspide, y basilisco, &c. Muy materiales entendimientos fon estes, por cierto, y muy grofferos.

Pues que es lo que se fignifica en estas pababras? No le significa otra cofa fino, que aurá gran paz entre los Christianos, que guardaren bien la ley de Christo, aunque lean de diversas naciones, estados, y condiciones; y esto pueden ver los Iudios en los sieruos de Dios, q guardan perfectamente la ley Euangelica. Oygan pues los tales a fo Rabi Moyfenenlas fentencias, donde dize, que quando el Mellias viniesse no se mudaria la naturale-

za de los animales: y q quandolfayas prophetizò que el lobo estaria con el cordero, quizo dezir que los peccadores convertarian con los jultos. Y que los peccadores, y malos tengan estos nombres en la Efcritura, se prueva de Icremias, ibi. Ideiroo percussit eos Leo de sylua; lupus ad ve peram vastanit eos pardus vigilans super civitates eorum, &c.y de otros muchos lugares.

En los actos de los Apostoles, mostro Dios a S. Pedro vna sauana quadrangular, que venia del cielo, y tenia en si todos los animales ponsonofos, y mandole Dios que los mataffe, y comieffe: recufando S. Pedro hazerlo, por feren animales immundos: dixole Dios, que no touiesse por animales immudos aquellos, que el purificauz. Las palabras son estas. Cum esurires Pe-AEL 10 trus voluit gustare; parantibus autem illis cecidit super eum mentis ex cesus, & vidit calum apertum, & def cendens vas quoddam velut linten quatuor initijs submitti de calo in terram, in quo erant omnia quadrupedia & serpentia terra & volatilia cali, o facta est vox ad eum . Surge Petre occide, & manduca, &c. Veis aqui lo que fignifica el enigma de Hayas, Estos animales son losgentiles, y todos los infieles, y peccadores. Manda Christo a Pedro, y a fus fuccesfores, y a todos fus ministros, que no huyan dellos, fino que maten en ellos la ponçoña, que es el peccado mortal que los mata, y fu infidelidad: y despues desto, q habitet lupus cum agno, & pardus cum hado, &c. Como profetizo Hayas.

> Y si los Iudios mirassen bien las celestiales transformaciones, q cada dia se hazen en la Iglesia de

Christo, quiero dezir la mudanca en las costumbres, y vida: este argumento folo bastara para dexag la pertinacia, y dureza. Vemos clarifimamente, que el que ayer era vn blasfeme, vn homicida, vn ladron, y vn adultero, ovendo vn Sermon, o leyendo por vn libro espiritual le toca el auxilio dinino. y se confiessa co muchas lagrimas y despues con la frequencia delos Sacramentos, queda tan mudado. que si era cruel como vn Leon, si luxuriofo como vo puerco javali: fi mordaz, y murmurador como vo perro; fi aftuto para lo mal como vna serpiente; todo esto se le quita; y va conucifar, y tratar con los bue nos, con los simples, con los honestos, y lantos, o toma el habito de Religion, el que antes folo buscaua a otros fieros animales, y brutos en las costumbres como el. Esto es lo que dixo Isayas. Habitabit lupus cum agno, o pardus cum hado, &c.

O valaime Dies, quanta efficacia es la de los Sacramétos de Chri Ito, pues hazen tales colas como estas! y con todo no penetran esto los pobres, y ciegos hebreos. O fi esto experimentassen vna vez como harian vna confequencia cierta, que es impossible nacer tales co sas, fino de caulas muy efficazes. Porque assi como en las cautas naturales folo el verdadero fuego, y no el pintado tiene virtud de quemar, y (ecar, y laagua verdadera, para esfriar,&c. Aísi en las caufas morales, iolamente los verdaderos Sacramentos tienen efficacia para hazer estas obras, y no los fallos. Metan bien los ludios, ylos demas infieles la mano en lus côciencias, v vean fi applicando las ceremonias desus leves con intento de de-

Zer. S.

homicidas, le sienten mejoradosen tales vicios, y digan sin temor, y verguença la verdad: hallaran que nada desso obran, porque son cosas singidas, pintadas, y no verdaderas. Pero no assi en la Iglesia de Christo, que es vna botica de medicinas para estos males. Assi le llamò S. luan Chrisostomo. Ecclessia (inquit) locus quidam est medicina spiritualis, & cos qui illuc veniunt decet ne domum redeant, nisi cogrua remedia acceperint, illa si suineribus adhibuerint.

Otra interpretacion tienen tanbien las palabras de Isayas, y es q la ley de Christo,y su Enangelio se predicaria a los gentiles, y Iudios con gran paz,y su Imperio se dilataria por todo el mundo, fin fuerça de armas materiales, aunque no fin fuerça de las espirituales, de q dize S. Pablo. Arma militia nostra non carnalia sunt sed potentia à Deo ad destructionem manitionum consilia destruentes, & omnem altitudinem extollentem se aduersus scientiam Dei , & in captiuitatem redigentes omnem intellectum in obsequium Christi de. Y donde faldrian eftes foldados armados? Isayas lo dize. De Sion exibit lex, &c. DeSion falieron los predicadores Euangelicos a esta conquista.

Dize mas Isayas: Iudicabit getes, & arguet populos multos idest, védrà a acquirir dom nio del mudo. Però sepamos porque medios! Por ventura con lanças, o espadas, o otros instrumentos de guerra? Aesto responde. Constabunt gladios in vomeres: los soldados de Christo, que son sus predicadores, & lanceas sus in falces. Tendran necessidad de arados, no de espadas para cultiuar

los coraçones terrenos de los hobres, para que reciban la femiente del cielo. Serà menester bufcar ho zes, no lanças para fegar las copiofas mieffes, que en el granero de la Iglesia se han de recoger. Y no irà esto por guerra : non leuabit gens contra gentem gladium, para via de tracilos a la fé del Meffias por fuerça, todo fe hará con paz, y fuanidad , nec exercebuntur vltra idest in aternum ad pralium, a saber, los foldados del Messias, que son sus predicadores, y ministros. Sedebit vir subtus vineam suam, & subtus ficum suam (dize Micheas) & non erit qui deterreat, idest, no aurà quié por este respeto les haga guer ra,ni les ponga temor que los obligue a dexar fu empreza. Mas porq razon se hará negocio tan arduo contanta paz, y quietud, como fe fignifica por estas metaforas, y allusiones? Responde Micheas. Quia os Domini exercituum loquutum est, idest, porque la dotrina Enangelica es dotrina del Senor con cuyo poder se puede todo el mundo conquistar, y traer a su jugo, y ley sin fuerca de armas.

La tercera interpretacion delte lugar es de la paz temporal que vuo en el Impetio Romano quando Christo, y sus Apostoles predicaron el Euangelio; la qual era necessaria para hazer esto con mas commodidad, como dize S. Hieronymo, porque segun sentencia de Tullio: Inter arma silent leges, no es tiempo accomodado para promulgar leves, quando ay estruendo de armas. Esta paz tunicion por mucho tiempo los Romanos con Italia, Francia, Hefpana, y Gre cia:aunque con otras naciones bar baras tunieron siempre algunas

1/4.23

77 -35 Th

Leve.

Cic. pro Milone.

guer-

D. Chry
foit h. 1
de opere
fex dierumt·1.

2.Cer. 10.

0

guerras : y tanbien en Iudea vuo paz, y durara por mas tiempo de lo que durô, fi los Iudios no quizieran alçarle contra el Imperio, penfando que el Meffias fallo, llamado Barcozbá, o Bencozbá, que tenian leuatado los libraria, como

queda dicho.

Contra esta exposicion se pueden opponer las palabras del Propheta: Non exercebuntur vltra ad pralium:en las quales parece se pro phetiza vna paz perpetua. A esto se responde, que la palabra hebrea Hod, y la latina Vltra no fignifican fiempre perpetuidad, mas algunas vezes se toman por espacio largo de tiempo, como concede Rabi 1. Reg. 7 David Chimhi en fu libro de las rayzes, y se prueua de aquello. Humiliati sunt Philistijm, nec apposuerunt vltra vi venirent in terminos Ifrael, fueron humiliados los Philesteos, ni quisieron mas venir a los confines de Israel. Entendese esto, que no quisieron venir, ni venieron en aquel tiempo, porque 2. Reg. 2 del c. 13. y 17. y 29. cofta q venie rodespues. Yen el segundolibro de los Reyes se dize: I frael non turbabitur amplius, y con todo esso, aŭ que le dize aqui que Israel no padeceria mas turbaciones, entié-Gen. 35. de se en aquel tiépo, por q despues no le faltaron. A Iacob dixo Dios. No vocaberis vltra Iacob, sed I frael erit nomen tun, y con esto està, que despues le llamaro tanbien lacob, como consta de infinitos lugares de la sagrada Escritura, porq aun en el proprio capitulo le llama Ioelis 2. despues Iacob tres vezes, y en los figuientes muchas mas . Por Ioel sedize: Non dabo vos vltra oppro. brium in gentibus, y viole despues otra cola, por donde se vè que ha-

3. Reg.

blaua de tiempo breue. YlaReyna de Sabá viendo la fabidoria de Sa lomon y los mas de su casa: non habebat vltra spiritum: y con todo, lucgo boluiò en si Por donde se vè que la palabra, Hod, ideft, Vltra que en estos lugares, yen otros muchos está no siempre significa perpetuidad, fino tiempo, aun muy breue; como lo dizcel Chimchivbi supra.

CAPITVLO.

Muestrase por otros lugares de la Escritura sagrada la paz, y mansedumbre del Messias.

Ara responder a lo que los Hebreos imaginan, y fingen . de las guerras del Messias, de mas de lo que auemos dicho de fu paz, es menester poner aquilo que dize mas la Escritura sagrada a este proposito. Primeramente, esta paz del Messias, y su mansedu. Exo. 11. bre fignificaro los Prophetas, quado se llamaron cordero, y fue representado en aquel que todos los anos le sacrificana solennemente Exo. 12 por la Pascua, y por agillos dos coi- & Num. deros que en el facrificio quotidia- 28. no se offrecian, vno por la manapa,otro a lavilpera a que llamavan Iuge facrificium. Cordero le llamó Isayas. Quasi agnus, inquit, coram Isa.c. 5. tondente se obmutescet, y Iciemias en figura de Christo. Ego inquit) tanquam agnus mansuetus qui portatur ad victimam . Si el Messias vuiera de ler guerrero no fuera co parado al cordero, que es fymbolo

dela

Dan.c.7

de la paz, y mansedumbre : y con razon, pues callò no folamente Coram tondente, mas aun Coram occidente.

Los Reyes terrenos no son coparados en la Escritura con los cor deros, fino con Leones, y Pardos, y otras fieras, por la perturbacion, q canían en el mundo con lus guerras. Daniel dize: Videbam, & ecce quatuor venti Cali pugnabant in ma ri magno & quatuor bestia grandes ascendebas de mari: prima quasi Lea na Ge. Et ecce bestia alia similis Vr. To &c. Et ecce alia quasi pardus &c. Et ecce bestia quartaterribilis dentes ferreos habebat magnos comedens at ge comminuens, & reliqua pedibus suis conculcans, de. Primeraméte dize, que quatro vientos, que soplauan de las quatro partes del mundo alteraron la mar. Esto significa, que la ambicion, y codicia con otras paffiores como vientos furiolos perturbaron el mundo con tempestad de guerras, y enimistades. Des pues dize, que de la mar (que es cl mundo, alterado con estesvientos) falieron Reyes, y Reynos semejatesa ferozes, yerueles bestias: el primero de los Babylonios semejante a Leona, el fegundo de los Perfas al Vrio, el tercero de los Griegos semejante al Pardo, el quarto de los Romanos semejante a la bestia que tenia dientes de hierro. Però el Messias no es desta manera, es semejante al cordero, como auc-Ecce agnus Dei. El qual no vino a hazer guerra a los hombres, fino a los vicios, no a los peccadores, fino

Ioan. I. mos visto, y lo dixo el Baptista. a los peccados, esto es. Ecce qui sol lis peccatum mundi.

Ifa.e. 11. Ifayas dize. Percutiet terram virgaoris [ui, & Spiritu labiorum fuoru

interficiet impium. Quiere dezir. El Messias no hará guerra al mundo con armas, fino con fu fantiffima, y espiritual dotrina. Yel Psalmi sta. Ego autem constitutus sum Rex Pfalm. abeo super Sion montem sanctu eius, (id est Ecclesiam) pradicans praceptum eius. Quiere dezit: No me hizo Dios Rev, y Messias para hazes guerras, fino para predicar a los ho bres el grande, y real precepto de la Charidad, y para dar al mundo yna ley fanta, y nueua, por la qual se govierne. Calamum quasatum non conteret (dize Ifayas) & linum fumigans non extinguet. Sino hende vna caña, como matarà hombresel Meffias? Sino apaga el lino. que està humcande, mucho menos harà heridas, ni matarà enimigos por fas manos, y con espada mate. rial. Anade Ifayas. Non clamabit, nec audietur vox eins foris. Scra tan manfo, que no se oyrà fuera de cala su voz. Por lo qual se vè bien quan lexosestá de ser guerrero, Por esso le llama Princeps pacis. Donde muestra que sus cuidados no son de 1/4 9. guerras, fino de hazer paz entre Dios, y los hombres. Ofeas dize. Of.c.I. Saluabo eos (ait Dominus ) in Domino Deo suo & non saluabo eos in arcu & gladio & in bello, & in equis, & in equitibus. Que cosa mas clara para mostrar la paz del Messias? Saluabo ees non in bello, sed in Domine Deo [uo: csto es por medio delMesfias, q es verdadero Dios, y hobie.

En el Paralipomenon dixo Da. Lib. I.c. uid a Salomon. Fili mi voluntatis 22. mea suit vt adificarem domum nomini Dei mei, sed factus est sermo Domini ad me dicens: multum fanguinem effudisti, & plurima bella bellasti, non poteris adificare demum nomini meo tanto effuso sanguine

COYTE

I. Paral. 220,

90

podrà luego el falso messias que los Hebreos esperan, edificar templo, y Ciudad despues de estar bañado entanta sangre de enemigos, como ellos imaginan? Edificò Salomon templo, porque era pacifico, y en esto fue figura del meisias. Pacem, & otium dabo in Ifrael cuctis diebus eius ipse adificabit domum nomini meo, & ipse erit mibi in filium, & ego eroilli in patrem. Esto se dize en el mismo lugar de Salomon, y todo en figura de Christo, y consta por lo que dize mas. Firmabog, solium regni eius super I frael in ater num. Esto folo a Christo compite, y no a Salomon, porque Regnieius non erit finis. Habla del Reyno efpiritual, y no del temporal. Esta paz mucstra Zecharias ibi. Ecce Rex Zach.c. tuus veniet tibi iustus, & Saluator, ipse pauper, & ascendens super asina, & super pullum filtum afina. No dize esto con hombre guerrero:ningun Rey fue a guerra en jumento, fino en cauallo. Pondera bien Iudio ciego aquella palabra, Ipfe panper, Es pobre el messias, y con su pobreza hizo guerra a la sobernia del mundo. Si le esperas rico de bienes temporales, tu te quieres enganar, y condenar, y por estas palabras Ipse pauper, & ascendens super asinam, te condenarà Dios.

coram me, &c. No pudo Dauide-

dificar templo a Dios, porque tenia

derramado mucha fangre: como

Dize mas Zacharias vbi supra. Et disperda quadrigamex Ephraim, & equum de Hierusalem & di sipabitur arcus belli & loquetur pacem gentibus & potestas eius à mari vsq. ad mare, & à fluminibus víg, ad finesterra Mira bien aquellas palabras: Loquetur pacem gentibus, que tiene que veresto con guerras, y

batallas? Y si el Iudio preguntare como podrà desta manera sacar su pueblo del cautinerio? A esto responde el milmo Zacharias vbi [upra hablando con el messias. Tu quoque in sanguine testamenti tui emisisti vinctos de lacu in quo non erat aqua. Veis aquicomo libra alos suyos del cautiuerio con la sangre de sutestamento : por sangre no agena, fino propria, q por esta caufa derramó (angre node enemigos, fino fuya, para facar fu pueblo del lago infernal, y les dar ecena libertad.

Esta paz dixo tanbien David, q Pf. 71. vendria con el messias ibi : Suscipiant montes pacem populo (non bellum & colles instittam. Et orietur in diebus eius iustitia, & abundantia pacis (non abundantia belli) Iten. Descendet sicut pluuia in vellus. Alludio el Propheta a aquel vellocino de Gedeon, y dize, que la ve. Iud. 16. nida del messias al mundo se le parece mucho. A (si como (dize) antiguamente el rocio cayò en el vellocino de Gedeon, afsi ferá la venida al mundo, de Christo. El rocio cayó del Cielo miraculofaméte: Dios tanbien miraculosamente tomarà la naturaleza humana. Tan bien aquel rocio, que deciò, fue dado de Dios por señala Gedeon de la victoria que tenia de alcançar de los enemigos, como consta del texto, assi la venida del messias Dios al mudo fue fenal, y mas que fenal, pues fue causa de la salud, y victoria de todo el mundo. Vitimamente el rocio de Gedeon fin estruendo cayò en el vellocino, asfiel messias vino fin estruendo alguno, fin riquezas, y fin criados, hu milde, no como lo fueñan los Iudios. Significò tanbien este filécio

del

del rocio en el vellon, la integridad de la Madre de Dios, como digemos adelante.

### CAPITULO.

Como se ha de entender la Escritura sagrada, quando trata de guerras del Mejsias. Muestrase como las guerras de Gog, y Mogog, de que habla Ezechiel, Je entienden del tiempo del Antichristo.

7 Isto auemos como la sagrada Escritura nos propone a Ielu Christoverdade. ro messias manso, y pacifico. Mas porque con esta su mansedumbre, v paz estan muy bien las guerras espirituales, que por si,y sus miniftrostiene hecho, y aŭ haze. Y en a delante harà al mudo; es menester mostrar aquia los Hebreos quanto enganados estan en esperar messias que les mas guerrero que orro Ale xandre, o lulio Cefar, porque tal lo pintan ellos, y tal lo esperan. Y que siendo assi vn Rey muy fuerte, y poderoso acompañado de grandissimo exercito los restituira a su patria, y reedificara fo Ciudad, y templo: y en quanto esto no ven, no hallan ser tiempo de la venida del melsias.

Començando pues por lo qEze chiel dize destas guerras pongamosaqui sus palabras todas. Conwocabo aduersus (Gog) in cuntis

montibus meis gladium, ait Dominus Deus: gladius vnius cuiu g in fraire fuum dirigetur, & indicavo eum pefe & fanguine Gimbrevehemeti & lapidibus immensis, ignem, & subphur pluam super eum & super exer citum eius, & super populos multos quifunt cu eo: & magnificabor, & fan-Etificabor Enotusero inoculismultaris gentin, & scient quia ego Dominus.

Y encleap. 39. figuiente fedi- Ezech.

ze. Tu autem fili hominis vaticina- 39. re aduer sum Gog & dices: Hac dicit Dominus Deus: Ecce ego super te, Gog Principem capitis Mosoch, & Tu bal: & circumagam te, & ducam se, & ascendere se factam de lateribus Aquilonis, & adducam te super montes Ifrael, & percutiam arcum tuum in manu sinistra tua, & sagitsas tuas de manu dextera deijciam. Su per montes Ifrael cades in, & omnia agminatua, & populitui qui sunt tecum feris auibus, omnig, volatili & bestijsterra dedite ad denorandu. Su per facie agri cades, quia ego loquutus Sum ait Dominus Deus Et immittam ignem in Magog, & in his qui habitant in insulis confidenter, & scient quia ego Dominus, & nomen (andi meum notum faciam in medio populi mei Ifrael, & non polluam nomen Sanctum meum amplius: & scient getes, quia ego Dominus Sanctus Ifrael &c. Et egredientur habitatores de Cinitatibus Ifrael, & Succendent, & comburent arma clypcum, & hastas, arcum & fagittas, & baculos manui, & contos, & succedent ea igni septé anuis. Et non portabunt ligna de regionibus, neg succident de saltibus, quoniam arma succendent igni, & de pradabuntur eos quibus prada fuerant, & diripient vastatores [uos, ait Dominus Deus. Et erit in die illa da bo Gog loçã nominatum sepalchrum

Ezech. 38.

0

in I frael vallem viatorum adorien. tem maris, que obstupescere faciet pratereuntes, & sepelient ibi Gog, & omnem multitudinem eius , & vocabitur vallis multitudinis Gog, & sepelient eos domus Israel vt mundent terram feptem menfi bus.

Esto es quanto a las guerras del Messias con Gog, y Magog. Pero hablando en general la Efcritura lo descriue en otras partes muy guerrero, y victoriolo: Da. uid le llama. Dominus fortis, & potens, Dominus potens in pralio. Iten hablando con el dize. Accingere gladiotuo super famur tuu potentis. sime. Sagitta tua acuta populi sub te cadent, in corda inimicorum Regis. Iten. Dominus à dextris tuis confregit in die ira sua Reges . Indica. bit in nationibus, implebit ruinas. conquassasabit capita interra multorum. De torrente in via bibet propterea exaltabit caput. Y Esayas lo descriue con sus ropas sangrientas vencedor, y triumphador de sus enemigos. Quis est ifte, qui venit de Edom tinctis vestibus de Bosra? v pregunta luego. Quare rubrum est in dumentum tuum & vestime ta tua sieut calcantium in torculari? Responde. Torcular calcani solus, es de gentibus non est vir mecum, cal caui eos in furore meo &c. Todo lo dicho muestra las guerras, y victorias del Messias, las quales como los Iudios no ayan visto, dizen q no ha venido.

Començando pues la exposicion por las guerras de Gog, y Magog con el Messias, de que habla Ezechiel: digo que el B. San Iuan Apoc, 20 en su Apocalypse las explico muy bien con estas palabras. Et cum co. summati fuer int mille anni soluctur

Satanas de carcere suo, & exibit, & seducet gentes qua sunt super quatuor angulos terra Gog & Magog: 6 congregabit eos in pralium, quorum numerus est sicut arena maris: & def cenderunt super latitudinem terra, & circuierunt castra fanctorum, & ciuitatem dilectam, & descendit ignis à Deo de Calo, & deuorauit eos, & diabolus qui seducebat eos, misus est in stagnumignis, & sulphuris, vbi, & bestia, & pfeudo propheta cru ciabuntur die, ac nocte in sacula sacula seculorum. Con estas palabras explica el B. San Iuan a Ezechiel: y por ellas con sus antecedentes, y consequentes, consta que habla va no, votro propheta del tiempo del Antichtisto en la sin del mundo. Cum consummati fuerint mille anni (dize) idest, despues de passado el tiempo que ay desde la Resursecion de Christo hasta el tiempo del Antichristo: pone tiempo cierto por tiempo incierto, como es costumbre en la Escritura.

Passado pues este tiempo, Sol. uetur satanas de carcere suo modico tempore; que son tres anos ymedio como consta de muchas partes de la fagrada Escritura. Primeramente de Daniel ibi. Et audiui virum qui indutus erat lineis qui stabat (u. per aquas fluminis, cu eleuasset dexteram, & finiftram fuam, & iurafet per viuentem in aternum quia in tempus, & tempora, & dimidium teporis, &c. Donde tiempo fignifica vnaño, conforme a la commun exposicion, y mas abaxo dize el Propheta. A tempore cum ablatum fuerit inge sacrificium, dies mille ducenti nonaginta transibunt, que es lo milmo que tres años y medio. Iten: Civitatem fanctam cal - Apoc. IX cabunt mensibus quadraginta duo.

P/ 23.

Pf. 44.

Pf. 109.

Ifa. c. 63

Cap. 12. bus , &c. Iten . Fugit mulier in solitudinem , & abscondit se á facie serpentis per tempus, & tem. Cap. 13. pora, & dimidium temporis. Mirefe

como quadra bien lo que dize S. Inan con la prophecia de Ezechiel. Y dizetanbié: Data est ei potes. tas facere menses quadraginta duos. En este tiempo pues, se dize que Satanas se soltarà, porque por medio del Antichristo, y de sus sequazes, se leuantara vna terrible persecucion contra los fieles:y en estes tres anos y medio dize que enganará las gentes Que sunt su. per quatuor angules terra Gog. &

Magog, y que los ajuntarà, y hará exercito copiofissimo, para hazer guerra ala Iglefia, y a fus fieles.

Assi que al Antichristo llaman Ezechiel, y San Ivan Gog, y a fu exercito Magog . Porque Magog fignifica lo mifmo que Ex Gog,id. est ex Antichristo, y el nombre Gog, fine Gag fignifica tejado: y por muchas causas se puede este pesti. fero hombre llamar rejado. Primera, porque assi como el tejado cubre la cafa, afsi el con vna capa de fantidad encubrirá lus grandes maldades. Segunda, porque assi como el tejado es la parte mas alta de la casa, assi el serà muy soberuio, y como dize San Pablo. Extolletur supra omne quod dicitur Deus, aut quod colitur. Tercera, por que assi como el tejado está expuesto a las Iluuias, y calores, y a toda variedad de tiempo, assi el serâ como vn tejado patente a todas las maldades del mundo.

A este malissimo, y cruclissimo enemigo de la Iglesia vencerà Christo nuestro Senor, no con elpada, ni con lança, fino con fuego embiado del cielo, como escrine

San luan en el mismo capitulo veynte. Et descendit (inquit) ignis á Deo de calo & denoranit eos, y canbien con pieste, y con piedra del cielo, y con matança mutua, que vnos haran en otros, como dize Ezechiel. Conuocabo aduersus eum (idest) Gog in cunctis montibus meis gladium ( ait Dominus Deus ) Gladius vnius cuiusque in fratrem Juum dirigetur, & iudicabo enmpefe & Sanguine, & imbre vehementi, & lapidibns immensis, &c. Y San Pablo. Reuelabitur (dize) ille iniquus quem Dominus Iesus in terficiet spiritu oris sui , & destruet illustratione aduentus sui eum, &c. Por donde con razon viò San Iuan al messias con la espada en la boca, no en la mano, como coflumbran los que guerrean : porque el espirito de la boca de Christo, y vna sola palabra soya, basta para destruyr a todos sus enemigos . Et de ore eius (inquit) gladius viraque parte acutus exibat.

A cerca de los nombres Gog, y Magog, se advierta, que estos nombres no fignifica propriaméte todas las gentes, que en el fin del mundo ande fer de la faccion del Antichristo, juntamente con su capitan: fino a vnas particulares naciones, como consta de Ezechiel. Y tanbien, porque Magog fue vno de los hijos de Iaphet, donde Scythia, que fue habitada de Magog, tomô fu nombre, y fe llamò tanbien magog, como dize Iofepho, por donde parece que por Magog se denen entender todas las naciones de Scythia, que estan para la parte del Norte : y por Gog, se deue tomar el Principe, o Rey de aquellos barbaros

Ezec. c.

2.Ad The Sal.

Apoc. I.

Que significa Gogy Magog.

Ezec. c. 38. Gen. 10. Ioseph. lib I. an tiquis. cap. 7.

Scy

2. Ad The Sal. Scythas. Peró aunque el exercito del Antichristo contra la Iglefia no deue constar solaméte destes Scythas, fino de todas las naciones del mundo, con todo efso, estas gentesse nombran principalmente, porque (on mas ferozes, y mas barbaras,y crucles: y affi en ellas confistirà principalmente la fuerça del exercito del Anrichiisto. Donde tomando la parte, por la todo fe dize, que el exercito del Antichristo consta de Gog, y Magog.

S. Augustin entiende por Gog Aug.l. al diablo, y por Magog al exercito 20 de Ci del Antichrifto. San Ambrofio diuitate.c. ze que Gog son los Godos, los qua I. die ph les destruyeron a muchas provin-Amb.L. cias del Imperio Romano. Eule-2. de fide bio dize, que Gog es el Emperacap. vlt. dor Romano, y Magog in Impe-En (eb.1. rio. Plinio dize, que vna Ciudad 9. de dede Celefyria llamada Bambyce,o monftr. Hierapoli es llamada por los Syros Euang. Magog. Y anaden otros que esta сар. 3. Cindad es Edella Cindad de Me-Plin, l, 5 sopotamia. Otros que refiere el cap. 23. PadreMariana sobre Ezechiel, di-Ezec.c. zen otras muchas cofas. Lo q me cap. 38. parece mas probable, es lo referido en el paragrafo precedente. Lo cierto es, que la opinion de los Indios acerca de las guerras de sumes fias con Gog, y magog, en que fe prometen a si mismos libertad, es falfa, aun en todas las opiniones referidas. Destas guerras hablata-

bien S. Iuan en su Apocalypse, do-

de viò a Christo sobre vo cauallo

blanco lleno de sangre con vna cf-

pada en la boca con fus foldados a

capallo para pelear contra vna be-

flia, y muchos Reyes de la tierra,

que venian contra el, &c.

Apoc. 19

CAPITVLO. XIII.

Muestrase con mas claridad ser espirituales las batallas del Messias.

On otra batalla tanbié dize la Escritura, que Chrisde to nuestro Señor destroyrà al exercito de los malos, affi de hombres, como de demonios, y los echarà en la carcel eterna del infierno, a laber, quando viniere a juzgar. Desto habla Dauid ibi. Do. Pf. 109. minus á dextris tuis (d Messia) confregit in die ira [ua( scilicet iudicij) Reges. Iudicabit (Messias)in nationi bus implebit ruinas. Esto cs, harà gran mortandad, y estrago quando hiziere caer en el hoyo del infierno a los malos co vna perfeta cayda. Porque la primera ruina del hombre fue en el peccado original. La fegunda, en el primero actual mortal. La tercera en el segundo, y otras infinitas Estas caydas en culpas llenarà Christo con aquella vicima en la eterna pena del inficeno. Enconcestanbien llenarà las ruinas de los demonios, cuya primera ruyna fue quando cayeron del cielo. La fegunda, del demonio quando cayò del coracon humano, y de los Idolos, por la predicación Euangelica. La postrera, será en el dia del Inizio, quando fueren echados todos en las llamas infernales. Pero efto es sentido espiritual. Mas yedo a la Y 2 letra.

Pf. 68.

14.

29.

letra, Implebit ruinas, hebraicé, implebit cadaueribus, idest, será tanta la matança que el lugar de la pelea quedèlleno de cuerpos muertos. Mas en todo esto se pinta enigmaticamente la victoria espiritual del Messias, y Cadanera aqui sô

los cuerpos, y animas.

Dize mas el Psalmista. De torrente in via bibet: propterea exaltabit caput: Habla de la passion, y triumpho del Messias, porque bebió Christo del arroyo amargo, y turbio, quando bebio las amargas aguas de sus tormentos, y muerte de que le dize : Intrauerunt aque Pf. 123: v [que ad animam meam. Iten: Torrentem pertransiuit anima nostra: bebio pues in via, idest, de passaje, como el caminante que bebe del arroyo, y luego buelue a camipar : assi Christo bebiò del arroyo de sus dolores, y passion: però Greg. li. lucgo al tercero dia boluió a la vida. Affi lo dize San Gregorio. Mor. ca. Dominus (inquit) in via bibit quia mortem intransitu gustauit, propiereaexaltauit eaput quia ad summam enectus est dignitatem. Pero Arnobio dize: Propterea exaltabit caput, scilicet hominis deiellum Porque de su passion vino el bien a los hombres de poderen leuantar cabeça contra fus infernales enemigos. Mariana dize. De torrente in via bibet, ide ft: Derramará sangre, que lerà como vo arroyo de que pueda beber: In via,idest, quando fueren profiguiendo la victoria tras fus enemigos. Affi dixo Balaan del pueblo Ifraelitico: Non accubabit donec denoret Num 23 predam, & occisorum sanguinem bibat. Todo esto es metaphorico,

A estabacalla del Messias, per-

como queda dicho.

tenece aquello de Isayas. Ecce Do. 1fa. 66. minus in igne veniet, & quasi turbo quadriga eius:reddere in indigna tione furorem suum, & increpatio. nem suam inflamma ignis : quia in igne Dominus dijudicabit, & in gladio suo ad omnem carnem, & multiplicabuntur interfecti à Domino, &c. La muerte de que habla aqui, no es la temporal que aparta a la anima del cuerpo, finò otra peor, que divide la anima, y cuerpo, y los aparta de la eterna felicidad, y los echa en eternos tormentos. Esta es la que llama San Iuan muerte segunda en su Apocalypse.Y de los justos dize tambien Ilayas. Egredientur, & videbunt cadauera Ibidem. virorum, qui pravaricati sunt in me. Vermis corum non morietur, o ignis non extinguetur, &c. Delo milmo habla Iocl, ibi Clamate hoc in gen. Ioel. 3. tibus, sanctificate bellum, suscitate robustos; accedant, ascendant omnes viribellatores, concidite aratra vestra in gladios, & ligones vestros in lanceas. Infirmus dicat quia fortis ego sum, Erumpite, & venite omnes gentes de circuitu, & congregamini: ibi occumbere faciet Dominusrobustos tuos. Consurgant & afcendant gentes in vallem Iosaphat, quia ibt sedebo, vi indicem omnes gentes in circuitu, &c. Notele como habla aqui el Propheta de la congregacion de las gentes, para el juizio, como fi fuellen congregadas para vna batalla en el valle de Iolaphat, a quien llama tanbien aqui. Valle cocifionis. Y tabié vía de otra metafora de los segadores, y māda Diosa fus Angeles q fieguē las miestes, q so los malos, por estar ya maduros. Mittite, inquit, falces. quonia maturuit messis: esto es, cie ne llegado ya el termino de sus males,

males, y el plazo q les tengo dado. Vía mas de otra metaphora del lagar. Venite, & descendite, quiaple. num est toreular, de.

Y porque de todo entiendan los Hebreos que estas batallas son espirituales, y no como ellos imaginan: miren quan claramente en el cap. 5. de la fabiduria se pintalas armas con que se tienen de hazer estas guerras. Accipiet (inquit) armaturam zelus illius, & armabit creaturam adultionem inimicorum. Sap. 5. Induet prothorace institiam, & accipiet pro galea indicium certum: [umet soutum inexpugnabile aquitatem, acuet autem diram iram in lanceam, & pugnabit cum illo orbis terrarum contra insensatos, &c. No pueden negar, que son estas armas espirituales, pues el peto, y cosselete es la justicia, el capacete el juizio cierto, y verdadero; elefcudo la equidad; y la lança es la ira diuina; pues acaben de entender ya, que las guerras, y batallas tanbien son espirituales, pues es tan provido el digino espirito, que lo que en vna parte dize obscuramente, en otra lo declara el mismo; y por esto dixo el Senor Iesus. Ioan. 5. Scrutamini scripturas.

> Anemos visto dos batallas del Messias, vna contra el Antichris. to, y otra en el juizio vniuerfal. Otras batallas tuuo tanbien, y tiene aun, a saber, vna en la Cruz, en que venció al mundo, diablo, carne, y el peccado: yesto In gladio duro, & grandi, & forti, como dize Isayas, la qual espada fue su Cruz. Otra batalla, que aun dura tanbien contra la Idolatria, infidelidad, y mas vicios, y fe puede llamar la misma continuada, aunque por differente manera,

porque el Señor I E S V S. Semel Epist. T. pro peccatis nostris mortuus est, como dixo San Pedro, & Resurgens cap.3. ex mortuis iam non moritur, mors illi vltra non dominabitur, como dixoS. Pablo. Però dura aŭ la efficacia de la passion, y muerte, con cuya fuerça se haze esta segunda batalla. De la qual habla Abacuch In luce, dize, sagittarum tuarum ibunt in splendore fulgurantis hasta tua. Estas sactas que lleuan configo luz no fon materiales, finoefpirituales, esta laça resplandeciere, no es de hierro; o azero, fino la efficacia de las dininas palabras.

De la batalla dada en la Cruz habla tanbien el mismo Abacuch, ibi. Cornua in manibus Abac. 39 eius, idest, Crucis cornua manibus gestabit Messias, con las quales armas auentarà por los ayres a sus enemigos como se auentan las pajas en la era. Anade mas, ibi abfcondita est fortitudo eius, idest, en la Cruz llena de opprobrios, y tormentos, abscondita est fortitudo eius, y tan escondida està ally fu fortaleza, que aun hoy despues de tales hazañas hechas no la ven los ojos de los Hebreos. Lucgo canta el milmo Abacuch esta victoria diziendo, Ante faciem eius ibit mors, & egredietur diabolus ante pedes eins. Que tienes aqui que dezir Iudio ciego? Que cola mas clara que esta? Ves aqui contra quien son las batalihas del Mesfias: contra la muerte, no solo del cuerpo, fino del anima, que es el peccado. Porque su muerte matò la muerte, no solo la del cuerpo, dando derecho a sus fieles para refuscitar como el resuscitod Porque creemos Carnis Resurrec. tionem: Sino tanbien la muerte

Rom. 65

de la anima. Esto es, Ero mors tua, o mors en el Profeta. Es tanbien cotra el diablo. Egredietur diabolus

ante pedeseins &c.

Desta milma batalla de la Cruz Ifa. 63. habla Isayas ibi. Quis est iste qui venit de Edom tinctis vestibus de Bofra? Donde responde Christo. Ego sum qui loquor infitiam & propugnator sum ad saluandum, Hebrai. cè Rab, id est multus vel magnus ad Pf. 129. Saluandum. Porque Copiosa apud en redemptio como dixo Dauid, y can copiola, que fue infinita la redemp. cion, por ser infinito el Redemptor q la hizo, y poderolo para faluarin finitos mudos, filosvoiera. Preguta dole mas los Angeles. Quare rubiu est indumentum inum, & vestime ta tua ficut calcantium intoriulari? Respondele Christo como vencedor, para mostrar la victoria com la palabra de figura, como fi la fangre con que citaua asperzido fuesse de enemigos, y no loya. Torcular calcani folus : ponele por metony. mia Torcular, continens probotris, seu bostibus contentis, Calcaui in furore meo hostes, a faber los enemigos de que habló Abacuch arriba, que son la muerce, y el diablo con todos fus confortes, y companeros, que (on el peccado, el mundo, y la carne. Et aspersus est sanguis eorum super vestimentamea. Habla por enigma, y allude a las batallas mareriales.

No veo hermanos Hebreos porque esta exposicion dexe de os agra dar. Mirad, que estais en aquel tiépo, en que Dios os castiga con aque llo de Isayas. Auferam á vobis sapientem de Architectis, & prudentem eloquij mystici. No teneis maestros, que os declaren estos enigmas, y estas palabras mysticas, no teneis

en vuestros Rabinos Architectos que os edifiquen, fino enemigos, q os destruyau: Però quiero mas couenceros con palabras del mismo Isayas. Pregunto, en estas guerras. que esperais auer de hazer vuestro Meffias, para os libertar ha de tener copaneros, o no? Ha de tener exercito configo, o ha de fer folo? Refpondereisme, que tendrà exercito configo, y much gente. Ora oyd aora al milmo Messias por la boca del Propheta. Torcular (in quit)calcaui solus, & de gentibus, non est vir mecum Dize el Meffias, que daràcfta batalla fin gente alguna, y fin foldados, ni capitanes. De gentibus (Hebraice) Migamim, id est, ex populis. Esto es de ninguna nacion, ni Gentiles, ni Iudios tune que me ajudassen. No tune page de lança, no tuue companero alguno. Circunfpexi & non erat auxiliator, quafini, & non erat qui adiunaret, & saluauit mihi brachium meum & indignatio meaipsa auxiliata est mihi. Bien se hecha luego de ver, que no habla de batallas materiales, porque fabidamente estas, no se hazen sin copaneros. Y por lo dicho se pueden explicar todas las authoridades de la Escritura, que hablan de las guerras del meffias.

# CAPITVLO. XIIII.

Declaranse los lugares de la Escritura, que tratan de la reducion de los Iudios a Hierusalem, y a la tiera santa.

> A S prophecias que tratan deste puto son las siguientes, de

Isa.I.

de mas de lo que dize Ezechiel, como auemos visto. Isavas dize Isa. II. Leuabit (cilicet Messias) signum in nationes, & congregabit profugos If-Idem c. rael & dispersos Inda. Iten. Ab Ori-34. ente adducam Semen tuum, & ab Occidente congregabo, &c. Y Iere-Ier. 20. mias dize, Ecce ego faluabo te de ter 6 42. ra Longingua & Semen tuum de ter racaptiuitatis corum, & renertetur Jacob, Y en otra parte. Ecce ego co gregabo eos de vniuersis terris ad quas eiecieos in furore meo &c. Côtesta Ezechiel por estas palabras, Ezech. Nunc reducam captivitatem Iacob, 39. & miserebor omnis domus I frael, & asumam Zelum &c. Y en otra parte Aßumam filios Ifrael de medio na-37. tionum & congregabe vos undique, & adducam eos in bumum fuam, & faciam cos gentem vnam in terra in montibus I frael, &c. Concuerda con esto lo que dize Ofeas. Con-Ofea.I: gregabuntur filij Iuda, & filij Ifrael pariter, & ponent sibi met caput vnu, & ascendent de terra, &c. Y el Pial. PS. 46. milta dize. Ædificans Hierusalem Dominus, dispersiones I fraelis congregabit. Con estes, y otros semejantes

lugares se engañan notablemente los miserables Indios, y sobre ellos fundan sus vanas esperanças. Y para los explicar devidaméte es menester aduirtir otra vez aquella distincion de Israelitas, y Iudios, en espirituales, y carnales, que hiziemos en el principio del libro tercero, la qual distincion se confirma mas con aquello de Ezechiel, Ezec.16 donde hablando Dios con Hierulalen dize. Radix tua, & generatio tua de terra Canaan, pater tuus Amorrhaus, & mater tua Cethaa. No sellama los Iudios que habitauan en Hierusalen Amorreos, y

Cetheos, porque lo fueffen en la fangre, fino porque en las costum- 4. Reg. bres los imitauan. De la misma 4.5 66 manera se llaman hijos de losprophetas aquellos que figuian la dotrina de los prophetas, aunque sus 10b.c.40 padres no lo fueffen : y en Iob fe llama el diablo . Rex super omnes filios superbia,idest, que obedecen a la soberuia, como hijos a su padre. En este sentido pues dezimos, que son Israelitas espiritualmente los que imitan la virtud de Iacob, y descendientes de Abrahan los que imitan lu gran fé: y en esta conformidad, dize San Pablo. AdRom Non omnes qui ex I frael sunt, ij sut 9. I fraelite neque qui semen sunt A. braha omnes filij, &c. Sed qui filij sunt promissionis astimantur in se mine. Porque como dize el mismo Apostol. Abraham pater est omniti Rom 4. credentium perpraputium. Veale el milmo Apostol, y San Iuan en elApocalypse, ibi Blasphemaris ab Apoc, 2. ijs qui sediunt Indaos else, & no sunt.

Esta differencia de Israelicas, fue significada, quando Dios prometio a Abrahan su decendencia. Multiplicabo d'ze, semen tuum fi. Gen. 22. cut stellas Cali & velut arenam que est in littore maris. La arenaesteril, y fin fruto, fon los Ifraelitas carnales, pero los Christianos, que son los espirituales, comparanse aqui a las effrellas del cielo por razon de la fè, y caridad con que resplandecen en la Iglesia. Esto mismo confieffan aun algunos Rabinos en el libro llamado Meheltha, y en el libro Abboth de Rabi Nathan.co. mo dize Hieronymo de SantaFe, y lo prucuan con aquella authori. Libr. I. dad de Ilaya . Ifte dicit Domini ego corralusum & ille vocabit in nomine I acob deos c. I & bic scribet manu sua Domino & Isa.c.44

Y 4

1 1 110 -

in nomine Israel assimilabitur. Do. de dize assi la glossa de Rabi Salomon: Iste dicit Domini ego sum; hoc dicitur de summe iustis, & ille vocabit in nomine Iacob:hoc dicitur de paruulis silijs peccatorum. Et hic scribet manu sua Domino: hoc dicitur de peccatoribus qui panitentiam egerunt. Et in nomine Israel assimilabitur: hoc dicitur de gentibus qua venerunt ad sidem, & Dei cognitionem habuerunt. Veis aqui como aun los mismos Rabinos llaman Israelitas, a los Christianos

de la gentilidad. Esto se collige muy claramente de las palabras antecedentes del mismo Propheta, en que promete esta espiritual decendencia alacob en la gentilidad. Et nunc (inquit) audi Iacob ferue meus, & Ifrael que elegi bæc dicit Dominus faciens, & formans te ab viero, auxiliator tuns, noli timere serue meus Iacob, & vectissime quem elegi, effundam enim aquas super stientem, & fluenta super aridam ; offundam spiritum men super semen tuum, & benedictione meam Super stirpem tuam, & germi nabunt inter berbas, quafi salices iuxtá praterfluentesaquas, &c. Llama a la gentilidad como en otras partes tierra feca, y prometea Iacob, que por medio del divino E(pirito, y del agua del Baptismo, que ha de echaren esta tierra feca, y mediante su bendicion, les multiplicará fus espirituales hijos.

Oseas hablando con los Iudios dize lo mismo. Vos no populus meus ait Dominus, & ego non ero vester, & erit numerus filiorum Israel quasi arena maris qua sine mensura est, & non numerabitur, & erit in loco vbi dicetur eis, no populus meus vos, dicetur eis filis Dei viuentis, & c.

Quiere dezir. No aurá pueblo mio Iliaelitico, legun la carne, escogerè otro pueble; no me faltaranliraelitas espirituales, que imité alfrael, y me honren: y estos seran tatos como las arenas de la mar, por que los aurà en todo el mundo. Y estos gentiles aquien se dize aora: no estis populi Dei: no sois del pueblo de Dios: estos mismos en todo el mundo seran llamados Filij Dei viuentis.

Supuesto esto, veamos aora como se entienden los Prophetas quando dizen que los Ifraelicas seran congregados en su patria, y libres del cautinerio. Dezimos pues, que hablan destos Ifraelitas efpirituales de que auemos tratado, y el cautiucrio tanbien es espiritual, y muy mucho mas terrible, q el de Egypto, y de Babylonia. Y la tierra de promission a que han de venir es la Iglefia militante,y defpues de la muerte a la triumphante. Aunque tanbien algunas prophecias se pueden exponer de la libertad que Christo nuestro Senor dió a aquella gran multitud de Ifraclitas, que estaua en el limbo quando decendió allà, los quales lleuò despues consigo a la CelestialHierusalen. Si los ciegos hebreos conocieffen la ventaje que lleua la anima al cuerpo, aun con foloconocimiento natural, conocierian tanbien, que el cautiucrio del alma es mucho peor que lo del cuerpo, y por configuiente Dios nuestro Señor (como piadoso que es) deue tener mayor providencia de la libertad de las animas, que de los cuerpos, y para llenar las animas de mas riquezas que a los cuerpos. Però como tienen concepto tan baxo de las cosas espiritua-

0亿金工

les, y

Osea. I.

0

les, y eternas, juzgan, que Dios piésa lo mismo, que ellos, y que solamente trata de los cuerpos, y nada de las animas; y de las riquezas corporales, mas que de las espirituales.

Las authoridades en que reparan los Hebreos, se exponen alfi. Isa.c. II Isayas quando dize. Leuabit signu in nationes, & congregabit profugos Israel, & dispersos Inda, hablo de la vocacion de los espirituales Israelitas: y la señal que leuanto, fue Cap.44. su Cruz, y su Fé. De la misma manera quando dize. Ab Oriente adducam semen tuum, & ab Occidente congregabo te, &c. Affi lo expo-Toan.c. ne San Iuan Euangelista donde dize que Christo moriria, ve filios Dei qui erant dispersi cogregaret in vnum, Exponendo la prophecia de Caifas, que dixo fer necessario morir Christo, por la salud de todo el mundo. Tanbien Hieremias quan-Ier. c.30 do dize. Ecce ego saluabo te de terra longingna: llama al peccado Terra longingua, porque aparta las animas mucho de Dios; y consta de la Zuc. 15. parabola del prodigo Qui abiji in regionem loginquam. Y aquella quic tud, fegurança, y abundancia de bienes que mas abaxo prophetiza entiendèse de lo que gozan las animas de los justos hijos de la Iglesia, como Christo les promettió quan. do dixo. Venite adme, &c. Et inue. nietis requiem animabusvestris, &c.

II.

Iten quando Oscas dize: Con-Osea. I. gregabuntur filij Iuda, & filij Israel pariter, entiende por hijos de luda a los Iudios: y por hijos de lírael a los Gentiles couertidos a Christo, los quales ponent (ibi met capitunu: porque congregados en vn cuerpo mystico de la Iglesia : tienen sola vna cabeça, que es Christo en el

Ciclo, y su vicario el Romano Potifice en la tierra. Et ascendent (in quit) de terra, habla de la tierra del cautiucrio, no Babylonico, fino diabolico: y luben de los desfeos terrenos a los celestiales: porque toda la vida del Christiano es voa Svbida, como dize San Pablo. Que Ad Co. sursum suntquarite que sur sum sunt loss. 3. Sapite, &c. Este es buen Macstro, y esta buena dotrina, y no la de los Rabinos, que no tratan mas que de interesses terrenos. Añade Ofeas, Quia magnus dies lezrael (ideft feminis Dei) que esto fignifica lezracl, y grande fue affaz el dia en quevino al mundo el hijo de Dios, y murió por los hombres, pues tantas grandezas obro.

Tanbien Ezechiel quando dize: Ezech. Faciam eos in gentem vnam in mo. cap 37. tibus I frael, & Rex unus erit omni. bus imperans: llama montes a las Iglesias esparzidas por el mundo, y Rey vnico, y vniuerfal a Christo. Assi lo creemos los carholices, qua doen el Symbolo de la Fé dezimos, Credo unam sanctam Catholieam Ecclesiam. Del mismo Christo habla el Propheta quando dize: Et Jeruus meus David Rex Super cos. Mich. cl Tanbien Micheas habla de vn cor- 2. ral, oaprisco. Pariter (inquit) ponam illum quafigregem in ouili, este aprisco fignifica la Iglefia catholica, donde se juntan todos los fieles, y el pasto que alli les prophetiza es el de la gloria, con q su pastor Chri. sto los apacienta.

En el cap. 4. prophetiza lo mifmo, diziendo. In illa die dixit Dominus, congregabo claudicantem. & eam qua ejeceram colligam &c. Llama a la Synagoga claudicante, por que coxesua mucho, adorando ido los, y Eiesta, ò desechada llama a la

genti-

gentilidad, a q antiguamente eran antepuestos los Ifraelicas. Et ponam (dize) claudicantemin reliquias, & eam qua laborauerat in gentem robustam. Llama gente robusta a los martyres, que sin temor alguno, y congran coraje sufrieron grandisfimos tormentos: que es vno de los grandes argumentos de la verdad catholica, porquimpossible era fin fuerças dadas del Ciclo dezir vo San Lorenço despues de assado devna parte en las parrillas. Affatum est iam verfa & manduca : y otras cofas femejantes. Y fi affi es que cran ajudados del Ciclo con espitito de fortaleza, bien se echa de ver, que era agradable al Ciclo, y a Dios nuestro Señor la ley, y religion, que professauan.

No niego, que algunas prophecias se pueden exponer tanbien de la libertad dada a los Iudios quan do estunieron cautinos en Babylonia: y affi expone San Hierony. mo aquella. Miserebitur Dominus Iacob, & eliger adbuc de Ifrael, & requiescere eosfacies super humum Suam. Adiungetur aduena adeos & adherebit domni Iacob, &c. Però quali todas se deuen entender dela libertad espiritual delcautiueriode los peccados, como auemosdicho.

Con excellencia se deuen tanbien applicar àquella general conuersion de los ludios en la fin del mundo, de que ya auemos hablado vn poco en otra parte, de la qual trata Ofeas ibi. Dies multos Jedebut filij I frael, fine Rege, & fine Prin cipe, & fine facrificio, &c. Y desta manera estan aora. Et post hec reuertetur, & querent Dominu Deum fuum, & David Regem (uum & pauebunt ad Dominum . & ad bonum eius in uouissimo dierum, Notele

bien la palabra In nonissimo, que fignifica aqui en la fin del mundo: y la palabra Danid, que fignifica aqui el Messias hijo de Dauid, porque en tiempo de Oseas ya David era muerto auia muchos años, qua to mas In nouissmo dierum. Notese tanbien la palabra Quarent: donde muestra que ya era venido el Mcffias : y que hasta aquel tiempo no le buscauan. Desta conucision habla San Pablo, y Christo nuestro Ad Rome Señor, por San Mattheo. Elias (inquit venturus est Grestituet omnia. Desta milma conucision fue figura aquel conocimiento que tunicron de Ioseph sus hermanos, con tanto gusto, y alegria, ann de los Egypcios, despues de estar tantos anos desconocido dellos, Assi será general la alegria quando se conuertieren los Hebreos en la findel mundo.

Tanbien la salud, que se diò a Maria hermana de Moles despues Num.iz de estar leprofa ficte dias, y el fer origen. restituyda a los reales fuera de los hom.6. quales estava, figura ( como dize in Num. Origines )esta restauracion, y conuccion del pueblo Hebreo por la mayor parte leprofo en quato dura la semana deste mundo, el qual como otra maria no sufre q Moses (figura del Messas) sea desposado con la Etyopissa, figura de la gentilidad.

Matt.6-

Gen. 450

17.

CAPITVLO.

Que la sagrada Escritura quado dize del Messias, q edificará el templo de Hierusalen, y la misma ciudad: habla del espiritual edificio de la Iglesia militate.

1/4.14.

E

Ier. 3.

Zach. 2.

Zach.6. L Propheta Zacharias dize Jeins (idest Messias)& adificabit templum Domino . Y el templo que el Propheta Ezechiel def-

Ezec. c. 40.6 fe- creuio delde el capitulo quadraquentib, gessimo adelante, sin duda por el

Messias auia de ser edificado. Pues del edificio de la Ciudad dize Isa-1/4.45.

yas affi. Ipfe adificabit Civitate mea, & captiuitatem meam dimittet non

inpretio, neque in muneribus, &c. ler. 31. Iten Icremias . Ecce dies veniunt, dicit Dominus, & adificabitur ciuitas Domino à turre Hanancel v (g, ad portam anguli : & exibit vlira normam mensura in conspectueius, &c. Y que estas palabras no se entiendan de la Ciudad de Hierusalen, que los Iudios edificaron defpues de boluer del catinerio de Ba bylonia se prueua porque la que cllos edificaron, fue destruida, y puesta por tierra por los Romanos:però la Ciudad de que habla Ieremias, serà perpetua, como cô-Ita del milmo propheta mas abaxo, ibi Sanclum Dominifidest templum non euelletur & non destruetur vltra inperpetuum. El mismo Ieremias dize en otra parte. In tepore illo ( Meffix ) vocabunt lerufalem solium Domini, & congregaba.

> in gloria ero in medio eius . &c. Estas son las Prophecias en que los ciegos Hebreos fundan sus vanas esperanças, firi ya mas saber, ni querer lenantar el pensamiento

> tur ad eam omnes gentes in nomine

Domini in Ierusalem, & non am-

bulabunt post prauitatem cordis sui

pessimi; &c. Y Zacharias. Absque

muro habitabitur Ierusalem pra mul-

titudine hominum. & iumentorum

in medio eius: & ego ero ei (ait Do.

minus) murus ignis in circuitu, &

a cosas espirituales, todos somergidos en sus materialidades, digo en cofas vifibles, y palpables como gente que no percibe cofa alguna que no sea deste jaez. Y sino las perciben como las juzgaran? y fino las perciben, ni juzgan quam lexos estaran de discurrir sobre ellas? Bsto es lo que sentia el bienauenturado S. Pablo, ibi. Animalis homo non percipit ea que sunt spiri. I. Corz. sus. Como fi mas claro dixera. Qui en falta en la primera operació del entendimiento, que es percibir las cofas, que esperança puede aucr de que pueda hazer progressos con la fegunda,y tercera, que fon juzgar,

y descurrir.

Dezimos pues, que todas estas Prophecias se entiendem espiritualmente de la Iglesia milicante, co mo mostraremos en este capitulo: o de la triumphante, como se verà en lo siguiente. De manera, que lo que fintimos los Catholicos enesta materia es, que el Mellas Christo lesus edificò vn templo sumptuosissimo en q le sacrifica, no car ne, ylangre de animales, fino lu pro prio cuerpo, y su preciosissima sagre. Edificó vna Ciudad nobilifsia ma de tan gran circuito, que recoge dentro de fi a todas las naciones del mundorde tan firme, y fuerte muro cercada, que no puede ser rendida, ni aun por los enemigosinfernales. Esta es la Iglefia edificada no con piedra, y cal. fino con hombres lauados con la agua del Baptismo, de quien habla S. Pablo Vos effis (inquit) tem. 1. Cor. 6. plum Dei vini. Et alibi Dei adifica 1. Cor. 3 tio estis. Y S. Pedro. Ipsi tanguam I. Petr. z lapides vini super adificamini. La Synagoga fue como tabernaculo hecho por moylen: la Iglefia es

como

como templo edificado por Christo, aquen figuro el pacifico Salomon. El tabernaculo era de madera flaca, mouible, y tempora'; però la Iglesia es fixa permanente, estable, y perperua. El tabernaculo ceffò despues de hecho el templo, affi la Sy nagoga cesso despues q Christo edificó su Iglesia.

gamus Christi lartin

Deste templo dezimos que ha-Non ne. blò Zacharias : y Ezechiel porque aquel varon, a que Zacharias llama Oriente, no Sol oriente, fino soleappel renneuo que nace, como consta del hebreo: es el Messias renueuo multis lo del padre àb aterno y de la Virgen ets facre su Madre in tempore, de quien en-Scriptu gendrò en todoel mundo la gracia, rev. Gal la charided, y las de mas virtudes, 1.5.c.10 yen el Cielo gloria eterna. Este renneao de Dios, y esta flor de la Virgen, hizo vn amplissimo templo que fue la Iglesia; cubriole co el oro de la charidad, ornole con el estanque del baptismo, con el candelabro de la Fé; con la mefa de su fantissimo cuerpo, y sangre, y pufose a si en ella por propiciatorio, y por arca de todos los divinos theforos. Y si aquel antiguo templo estaua dividido en varios lugares, a faber en Sactafanctorum, fancta, Attrio de los facerdotes, y otros Attios: tanbien en nueftro templo de la Iglefia hallaremos dipersos lugares, quiero dezir diversos estados de Christianos, vnos virgines, otros continentes, otros cafados, otros facerdotes, otros Obispos, otros Arçobispos, otros Patriarchas: a los quales todos prefi de el summo Pontifice. Si buscamos sacrificios, no se puede imaginar otro igual a lo de la Euchari. stia. Y assi consta, que es templo la Iglefia

Tanbien es la misma Iglesiavna Ciudad nobilisima, y muy rica co la qual si se compara la Synagoga,pareceràvna tufte aldea:por efso dixo el Psalmista. Gloriosa dicia sunt de te Ciuitas Dei, Iten: Diligit Dominus portas Syon Super omnia tabernacula Iacob, idest, ama el Señor a la Iglefia mucho mas que a los tabernaculos de la Synagoga. Esta Ciudad edifico el Messias, y le pufo fu muro, y enriqueciò con las riquezas del Cielo, lo qual dixo el milmo Propheta en el proprio Psalmo, ibi. Ipse fundauit eam altissimus. Y para habitar en ella llama a todos los hombres, y los trahe, no del cautiucrio babilonico, fino del diabolico, como dixo Isayas. Ipse adificabit Civitatem meam, sci. Supra. licet Ecclesiam, & captinitatem mea dimittet, que es tanto como dezir libertará a los hombres cautinos de la teruidumbre del diablo: y efto de gracia, y no por precio, como dize S. Pablo. Iustificati sumus Rom. 3. gratisper gratiam ipfius: per redemp nonem que est in Christo Iesu, que proposuit Deus (en el templo de la Iglesia) propitiationem per fidem in languine iplius &c.

De la misma Iglesia habla Ieremias, ibi. Vocabunt Ierufalem (idest Ecclesiam) solin Domini, por que en la Iglesia se attienta Christo como en vn throno nobiliffimo. Et congregabuntur ad eum omnes gentes, & non ambulabunt post prauitatem cordis sui pessimi. Bien se echa de ver que la venida de las gentes todas, que dexan las mal dades en que vinian, no se puede entender fino de la venida por fè a la Ciudad fanta de la Iglefia, dexados, y lauados fus peccados en la fuente del Baptilme: a quien co-

Ier, c, 3.

pite

pite tanbien aquello del Psalmo. P[.86. Ecce alienigene, & Tyrus, & populus Etyopum hi fuerunt illic.

Esta es la Ciudad que profetizo Zacharias auerfe de habitar fin muro, cuyo muro de fuego es el Senor su habitador, y su Rey. Dize que se habitará sin muros, porque es tan grande, que se estenderá por todo el mundo. Dize mas que (erà grande la multitud de hobres, y jumentos, que aurà en esta Ciudad. Por los hombres entiende a los que figuiendo la luz de la Fè. y de la razon, llenos de charidad (e enplean en obras santas. Inmentos llama a los que se dan agustos, y deleites como jumentos: y quiere dezir, que en la Iglefia no folo aurá varones santos, sino tanbien muchos peccadores, a los quales ella por medio de los Sacramentos, y de sus ministros procura transformar, no folo en hombres, fino en Angeles. Figura fue desto Gen. 7. la arca de Noe, la qual no solo tenia en si animales mundos, mas canbien inmundos. De animantibus vero immundis duo, & duo, mas-

culum, & faminam, &c. Y porque esta Ciudad ha de ser Ier. c. 31 perpetua dixo leremias. Sanclum Domini non euelletur, & non destructur vlira in perpetuum. Lo qual no se puedeexponer sino dela Iglefia: porque por el amor q Dios 1 4.62.

le tiene dize Esayas, que le llama el mismo Dios: Voluntas meain ea: y porque es Reyno de Christo, se dize en el mismo capitulo. Eris co. rona gloria in manu Domini, & dia. dema regni in manu Dei tui. Que es tanto como dezir; ferás corona gloriosa, y deadema del reyno de Christo, que en tireynarà. Y porla defension que tiene de Dios, se

añade luego. Super muros tuos Ierusalem (idest Ecclesia) constitui cu-Stodes tota die, & totanotte, non tacebunt in perpetuum. Estos guardas fon los Angeles, y los prelados vigilantes, que velan, y hazen la guar dia con sus oraciones, y sermones sobre los muros, esto es, puestos en las dignidades de la Iglefia.

Este es aquel edificio quasi de Ezech. Ciudad, que vió Ezechiel, no pu- cap. 40.

esto en valle, fino en vn monte altissimo,que es Christo, no hasia la parte del frio Norte, fino hafia la del calidissimo Austro, que es el Espirito Sancto, como interpreta San Gregorio, porque Ecclesiam D. Greg. perflat, reficit, & salutari plunia ir- in Ezec. rigat. Y Ruperto dize tanbien hom. 13. Ecclesia humiliter ad Austrum, id. est, ad sanctum vergit Spiritum. Però la Cindad de los malos està para la parte del Norte en cuyos lados queria sentarse aquel que dixo en Esayas. Sedebo in lateribus Isa. 14. Aquilonis. Porque ab Aquilone pan Ier.c. I. detur omne malum, como dixo Ie- Ezech. remias. El nombre de la Cindad cap. vlt. dize Ezechiel, que es. Dominus 1/a,7. ibidem : y quadra este nombre con aquel, que a Christo se puzo, ibi.

ad consummationem (eculi En la puerta del edificio viô Ezechiel vn varon como Architecto, que tenia en la mano vn cordon de lino, y vna caña, para medir, el qual fignificaua a Christo, como dize San Hieronymo, porque el es el Architecto, el medidor, y el edificador de la Iglelia.

Vocabitur nomen eius Emanuel, id.

est, nobiscum Deus. Porque en la

Iglesia habita Dios con los hom-

bies conforme aquello. Ecce ego Matt vl vobiscum sum omnibus diebus vsg. timo.

Nift

P'/126.

0

Nisienim Dominus adificauerit domum: in vanum laborauerunt, qui adificant eam. Aeste soberano Archite cto compite medir la anchura, y largura de la Iglesia : Esto es quanto tiempo deue durar, yaq regiones, y naciones le deue eftender. Iten, la altitud de la charidad, y merecimientos; yla profundidad de la humildad, y rectitud de las obras: que orden de dignidad deuen tener las piedras, a faber los Pontifices, los Reyes, y los mas: porque el fabe quien ha de fer puesto en mas alto, o en mas baxo lu gat. Dize que està en la puerta, por que con reftro alegre recibe a todos los que vienen: el los trae, el los recibe, el los recoge en la Iglefia porque Nemo venit ad patrem nisi per ipsum . Sabat in porta (dize San Hieronymo ) quia per ipsum ad patrem ingredimur, & sine ipso D. Hier. Ciuitate Dei intrare no possumus: 6 vi dignos suscipiat indignos abijciat, Gr. O fi quiziessen entrar los hebreos, con quanta alegria, y gufto los receberta, pues dixo por fu fagrada boca, q fue principalmente enbiado de su padre, ad oues qua pe rierunt domus I frael.

Dize mas Ezechiel, que el templo que viò tenia tres muros, y esto significa la prouidencia que Dios tiene de guardar su Iglesia por fi, por fus Angeles, y por los Isa.c.26 prelados: conforme aquello de Isayas . Saluator ponetur in ea murus, & antemurale. Dios por fi es muro,y por fus ministres antemuro.

P/. 126. Affi dize Dauid. Montes in circui. D. Aug. tu eins,idest Angeli i como explica San Augustin ) Et Dominus in circuitu populi sui.

Viò mas el Propheta cierta catidad de agua, que falia por baxo

de los vmbrales del téplo, la qual fignificana la doctrina Enangelica, que sale de la Iglesia. Y porque los mysterios de la fe que nos enlena, fon vnos mas obfcuros, que otros, dize que la agua en vna parte llegaua hafta los calcañares, en otra hasta las rodillas, despues hafta el pecho: y finalmente crecicron tanto las aguas, que no pudo passar el rio. Por esta inundació y creciente de las aguas, le fignifican los mysterios de la Encarnacion del Hijo de Dios, de su muerte,y Paffion. Iten, el de la sanctisfima Trinidad de la predestinació, el dela Euchariftia, yotros affi, para los quales tiene el entendimiento pecessidad de la barca de la fé, siquiere fin peligro paffar eftas ondas,y no perecer en ellas, comolos miferables hebrees, y los mas infieles, que no los quieren creer, porque no los entienden: siendo as si que el merito està en creer lo q no alcança la razon natural fundandose en la authoridad diuina, q lo propone. Por esta profundidad de mysterios dixo elPsalmista. In- Pf. 31. dicia tua aby sus multa,idest, son vn mar profundissimo, y San Pable. O altitudo dinitiarum Sapientia, 6 scientia Dei , quam incomprehensibilia sunt iudicia eins & inuestigabiles via eius! Iten Isayas. Repleta est terra scientia Domini sicut aqua Rom. IT. maris operientis.

Viò tanbien el Propheta Isa.II. quan fructiferas eran estas aguas de la dotrina cuangelica . Ecce (inquit ) in ripa torrentis ligna multa nimis exutraque parte, &c. Son estos arboles las animas regadas con la dotrina de Christo nuestro Señor, y llenas de todo genero de fructo espiritual. Viò

Gen. T.

Viò mas, quan salutiferas aguas cran estas quando dixo. Intrabunt aque mare (scilicet mortuum, ) & exibunt, & (anabuntur aque. Sigpifica el mar muerco, al mundo, el qual no puede fer sano sino recibiendo las aguas cuangelicas, Las aguas del Iordan entrauan en la mar, peró no mudauan la calidad de sus aguas: affi la dotrina de Moysen entrò en el mundo; peró no le dió falud, ni pudo, porque este bien estana reservado para el Enangelio de IESV Christo.

Otra figura desto vuo en tiempo de nuestro santo Propheta Eli-4. Reg. 2 feo . Palabras del Texto fagrado. Dixerunt viri Ciuitatis Iericho ad Elisaum . Ecce habitatio Cinitatis buius optima est &c. Sed aqua pefsima (unt Gterra sterilis. At ille ait. Afferte mihi vas nouum, & mittite in illud sal. Quod cum attulisent, egressus ad fontem aquarum, misit in illum sal, & ait . Haç dicit Domi. nus, Janaui aquas bas, & non erit vltra in cis mors, neque sterilitas: sanate sunt ergo aque, &c. Buena figuratenemos aqui de lo que pafsò en el mundo con la Encarnacion del Verbo Eterno, y con fu dotrina: el effecto que hizieron las aguas que salian del templo en la mar salada, y el effecto que hizo Elizeo con la sal que echò en lafuente: esse mismo hizo Christo por medio de la sal de su dotrina echada en los valos nucuos de los coraçones apostolicos, que affi llamô el aun Pablo : Vas electionis est mihi itte, &c. Y de todos dixo. Vos estis sal terra. Eran aguas que no dauan peces, y aora los engendran muy muchos, porque en la agua del baptismo nacemos, o

renacemos los Christianos como los peces en la mar. Esto es lo que dixo Ezechiel : Plurime species erunt pisciumeius, sicut pisces maris magni multitudinis nimia.

Dize luego el Propheta. In lit. toribus autem eius, & in palustribus non sanabuntur, quia in salinas dabuntur. El Hebraico dize: In canosis, y en el Chaldaico: Inpiscinis. Esto es en las lagunas de agua mala, gestá cerca de la mar, no aurà fruto, porq fon necessarias para salinas. Estas fignifican los reprobos a quien la dotrina Euangelica no trueca, porque quedan para exercicio de los efcogidos. Los pefcadores de que el Propheta haze mencion fignifican los predicadores, como Christo dixo. El lecar las redes al Solidenota que los predicadores deuen exponer fus predicaciones a los rayos del Sol CHRISTO IESV S, y offrel cerfelas para que queden muy limpias, y secas de todo el mal humor de la cobdicia humana.

#### CAPITVLO. XVI.

Como prophetizaron tanbien los prophetas el edificio de la Celestial Ierusalen.

O dicho en el capitulo paf sado basta acerca de la Cin dad de Hierusalen, y téplo q Christo edificò en la tierra, q es su Iglesia militante. Otro edificio

2 2

Act .9.

I [a.c. 33

3. Reg. 6 haze tanbien en los cielos correspondente a este de quien hablaron tanbien los Prophetas, y fue sigurado en el Templo de Salomon, el qual consta de piedras viuas allanadas, y adereçadas en la tierra con trabajos, y penitencias, polidas, y per sicionadas por la regla de la diuina ley, porque en el cielo no puede sonar golpe de martillo, no suenañ allá los gemidos de la penitencia, ni los açotes, ni los martyrios: sino perpetuas yozes de alegria. Esto propheti-

dos de la penitencia, ni los açotes, nilos martyrios: fino perpetuas vozes de alegria. Esto prophetizò Ifayas: Oculi tui (dize) videbunt Ierusalem habitationem opulentam, tabernaculum quodnequaquam trāsferri poterit , nec auferentur claui eins in sempiternum. & omnes fu. niculi eius non rumpentur quia solummodo ibi magnificus est Domi. nus noster: Locus fluuiorum riui latissimi & patentes: no transibit per eu nauis remigu neque trieris magna transgredietur eum, Gc. Habla aqui el Propheta de las riquezas de la eterna lerufalen, su perpotuidad, sus eternos, è immensos gustos, su ezencion de los enemigos. Notiene que replicar aqui la ceguedad Iudaica: o quiera, o no quiera, ha de confessar que las palabras, Tabernaculum qued nequa quam transferri poterit, no pueden quadrar a edificio terreno. Claui quinon auferentur in sempiternum funiculi qui non rumpentur, que son cosas del cielo, y no de la tierra. Y dize el Propheta, que folum. modo ibi magnificus est Das noster. Alli esmanificopor excellécia, por q alli resplandece principalmételu

magnificencia. Ally ie admira

la Reyna de Sabà, y conficsa que

Media pars sibi nuntiata non fuit.

Alle pregonan los bienauentura-

dos la verdad daquellas palabras de Isayas. Oculus non vidit, Deus absque te, qua praparasti expectantibus te. Ally se vè vna magnificencia mayor que la de Assuero, cuyo combite durò ciento, y ochenta dias, Vt ostenderet diuitias gloria regni sui. Ally se gusta el vino de los eternos gustos, vimagnificentia regia dignum est, abundans, & pracipuum, como se dize del combite de Assuero.

Desta misma Ciudad habla Isavas por estas palabras. Non audietur vlira iniquitas in terra tua, vastitas, & contritio in terminis tuis, & occupabit falus muros tuos, & portas tuas landatio. Non erit tibi amplius Sol ad lucendum per diem, nec splendor Luna illuminabit te: (ed erit tibi Dominus in lucem (empiternam & Deus tuus in gloriams tuam. Non occidet vlira Sol tuus, & Luna non minuetur, quia erit tibi Dominus in lucem sempiter nam, & completuntur dies luctus tui. Populus autem taus omnes iufti, in perpetuum hareditabunt terram (scilicet calestem) germen plantationis mea, opus manus mea ad glorificandum. Dize el Propheta en estas palabras, qual sca el pueblo de la celestial Hierusalem. Omnes (inquit ) iusti, todos seran justos, ylantos, non audietur vltra iniquitas in terra tua. De mas desto todos viuiran con gran paz, y leguridad: Non audietur vastitas, & contritio in terminis . & occupabit (alus muros tuos. Todos alabaran a Dios : Esto es : Occupabit portas tuas laudatio. Todos participaran de Dios aquella lumbre que llamamos Lumen glorie. Erit (inquit) tibi Dominus in lucem sempi. ternam , & Deus tuus in gloriam

Isa. 64.

Esther. I

164.0.65

Atata,

3. Reg.

tuam. No tendran necessidad de la luz material de nuestro Sol. Non erit tibi amplius sol ad lucendu Ge. No aurà alli mas mal alguno, ni occasion de trifteza. Complebii. eur dies luctus tui, y gozaran cternamente de todos los bienes. In perpetuum hereditabunt terram. Y porque Christo nuestro Senor es el Author destos bienes, dize luego Germen plantationis mea opus manus mea ad glorificandum, idest. el pueblo desta celestial Ciudad, y lu gloria es renueuo de mi planta, es obra de mi mano, a quien yo

ornè con gloria eterna.

Ifa.c.65 Iten el mismo Isayas dize affi al mismo proposito en otra parte. Oblinioni tradita sut anguitia priores, & quia abscondita sunt ab oculismeis. Ecce enimego creoCalos nouos, o terram nouam, o non erunt in memoria priora, & non ascendet Super cor sed gaudebitis & exultabitis v sque in sempiternum in eis que ego creo, quia ecce ego creo Iernfa lem exultationem, & populum eius gaudium, & exultabo in Ierufalem, & gaudebo in populo meo, & non audietur in eo vlira vox fletus, & clamoris, &c. Bien claro le vé, que hablo de la Celestial Hierusalem, en la qual serà tanto el gusto, que llama el Propheta ala misma Ciudad Exultationem, y al mismo pueblo de los bienauenturados llama Ipsum gaudium, el milmo gusto. Creo (inquit ) Icrusa. lem scilicet Calestem exultationem. & populum eins gaudium. Desta Ciudad hablò San Iuan . Vidi (inquit) Sanctam Ciuitatem Ieru-Salem novam descendentem de ca. lo à Deo paratam ficut sponsam ormatam vire (no, &c. Y mas abaxo: Habebat claritatem Dei, & lumen

eius simile lapidi pretioso, tanquane lapidi iaspidis sicut crystallum , & habebat murum magnum, & altum habentem portas duodecim, & in portis Angelos duodecim, & nomia nainscripta, que sunt nomina duodecim tribuum filiorum I frael ab Oriente porta tres, & áb Aquilone porta tres, & ab Austro porta tres, & ab occasu porta tres, & murus Ciuitatis habens fundamenta duodecim, & in ipsis duodecim nomiva duodecim Apostolorum Agni. Dize San Iuan, que esta Ciudad decendia del cielo, porque es ce-

lestial, y divina.

Notefe bien el muro grande, y alto, que la defende de todos los males que ay en la tierra. Las puertas que tiene, a faber, tres hazia el Oriente, tres hazia el Occidente, tres hazia el Norte, y tres hazia la parte del medio dia. Y en esto se denota, que recibe esta Ciudad en si gentes de todas las naciones del mundo. Y el numero ternario denota el mysterio de la Sanctifima Trinidad, fin cuya fècs impossible entrar allà. En los nombres de las doze tribus, que estan en las puertas le fignifica que de los hijos de Israel tanbien entraran en esta Ciudad, fi quizieren ser Isratlitas espirituales. como queda dicho: y los nombres de los doze Apostoles, que estan en los fundamentos, mueftran que es menefter para entrag allà leguir la fè, y religion que los Apostoles predicaron. Dize mas San luan, que Cinitas est positain i. Ethic. quadro, por su duracion, y firme- cap. 10. za, de que la figura quadrada es symbolo, como dize el Phi-

losopho . La grandeza de la

Ciudad mucstra luego San Juan Z 3

0

60.

con dezir que tenia quinientas legoas, pone vn numero cierto, y grande para nos enfeñar(como es costumbre de la Escritura)

otro mayor. Y se preguntamos a San Iuan de

que materia es la ciudad, responde, que el muro es de jaspide, piedra preciofissima. La Ciudad de oro muy resplandecente, y transparéte, como cristal : las puertas de doze riquissimas piedras: los fundamentos de los muros de otras doze piedras preciofissimas. Con lo dicho quadra la prophecia de To-Tob, c.13 bias. Porta (inquit ) Ierufalem ex faphiro & smaragdo adificabuniur: & ex lapide pretioso omnis circuitus murorumeius. Ex lapide candido & mundo omnes platea eius sternetur: & per vices eius halleluia catabitur. No pueden dezir los Hebreos, que hablaua aqui Tobias de la Hicrusalen terreftre, auque en ella empeçò su prophecia, perô subiò co el espiri to a la Celeste: viendola como la viô San Iuan: porque los Iudios no pusicron en las puertas de la Ciudad quando la reedificaton, saphiras, ni esmeraldas, ni otras piedras preciolas. Tenga verguença la ceguedad Iudaica de no ver profecias tan claras, y la concordia del cestamento viejo con el nuevo en esta materia. Porque lo masqueviò San Iuan es lo mismo que vio Esayas. Dize Elayas. Non erit tibi am-Efa. vbi plius sol ad lucendum per diem, nec Suprac. Splendor lunæ illuminabit te. sed erit tibiDominus in lucem sempiternam, & Deus tuus in gloriam tuam : non occidet vltra sol tuus, & luna tua non minuetur, &c. Dize San Iuan. Non eget sole, neg, luna, nam claritas Dei illuminabit eam, & lucerna eius est Agnus, &c. Dize Elayas: Populus

tuus omnes iusti. Dize San Iuan. Non intrabit in eam aliquod coinquinatum, aut abominationem facies, & mendacium , nisi, qui scripti Sunt in libro vite Agni. Dize Esayas. Locus flauiorum viui latissimi, & patentes. Dize San Ivan. Oftendit mihi fluuium aque viua splendidum tanguam oyftallum procedentem de sede Dei, & Agni &c. El qual rio fignifica los ineffables gustos, q participan los bienauenturados.

Y para que no nos quede cofa alguna para mostrar a los Hebreos la verdad que vamos tratando: y sepan que no siempre Hierufalen fignifica la terrena, fino tanbien la celestial. Dize Rabi Salomon en la glossa del libro de la sanedria cap. Omnis Ifrael que aquella Hie- V. Gal. l. rufalen que Ezechiel edificò con espirito prophetico en la fin de su prophecia, se entiende de la celestial Hierusalen. Iten in genesi Raba idest magna, dize Rabi Osuá, que este nombre Syon fignifica el parailo en aquel lugar de Efayas. Etredempti a Domino convertentur, & venient in Syon cum laude & latitia sempiterna super caput eorum. Iten en la fanedria en el principio del vicimo cap. se dize assi. Omnis Israel habet partem in gloria aterna quod probatur nobis ex Isaia cap. 40. If c. 40. Sic dicentis. Populus autem tuus omnesiusti in perpetuum hareditabunt terram,

Lo dicho se confirma mas por Ag.c.z. lo que auemos ya dicho en este libro, y prouado por la authoridad de Aggeo cap. 2. como no se ha de edificar otro templo, pues el milmo Propheta llamo Domus no. uissima al que edificò Zorobabel, y Ielu hijo de Ioledec. Magna |dize)erit gloria domus istius nouisii-

ma plusquam prima. Y Ieremias di Zer.c.3. ze. In diebus illis non dicent vlira arca testamenti Domini, neg, ascendet super cor, nec recordabuntur illius, nec visitabitur, nec fiet vltra. Habla de los dias del Messias, y por la arca que era la principal entre las cosas legales, y tenia en fi las tablas de la ley, se entiende todo lo mas pertenciente a la misma ley, como son los facrificios, las ceremonias, el templo, el facerdocio, &c. Y todo esto quitó el Mellias. A este proposito dixo el mismo Ieremias (como en otro lugar auemos advertido.) Nolite confidere Ier.c.7. in verbis mendacij dicentes templu Domini, templum Domini, templum Domini, &c. Viò el Propheta las vanas esperanças de los ludios; vió el engaño en que avian de dar acerça de la edificacion del tercero templo, y rompiò en las palabras dichas, donde nombra tres ve zes el templo, para fignificar fu ceguedad, y fu engaño en esperar ter cero templo. El mismo desengaño les dio Daniel. Erit (dize) in templo abominatio desolationis & vsque ad consummationem, & finem perseue.

CAPITVLO. XVII.

rabit desolatio.

Muestrase el engaño que tienen los Hebreos acerca del Reyno del Messias.

TRO engaño no menos prejudicial que los referidos, tienen los Hebre-

os acerca del Reyno del Meffias: Y fundalo en las prophecias figuientes. El Psalmista dize, que serà Pf. 71. el Messias Rey ibi. Dominabitur à mari v (4, ad mare, & a flumine v). que ad terminos orbis terrarum. Ifa- 1fa. 9. ias. Factus est principatus super humerumeius, &c. Multiplicabitureius Ier. 232 imperium, &c. Iten Icremias. Reg. nabis Rex, & sapiens eris . Y Ezc- Ezec. 37, chiel. Seruns meus Dauid Rex super eos. Icon Ofeas. Quarent David Re- Ofea. 3. gem suum, &c. Y en el segundo libro de los Reyes . Stabiliam throwi 2. Reg, 7 regnieius v (g, in sempiternum. Finalmente Daniel dize . Suscitabit Dan. 2. Deus Regnum (scilicet Messia) quod non dissipabitur. A todos estes lugares respondemos, que alli como los Hebreos estan ciegos sin ver las espirituales guerras del Messias, la espiritual Ciudad de Hierusale, y templo, y la espiritual restauracion del pueblo: assi tanbié lo estan acerca del reyno del mismo Mellias.

Poned pues hermanos hebreos los ojos en el Papa Vrbano VIII. nueftro Senor, y en fus antecessores: yluego los poned en todos los Reyes, y Monarchas del Christianismo puestos a sus pies con muy prompta, y fiel obediencia. Confiderad al mismo Summo Pontifice dando leyes a todo el mundo en quanto Vicario de Christo en la tierra: y hecho esto vereis el reyno del Messias, de que hablan los Prophetas. Mirad a toda la Ecclefiastica Hierarchia de Cardenales Patriarchas, Obispos, Bispos, ytodos los mas prelados, y diguidades, y ved fi fe puede llamar revno el que consta de Principes, y Scnores tan illustres, tan sabios, ymu chos dellos muy fantos. Lucgo co-

Vease lo 1.2.6.18

que queda dicho

fiderad

Dan.9.

Gen. 49.

Zac.c. 9 fiderad aquella authoridad de Za. charias. Ecce Rex tuns veniet tibi instus & Caluator, & ip epauper, & ascendens super afinam, & super pul lu filiu afina. Veis aquivuestro Rey Messias (dize el Propheta) vendrà para vós justo, santo, saluador, y po bre, y tan pobre, que no tiene cauallo para caualgar, fino vn pobre

immento.

No podeis dezir hermanos, q no se entiende esta Prophecia del Messias, porque assi la explicavueftro Rabi Salomon, y lo confirma mas por lo que va adelante. Et lo. quetur pacem gentibus, & potestas eins á mari víg, ad mare, & áfluminibus v g, ad fines terre. E atti di ze el que Impossibile est textu hue declarare de aliquo alio qua de Rege Messia. Iten en el Berefit Rabà dize Rabi Moses predicador, que quando lacob dixo a su hijo Iudas. Ligans ad vineam pullum tuu, & ad vitem o fili mi asinam tuam, nos mostrò, que quando veniere el Messias para faluar a Israel, será ta humilde, que Ipsemet ffernet asinum suum & equitabit super illum, & veniet in Israel cum paupertate. Y en el Sanedrin cap. Col Ifrael, dize Rabi Oluà hijo de Leui, que le fue dicho, que el Messias seria hallado entre pobres, lleno de he-Efa. 053 ridas, como dixo Ilayas Vere langores nostros, ipsetulit, & peccata nostra ipse portauit, or nos reputanimus eum quasi leprosum percussum â Deo & humiliatum.

> Mirad hermanos Hebreos, como està prouado que el messias no tiene riquezas temporales, fino q es pobre:. Luego paragesperaisen Vano Melsias rico, pues con mas razon fi lo vierades rico teniades obligacion de repudiarle, y desco

no cerle, por no fer conforme a las prophecias? Para que esperais acompañado de cauallos, y caualleros con grandes carroças, y muy guerrero, aquien el Propheta de Dios prophetizo que andaria en vn vil jumento? Que cosas fon las riquezas, y las honras vanas del mundo para que el Melsi. as fiendo, no folaméte fanto, fino Sadus Sandoru, como prophetizò Daniel y fiendo Iuflus, & saluator, como lo dixo aqui Zacharias, duuicsschazer caso de todo esso? Que fon los Reynos del mundo, fino vn focno? que por esfo Nabucho donofor los viò en suchos. Mirad lo que dize Ilayas. Ascendet sicut virgulium coram eo, & sicut radix de terra sitieti,idest. Serà ageno de todo el fausto, y vanagloria del mundo. No le compara el Prophe ta a otro arbol femejante a la que viò Nabuchodonosor, q lo significaua a cl. Altitudo eius nimia (di- Dania. ze el Propheta) magna arbor, or fortis Eproceritas eius cotinges Calum, aspectus illius erat vsq ad terminos uniuersaterra &c. Todo esto fignifica pompa mundana, y poder de Rey temporal de Nabuchodonofor. Pero el Messias Ascendet sicut virgultum, & sicut radix de terra sitienti. No le espercis luego rico, ypompolo. Y puesno tiene de fer este sino pobre, yfanto:pormas que le pinteis en la imaginacion pobre, y fanto no lo hallareis tal como a lefus Nafareno, aquien los Christianos reconocemos por verdadero melsias.

Impossible era tener el messias tan baxos intentos, quetrataffe folo de dar riquezas, y honrasa los hebreos. Lo que se deue entendes del, y lo que las prophecias dizen,

es que

es que ania de venir, para llenara todos los mortales de las verdaderas riquezas espirituales, que son las virtudes, y despues con gloria perdurable, y eterna. Y cofa llana es que si le vuiesse de dar riquezas espiritualesnoharia mucho caso de las temporales, que son enemigas de las otras, y hazen a los hombres rebelar contra Dios, como lo dixo Moses del pueblo Israelitico. Incrasatus est dilectus, & recalcitrauit, incrasatus impinguatus, dilatatus. Dereliquit Deum factorem fuum, &c. Y Ezechiel dize. Hac fuit iniquitas Sodoma, superbia, saturitas pa

nis & abundantia & otium ip (ins &

filiarumeius, & manum pauperi non

porrigebat erc.

Veis aqui el prouecho que hazé los bienes temporales, y estes esperais vòs de vuestro messias, siendo affi que por el mismo caso, q fuesse afficionado a ellos lo teniades de desconocer, porque Veniet instus, & saluator, & ipse pauper. Con mucha razon llora Efayas los males, q en el pueblo Ifraelitico hizo la abundancia de riquezas temporales. Repleta est (dize) terra argento, & auro, & non est finis the sauror u eius, & repleta est terra eius equis, & innumerabiles quadrigaeius, & repleta est terra eius idolis opus manuum Suarum adorauerunt, &c. Bien mucstra, que de la afficion que teuian a las riquezes vinieron a ser idolatras. Y con todo esto, soys ta locos, q no quereis fino q vuestro Messias os haga muy ricos, y vos poga en occa sion proxima de ser idolatras. Si essos bienes é imperios fueron lo que vos pensais, no los diera Dios a los Affirios; a los Perfas; a los Gric gos, y Romanos idolatras, y sus cnemigos, dexando a vnos fantos

Abraha, Ifac, y Iacob, fer peregri nos ca la tierra, conforme aquello. Gen. 47 Dies peregrinationis vita meacen. tu triginta anoru funt parui, & mali, & non peruenerunt vsque ad dies pa tra meorum quibus peregrinati funt,

Veis aqui como Iacob amado, y mimoso de Dios se llama a si, y a sus padres tanbien fantos, peregrino en la tierra. No los llama Principes, ni Emperadores, fino gente desterrada en este mundo: y vosotros quereis tener lo que ellos no tunieron, ni desfearon, ni quisieron. Porq noveis ciegos vueftro engaño Ecce ipsi peccatores, & abundantes in seculo obtinuerunt divitius: Dize Dauid, que viò a los peccadores con grandes prosperidades: y luego añade de fi. Laui inter innocetes manus meas, que hizo quanto pudo por ser bueno: y con todo esso dize. Fui flagellatus tota die, & castigatio mea in matunis. Por donde quafi obligado de la tentación hazia esta consequencia. Ergo sine causa instificaui cor meum. Peró luego tomando mejor confejo dize: Si dicebam narrabo sic: Ecce natione filiorum tuorum reprobaui. Porque los que estiman mucho los bienes temporales (de que los malos no quieren vfar, fino gozar) ni leuantan el pensamiento a otros mas altos: reprueuan alos hijos de Dios quando los ven vexados, y al mismo Dios, y Messias, como los Iudios reprueuan, fiendo ellos mifmos los reprouados.

Oygamos al Propheta Ieremias loque dize hablando con Christo. Expectatio (inquit) Ifrael, Saluator eius in tempore tribulationis; Quare futurus es quasi colonus in terra & quasi viator declinans ad manendu? Quare futurus es velut vir vagus,

Ifa. c.2.

De#1,32

Ezech.

сар. 16.

Ier.14.

aut fortis, que non poteit saluare? La esperança de Israel, y su faluador es el Meffias. Admirale el Propheta, porque ha de ler en la tierra el Messias como peregrino, y como vn pobrissimo caminante, que no tiene cafa propria, y bufca las agenas para fe agazajar: y como hombre viandate, q auia de andar por Iudea de vuas partes, a otras: y como vn varon fuerte que elconde su fortaleza, de manera, que paresca en lo de fuera, que no pueda defender a nadie. Veis aqui como descriue el Propheta al Messi. as . Las quales palabras quadran muy bien con la vida de Christo N. Senor, el qual de fi dixo. Vulpes foneas babent, & volucres cali nidos filius autem hominis non habet vbi caput suum reclinet. Yandaua de vnas partes en otras predicando, y hospedandose ya en casa de vn Zacheo, pidiendole el mil-Luc. 19. mo la pozada, y diziendo. Zachee descende quia hodie in domo tua oportet me manere: ya en cafa de vn fariseo donde conucrtiô la Magdalena: ya en cafa de Lazaro, y sus Luc. 10. hermanas. Intrauit Iesus in quod. dam castellum, & mulier quadam Marthanomine excepit illumin domum fuam: ya en otras partes muchas, como Icremias en este lugar lo auia prophetizado. Y contodo esta no quieren los hebreos, sino q sca su Messias Rey muy rico, ypoderolo. Gran engano! gran ceguedad!Dios les valga, Dios les acuda por lu misericordia.

Mas pues que can amigosfon de reyno, y de potencia, confideren las excell écias delReyno de Christo,como enpeçauamos a dezis atras, y veran fi fu reyno es verdadero. Es muy gran verdad que fue muy pobre Christo Ielus, porfer affi neceffario para la redempcion del mundo que enprendio: y para fu exemplo: mas por otra parte (fi bien lo miramos) fue, y es muy rico fu reyno, y muy mas excellente, que todos los del mundo. Primeramente fue mayor, pues fe eftiende atodos los confines de la tierra, y aun del mismo cielo. Yassi aquel que dixo por la boca de Dauid de si : Ego sum vermis, & non homo: opprobrium hominum, & abiectio plebis, &c. Y el que dixo: Filius hominis non habet vbi caput sum reclinet : y sue reclinado en yn pesebre en su Nacimiento, porque Non erat eilocus in diuersorio: y el que tanquam agnus coram tondente ebmutuit, como lo prophetizò lsayat. Este mismo di. Isa.c.53 xo. Data est mibi omnis potestas in calo & id terra: Y en esta conformidad sablaua Dauid quando di- Pf. 2. xc. Postula à me & dabotibi gentes Pl.71. hareditatem tuam, & poffessionem tuam terminos terra. Iten. Dominabitur á mari víg, ad mare, & áftumine v [g, ad terminos orbis terrarum. La Iglefia de Christo es su reyno, la qual como vemos esta estendida portodo el mundo, porque aun en tierra de sus proprios enemigos, como fon los Turcos, y Moros, por Alia, y Africa, y aun en el mundo nueuo:tiene Christo fideliffimos cultores, que en templos propries le honran, y venera, aunque le principal de la Religion Christiana está, y estuuo siempre en Europa.

La legunda excellencia què tie ne el Imperio de Christo sobre todos los del mundo, es fer perpetmo, y del fe entiende aquello, yro de Salomon : Stabiliam thronum 2, Reg. 7

Daniel dize. Su citabit Deus regnu Dan.c.2 quod non dissipabitur, y en el capitulo 7. Potestas eius, potestas aterna que non auferetur, & regnum eius quod non corrumpetur. Icen Ilayas. Ifa.c.9. Super Solium Danid, & Super regnu eius sedebit, vt confirmet illud , & corroboret in indicio, o institua a mo do, & v sque in sempiternum . Y a codo esto alludio el Angel, quando traendo la embaxada a la Virgen, dixo del hijo que le annuncia-Luc. I.

ua. Dabit illi Dominus Deus sedem David patris eius, & regnabit in do. mo Iacob in aternum, & regni eius P[.44. non erit finis . Tanbien Dauid dixo. Sedes vel Thronus taus Deus in

Pf.88. faculum faculi. Icon. Thronus eius ficut Sol in conspectu meo, & ficut

Luna perfecta in eternum. Ifa.c. 9.

Esta eternidad en el reyno del Messias significo Isayas en la leera hebrea Mem ferrada, de que ya a otros propofitos auemos hecho mencion . Multiplicabitur (inquit) eius imperium: hebraice lemarbeh hamifrah. Pone aqui la Mem ferrada, y quadrada hablando del Imperio de Christo en el principio de la dicion Marbèh contra la gram matica hebrea, que pedia aqui Mem abierta: para denotar que el reyno del Messias era serrado, y q no tendria ya mas fin alguno. Y la figura quadrada de la Mem fignifi. ca lo milmo, que es estabilidad, porque nunca ya mas ferà destruy do. Asti lo prophetizò el milmo Christo quando dixo a S. Pedro. Tu es Petrus, & Super banc Petram adificabo Ecclesiam meam: & porta inferi non praualebunt aduersus eam. Que mayor milagro puede auer en el mundo, que levantarenle tantas persecuciones contra el reyno de Christo, que es su Iglesia, fundada por hombres tan pobres, y ta faltos del humano poder, como los Apostoles? y fiendo los per figuidores muy poderolos Reyes, yEmperadores, como fueron, Nero, Domiciano, Trajano, Adriano, Antonino, Schero, Maximino, Decio, Valeriano, Aureliano, Dio cleciano, y Maximiano (q todos ef tes legantaron perfecuciones generales contra la Iglefia, a fucra otras particulares ) con todo esfo no podieron rendirle, ni deshazerle. Pues que mas noble, ni mas estable reyno puede luego auer,

que el de Christo?

Otra cofa estanbien mucho de confiderar (como lo ponderamos va en el libro 2.cap. 13. defta Demonstracion Euangelica) que quatos mas cran los Catholicos, que morian martyrizados, mas crecia la Iglefia, y rey no de Christo:ni era otra cola cortar las cabeças a los martyres, que podar vna viña para dar mas copiolo fructo: como en el susodicho lugar aduirtimos con S. Iustino, y Tertulliano: donde llamó a la sangre de los martyres trigo echado en la tierra, que aunque parece corromperfe, con todo se multiplica. De la misma semejança vsò S. Leon Papa. No minuitur (dize ) per secutionibus Ec. clesia, sed augetur & semper domini cus ager legete ditiore vestitur, du grana, qua singula cadunt, multiplicata nascuntur. San Chrylostomo llamò tanbien a la fangre de los martyres riego de la Iglesia, para que sus arboles crescan. Sicut (in quit plante rigate magis crescunt, ita & fides noftra oppugnata magis floret. Neque horti aquis irrigati ita germinant vt Ecclesia si martyrum Sanguine irrigentur. TO I TO

Tertul. inapologet c. vl tim.

D Leo Pap fer. 1. de lans dis Pet. & Paulo

D. Chry fost. fer. inlunen 1ium do Maximi martyres

Matt. 16

Zach.c. 12.

Por este modo alcanço el Senor lefus vna pobiliffima victoria de sus contrarios los idolatras. Y Dan.c. 2 aquella piedra de que hablò Daniel arrancada del monte fin industria humana deshizo la estatua, q era figura de las quatro Monarchias del mundo, como tanbien prophetizò Zacharias. Et erit in die illa ponam Ierusalem lapidem oneris cunctis populis, omnes qui lenabunt eum concisione lacerabuntur. Sobre el qual lugar dize San Hieronymo, que allude el Propheta a vna costumbre antigua, que auia en Indea, y Palesthina, y perseuerava hasta su tiempo de se poner en las ciudades, villas, y aldeas vnas piedras redondas de gran pezo, en que los mancebos exercitaffen sus fuerças, y hiziesfen sobre quien la leuantaria mas alto. Vnos(dize) la leuantauan hafta las rodillas; otros hasta los pechos; otros haíta los hombros: y los mas esforçados la ponian sobre su cabeça. Dize pues Zacharias, que la Iglefia de Christo (llamada aqui Hierusalen) será como vna piedra, en que todos los tyrannos del mūdo prucuen sus fuerças: però hallaran tanto pezo en ella, que no la podran levantar fin perjuizio fuyo muy grande, como acaece muchas vezes a los que toman pezo defproporcionado a lus fuerças. Sen-Jus iste est (dize el Santo) ponam Ierusalem, idest, Ecclesiam cunctis gentibus quasi granisimum lapidem sublenandum; leuabut quidem eam, & pro virium varietate vastabunt, fed necesse est, vt dum lenatur in ipso nixu & leuatione ponderis grauissi. mus lapis scissuram aliquam in leua. tium corporibus derelinquat. No pueden dezir los Hebres, que ha-

bla el Propheta de su terrena Hie. rusalen, pues la experiécia les mostrò bien lo contrario, como auemos ponderado ya en el discurlo deste libro.

Pereftas tan nobles, y tan extraordinarias victorias se llama Christo. Rex Regum, & Dominus Apoc. 19 dominantium : y fue visto de San Iuan con muchos diademas enfu cabeça; porque vn folo diadema no era bastante para tan gran Rey y fue fu real throno figurado en aquel de Salomon, del qualse dize alli que Non est factum tale opus in uniuersis regnis. Assi es en la verdad, que en todo el mundo no ay throno como el de Christo, y de su Vicario el Súmo Pontifice. Es de marfil como el deSalomo, cuya bla cura representa la santidad de su Rey: es cubierto de oro por las muchas riquezas, principalmente espirituales, que encierra: tiene junto a fi Leones por fer muy fuer te, y inexpunable: subese a el por grados, porque affi subiò el Señor Ielus por sus tormentos, como el mismo dixo. Non ne hac oportuit Luc. vlt. Christum pati, & ita intrare in glo. riam suam? Esto quizo dezir Esa. 1/a. c.9. yas ibi. Factus est principatus Super humerum eius: Dize que el Meffias trae su principado, y su Reyno sobre sus hombros, porque lleuò fobre sus sagrados hombros hasta el monte Caluario la Cruz, por la qual mereciò su reyno, y principado, como lo expone San Augustin D. Aug. Affi lo dixo San Pablo. Factus obe. fer. 71. diens víg ad mortem, mortem aute de temp. Crucis, propter quod, & Deus illum Ad Phiexaltauit, & donauit illi nome, quod lipenses. est super omne nomen. Dize tan- 2. bien Efayas, q lleuó Christo sureyno,y principado fobre fus hobros

3. Reg.

7.44.

18874

20q

Porque licuò la carga de su reyno, como acà dezimos, q elRey tiene furey no a cuestas, porq lleua el pezo del, y fue en la verdad carga gra dissima la del reyno de Christo, q lleuò fobre fus hombros, pues murio por lu proprio reyno.

CAPITVLO, XVIII.

Respondese a una duda a cerca del reyno de Christo, fundada en dos lugares de Daniel, uno del capitulo segundo, otro del capitulo septimo:

7 Na duda resta soltar, q pue den hazer los Hebreos acerca del reyno de Christo, y es desta manera. Consta de Daniel, que el Messias tiene de rey nar en el mundo despues q fuere destruydo el reyno de los Romanos, porque en el 7 · capitulo viò el Propheta quatro bestias fieras, q sig nificanan las quatro Monarchas, a saber de los Chaldeos, Persas, Grie gos,y Romanos. Y la quarta bestia, que fignificaua el imperio Romano, dize, q fue muerta, y quemada antes q le dieffe el imperio al meffias. Aspiciebam (inquit ) & vidi quo wiam inter fecta effet bestia(scilicet auarta ) & perijset corpus eius Graditum eset ad comburendum igni: aliarum quoque be stiarum ablata esset poteflas. & tempora vita constituta essent eis, vsque ad tempus, & tem. pus; y luego añade la prophecia

del Imperio del Messias. Aspiciebam ergo in visione noctis, & Ecce cum nubibus cali quasi filius hominis veniebat, & vique ad antiquum dierum peruenit, & in conspectu eius obtulerunt eum, & dedit et potestatem, & honorem, & regnum, & omnes populi, tribus, & lingua ipsi servient; potestas eins potestas aterna quanon auferetur, & regnum eius quod non corrumpetur. Esto dize Daniel. Donde infiri Dan.c.2 ran los Iudios desta manera. Si affi es que el meffias tiene de reynar despues de acabado el imperio romano, luego no fue figurado en aquella piedra que viò el mismo Daniel, la qual destruyò la estatua, pues vemos que el imperio de los Romanos dura hasta oy.

A esto se responde, que Daniel hablò en el capitulo septimo del imperio de Christo, que tendra despues que juzgare el mundo en el dia postrero, despues de vencido, y hechado en los infiernos el Antichtisto con sus seguaces; mas en el capitulo fegundo, quando dixo de la piedra arrancada fin manos del monte. In diebus regnorum illorum, habiò del nacimiento del milmo Christo, que seria en tiempo de la monarchia de los Romanos. Però la destruycion, que alli propheiiza auer de hazer, es en los vicios, y en las idolatrias, y no en los hobres. En el qual fétido diximos arriba, q hablò tanbié Zacharias, quado comparó Zachar. la Iglesia a la piedra, en q se prue- cap. 12. và fuerças: y affi no es cotra la profecia durar el reyno de los Romanos despues de Christo nacido. Por q aunque digamos, que dera, es por el modo q la experiencia n.

a faber

DA11.7.

a saber, con sus Emperadores derribados, y prostrados a los pies del Romano Pontifice: y de tal manera son Emperadores Romanos, que tabié so Emperadores Christianos. Y assi se puede dezir, que no dura el imperio Romano, pues està tan trocado, y tan differente de lo que era.

Conoced pues ya o hermanosHe breos estas verdades, no formeis en vuestra imaginació imperios té-

porales, y fatafticos devueftro Mel fias:mirad, q auque lo querais imaginar mejor, mas fanto, mas fabio, y mas poderofo, nolo podeistener. De vueltea nacion es Christo: su hora feràvueltra, si quizieredes conocerla y estimarla por tal, q estas fon las felicidades, q los Prophetas es prometiero; y las gozareis, si fue redes buenos Christianos. Venid a donde os llama el Propheta Rey, a darle obediécia Venite, dize, exul temus Domino, Iubilemus Deo Salutari nostro: hebraice: Iubilemus petra Iesu nostro. Conoced q està en esta piedra fundada la Iglefia, y q es la misma de q en otra parte dize el Píalmista, q fue reprouada, y co to do fue puesta in caput anguli. Cono ced q dixo porvos el mismo David en persona del Messias Ipsi veró, no cognouerut vitas meas, &c. No conocieron (dize) mis caminos, porq no conocieron mis dos venidas al mundo, vna para los rescatar, otra para los Iuzgar, vna con pobreza, otra con poder. Dize tanbien, que no conociftes fus caminos, porá no conoceis sus traças, y deseños: pues poneis toda la felicidad en reynoté poral, y en riquezas perecederas, fiendo las traças de Dios muy diffe rétes desso, como por Isayas lo dixo en hablando del Mellias. Non

enim cogitationes mea, cogitationes vestra, neque via mea, via vestra, quia sicut exaltantur cali á terra, sic exaltat su via mea á vis vestris, é cogitationes mea à cogitationibus vestris. Leuatad pues, kuantad ya los pélamientos, q con pensamientos baxos, y terrenos no se situe yn Dios tan leuantado.

CAPITVLO. XIX.

VIO. XVIII.

Ponense sinco prophecias, que trată del virginal parto de la Madre del Messias

O que hasta aqui anemos dicho en este quinto libro, Atodo pertence al tiempo de la venida del messis dode auemos mostrado como se cumplieron las prophecias, que del mismo tiempo estavan escritas: y explicamos los lugares de la sagrada Escitura con q los Hebreos mas se engañan, pesado no suer llegado el dicho tiépo. Aora coméçare mos adezir algo de las profecias, y figuras del foberano mysterio de la pureza virginal de la madre del Messias la Virgen Maria nuestra Señora, segu lo promettimos al principio deste mismo lib. Y para pruena deste assupto tenemos hartos lugares en la fagrada Escritura, que como es mysterio ta grade de nuestrafè, tuno especial cuidado el Spiritu Sato de revelarlo a sus Propheras. Estasoberana Reynade los Angeles, y madre delmifmo Dios nos quiera fauorecer en

Pf.44.

Ps. 117.

PS.94.

四人是

lo que diremos con su poderosa intercellion. Amen.

La primera prophecia q algunos Padres trahé acerca deste puro, se cotiene en aquellas palabras coque Dios nuestro Señor amenazo a la ferpiéte Gen. 3. Inimicitia pou a interte & muliere,& semetun, & seme illius: ipfa conteret caput tuu. En las quales palabras la que se deue mucho poderar co S. Leo Papa S. Cypriano, Raperto, y otros: es aquella palabra, Et semen illius: de manera, que no haze menció mas que de hijo de muger, y no de hobre, que es Christo. Dize que harà guerra contra la serpiente infernal, y qvengará el agrauio hecho a los primeros padres por la serpiente, con quebrarle la cabeça. Oiga. mos a Ruperto. Inter Semen (in-Rupert. quit ) tuum, & Semen illius : de quo semine hec dicuntur, nisi de vno qui est Christus? Ipse nang, solius ita lemen mulieris est, vt non etiam viri Ad Gal, semen sit. Y esto es lo que dixo S. Pablo. Misit Deus filium suum fadum ex muliere. De manera que fi esta soberana Señora cócibiera por obra de varon, no se attribuyera el hijo solamente a ella.

Lets. 12.

4. 113

Gen. 3.

Otro lugar tenemos en el Leuitico cap. 12. Mulier (inquit) fi fufcep to semine pepererit masculum, immunda erit septem diebus, &c. Trata aqui de la ley de la purificacion, y dize que la muger que cocibiere por obra de varon sea immuda sie te dias, y hasta los quareta no entre en el téplo. Però a los quareta irà hazer cierta ofrenda, y purificarle. Las palabras mysteriosas (segun lo ponderan comumente los Santos padres) fo aquellas. Mulier fi suscep tosemine, Yesto fac dizeOrigines. Ad discretione illius qua sine semine concepit. De manera gnoteniael Espiritu Santo para que hazer tal aduertencia: a saber de q estaley folaméte coprehédia alas mugeres o concibian porvia ordinaria, fino nos quifiera dar a entender aqui el virginal parto de la Madre del Mef fias,y como estana ezeta desta ley. Y si la cupliò, sue obra de superero

gacion, y no de obligacion.

La tercera profecia le côtiene en elPfalmo 71. Descedet (inquit) sicut plunia in vellus, & sicut stillicidia Ps.71. stillantia super terra. Habla aqui cl Spiritu S. dela venida del hijo de Ind.6. Dios al mudo (fegu expefició comú de los Satos padres) y alludiedo al vellejo de Gedeon (como tiene Adriano Fino y otros muchos) di- Adrian. ze q affi como la lluuia mansa que Finus. caye en el vellejo, no se siente, ni le lib. 2. haze dano, affi tabié fin fer fentido Flagelli. de nadie encarnò el Verbo Eterno: contra esto es sin dano de la pureza virgi. Indeos! nal de su santissima Madre. Oyga. cap. 12. mos sobreesto a S. Ambrosio. Re D, Amb. cte Maria velleri coparatur qua ita co Ser. 13. cepit Dum, vt toto enhauriret corpore, in Nata nec eius discisuram corpus pateretur. li Dui.

No es menos illustre testimonio lo del Pf. 109. ibi. Exutero ante Lu Pf. 109] ciferu genuite. Que este Pi.todo se Matt. 22 entienda de Christo, el mismo Senor lo dixo: y affi no puede dudar dello catholico algu. Ni los Phariscos lo negaro, quando el Señor les argumetò, y couenciò co el mas lo q no negaro los antiguos Hebreos, niegan los modernos, para de todo ferrar las puertas a la luz del Cielo, q por estas profecias le les podia co municar. Està pues el mysterio destas palabras, en q dize elPadre Eterno a su hijo vnigenito, q le enge dró del vietre. Y como affi, y losde mas hobres no se engendeen en el

Origin. bom S.

in Lew.

Aaz

Vitter

contra Marcio. cap. 9.

P[. 131.

Idem Tert.1.3 contra Marcio nemcap. 20.

vietre?esto fi. Pero no del vietre, q es cola muy differente: q el enge drado del vientre no supone materia otra q vega de fuera, mas lo q fe engendra en el vientre engendrale por via ordinaria entreueniedo obra de varo. Esto mismo dize Ter Tert.l.s tuliano. Cur (inquit )adiecit ex vtero quasi aliquis hominu ex viero natus dubitaretur, ni siquia curio sius vol uit intelligi Christu? Ex vterogenerani te, id est, ex solo vtero sine viri semine. Lo mismo (dize este Author)nos quiso dezir elSpiritu Sato enaquellas palabras del Pf. 131. De fructu ventris tui pona super sede tua. Habla Dios con David, y di zele q del fruto de su vientre facarà vo successor q se affiéte en sure althrono. Dize pues affi. Quis ifte venter est?ipsius David? vtig, no ne que enim pariturus eset Dauid : fed nec vxoris eius : no enim dixiset ex fructu vetris tui fed potius ex fructu vetris vxoris tue. Ipfius ergo di. cedo vetre: super est vt alique de genere eius ostenderit, cuius vetris fusurus effet fructus caro Christi, qua ex vtero Maria floruit, ideog, & fru Etu vetris tatu nominauit, vt proprie vetris, quasi solius vetris, no etiaviri. Et ipsu ventre ad Dauid redegit, ad principe generis, & familia patre: Na quia viro deputare non poterat, virginis en verrem Patri deputauit. De manera, q queriendo el Spiritu Sato en este Pf. mostrarnos el paci miento del messias, dize g serà fru-Cto del vientre de Dauid: siendo assi q Dauid no auia de parirle de fu vientre pues no era muger: mas llamò aqui a la Virgé por el nobre de su padre Dauid: y dize q solamé te de su viêtre serà el Messias engé drado sin mas obra alguna devaro. Mas boluiendo a la prophecia

delPf. 109. ajudemonos de otra ver fio para nuestro inteto, la qual dize assi segu la raiz del hebreo. Ex vtero auroraros natinitatis tua, idest. del vientre de la aurora a la maneradel rocio, ferá vnestro nacimieto. Mysteriosas palabras verdaderamente: sobre las quales oygan co R. Ifac. attécio los Hebreos a su Rabi Isac Arama fobre el Genefis. No inuenimus (inquit) homine etia propheta, cuius prophetata sit nativitas ante na tinitate Patris, & Matris nisi tantumodo Messia instunostru, & propiereadicit David. A vulna ex aurora tibi ros nativitatis tua, hoc est antequa crearetur vulua genetricis tua prophetata fuit nativitas tua. Et huic couenit illud. Ante sole propagatur nome eius, vel filius nome eius, quonia antequa crearetur Sol, subsistens, firmug, erat nome Me sia nostri erat que sedes ad dextera Dei. Obligado de la fuerça de la verdad, y de laspa labras desta prophecia, cofiessaqui este Rabino la divinidad del messias, y sucterno nacimiéto del R. Bara-Padre. Lo mismo tieneRabi Bara- ch. in Ge chias citado por lasenio, y Lyra en el comentario destePs.y porAdria no Fino. YRabi mofes Hadarlan fo Finus. bre el Genesis aprueua la misma verlio, mas supuesto q ya queda tra tado del eterno nacimiéto del messias en el lib. 4. desta demostració euagelica: lo q agora haze a nueltro inteto es q tabie en estaversio q los Rabinos apruena, tenemos el parto virginal de la Madre fantissima del messias, porq a ella conpite el nobre de aurora, pues alegro el mudo co el nacimiento del Sol de justicia Icsu Christo q della naciò. Y en conformidad desto canta la Iglesia . Nativitas tua Dei genitrix Virgo gaudium annuntiauit vnister fo

nef. Adrian. lib. 2. fla gellic. 9 R. Mofes in c. 25. Genef.

to Len

leya los interpretes daquello de los captares. Qua est ista quo progredi- Cant. 6. tur quasi auroraconsurges? y de Isayas c.45, ibi. Rorate cali de super, & nubes pluant iuffa, y sobre aquello del mismo propheta. Expergisci-

mini, & laudate qui habitatis in pul-

uere quia ros tuus, &c.

Christo, sin gentreuiniesse en esto o bra de varon, ni cofa terrena, fino la virtud celeste del divino Spirito Luc. I. legun aquello Spiritus Sanctus obubrabit tibi.

Isa. 62.

ner so mundo, exte enim greus est

Soliustitie, &c. De mancra, que al-

fi como la aurora engendra el ro-

cio por virtud celeste sin alguna

mescla de tierra, assi de la Virgen

Maria fue concibido, y nacio Ielu

Y que bien affonbrada quedo esta Senora co tal sobra. No fue sobra esta q le quitasse luz, sino q se la anadieffe, porq vietre dode fe ence diò aquella lapara de ghabla Isaias Propter Sio (inquit ) no tacebo er prop ter Hierusale no quiesca, donec egrediatur vt splendor instus eins. & salnator eius vt lapas accedatur: como podia fer tenebrofo, fino todo refplandeciéte, y ctiftalino?en el qual lugar de Isayas se note la versio q dize affi coforme al hebreo. Denec egrediatur sicut fulmen iustus mens: co la qual llanaméte se dà a entender el parto virginal desta Señora. Porq, q quiere dezir q el Messias faldra de so vientre santissimo como rayo? fino q afficomo el rayo dode no halla refistencia no haze dano (pues vemos qderrite vna efpada, dexando la vaina entera) affi Christo saliò como rayo del viétre de su Madre santissimasin perjuizio alguno de su virginal integridad, y pureza,y vino a destruyr los vicios y peccados del mundo que le hazian resistencia.

Lo dicho basta acercade la pro phecia, yversio Ex vtero aurore ros natiuitatis tue, de gnos dinertimos. Quiequifiere masprouado nueftro intento, a saber de q la Virgé en la Escritura sagrada se llame aurora, y lu vnigenito hijo, rocio del cielo,

El quinto testimonio de la pure za virginal de la Madre del Messias fenalan algunos en aquel lugar de los pronerbios. Tria sunt difficilia mihi, & quartu penitus ignoro, viam aquila incalo, via colubri super petra, via nauis in medio mari, & via viri in adolescentia. Sobre el qual lugar se puede ver Galatino lib. 7. arcan. Galatin. cap. 15. y Adriano Fino lib. 2. flagel li cap. 5. Lo q haze a nuestro inté- Finus. to es la raiz hebrea daquella palabra Adolescentia, y esta esla palabra Ghalmah, id est, adolescentula. Y assi lè symmacho. Mas el paraphraste Chaldaico lè mas claro via viriin virgine. Assi traduxo tabié Pagnino, Ifidoro Clario, y Caictano: la qual versio aprueua Lyra, y otros muchos interpretes. De manera, q nos dize aqui Salomo, q fi bien es verdad le pareciò fiépre cola difficultosa de entender el camino de la aguila por el ayre, el de la culebra sobre la piedra, y el de la naue por la mar: fobre todos estes caminos reconoció por totalmente superior a su entendimiento el camino del varo naciedo de yna dozella (q esto quiere dezir la palabra Ghalmah, como adelante yeremos) y assi côtesta este lugar cô aquel de Isayas. Generatione eius quis enarra bit?esto es, quié podrà cotar el mo 1sa. 53. do del nacimiento del messias? Ya lucgo Salomon en el sufodicho lugar tuno respeto al nacimiento de Christo de vna donzella v como

I/a. 45. Ifa. 26.

Adrian.

PL LALL

Aa 3

Isayas contestó que le sue reuelado, mas que no lo entendia.

Y que Isayas en este lugar hablasse
no solamente del nacimiento eterD. Chrys no, sino tanbien del nacimiento téD. Bern. poral del Messias, es exposicion de
D. Max. San Iuan Chrysostomo, bomil. de
Ioanne Baptista, de San Bernardo en vo sermon de la vigilia de
Nauidad: de San Maximo Obispo Taurinense homil. 12. y de otros muchos Santos, y expositores.

## CAPITVLO. XX.

Señalase el sextotestimonio de la pureza de la Virgen, sacado de Isayas.

L sexto testimo nio, y profecia tenemos en Isayas, ibi AEcce Virgo concipiet, & pariet silium, & vocabitur nomen eius Emmanuel. Aquino hablò eldivino Espirito contanta obscuridad, claramente, y con toda distincion possible nos reveló el mysterio de la pureza virginal de la Madre del Messias, y aun su divinidad en la palabra Emmanuel, como avemos visto enotra parte. Veis (dize) que a le llmará Dies con nos otros.

Y para que mejor se entienda esta prophecia haremos tres aduer tencias. Primera, q siendo Achaz Rey de las dos tribus (aunque malissimo hobre) Elrey Rasin de Syria, y Elrey Phacee de Israel le hizieron guerra, y cercaron la Ciudad de Ierusalen. En esta conjuntura diva Dios a Isayas, que pro-

phetizasse como el cerco de la Ciu dad se acabaria, y que Elrey Achàz se podia dar por seguro de sus cotrarios, Y para que no dudaffe desta merced dixo Isayas de parte de Dios al Rey, que pidiera alguna fenal, qual quifiche: dicho esto al-Rey, no quiso pedir senal alguna dando por razon, q no queria tencar a Dios (fiendo affi que no era tentarlo quando el por su propheta le dizia que pidiesse senal) mas como era hombre deprauadiffimo: no quizo dar esta honra a Dios : y assi respondiò al Propheta Santo quado le dixo. Pete tibi signum á Domino Deo tuo, &c. Non petam, & non tentabo Dominum. La qualrespuesta (como dize San Hieronymo Jno fue de humildad, fino de soberuia. y pura malicia.

Irado Dios con esta respuesta del impio Rey, hablado co toda la cafa de Dauid (porque ya Elrey fe auia hecho indigno de se hablar co el (olo) Audite (inquit) domus Dauid, nunquid parum vobis est mole. stos ese hominibus, quia molesti estis & Deo meo? Propter hoc dabit Dominus ipfe vobis fignum : Ecce virgo concipiet, & pariet filium, & vocabitur nomen eius Emmanuel. Dode consta clarissimamente, que el intento de Dios N. Señor en hazer esta promiessa despues que Achaz no quizo pedir feñal: fue para boluer por fu honra, y fue como fi dixera. Pues tu o impio Rey Achaz no quieres pedir fenal, v me priuas con ello de la honra, y gloria, que me es deuida, ni te das por latisfecho con fer molefto alos hombres, y agraniarlos, fino que au lo quieres ser contra tu Dios, como tanbien lo fueron muchos de tus anteceffores: yo prometo de aqui

atodos

Isa.7.

Nota fig nu datu ese non Achaz, sed omni domui Danid. nempe ad Solatiu eius. Audite (inquit) domus Danid.

a todos los de la cafa de Dauid vna fenal, la qual despues que fuere vilta en el mundo me inportarà mas gloria, y mas honra de la que tu o Achaz piesas quitarme en no querer pedir fenal: y esta scrà que vna Virgen concibirá, y parirà, quedado Virgen : y el hijo que pariere fe llamarà Dios con los hombres.

Segunda aduertencia, que en este lugar de Isayas en lugar de la palabra virge está Ghalmah, La qual palabra en la Escritura sagrada siepre fignifica donzella. Porque tres nombres ay en el hebreo en algo semejantes, y en algo differentes,a Saber. Nangharáh, Betulah, y Ghalmah: y la differencia que entre fi tienen es esta : que el primero fignifica moça de poca edad,o fea dozella, o no lo sea. El segundo siêpre fignifica donzella fin tener ref. peto a edad, o sea moça o vieja. Però el tercero que es Ghalmah tiene respeto a la edad, y a la qualidad, y affi fignifica fiempre donzella de poca edad, quiero dezir, que no fea vieja: de manera que vna moça de quinze años fi fuere corrupta no le puede llamar Ghalmah, ni Betulah, fino Nangharáh, y vna vicia aunque sea donzella no se pue de llamar Ghalmab, ni Nangarah, fino Betulah. Y conforme a efto, en este lugar de Isayas quando dize Ecce Ghalmah concipiet &c. Quiere dezir que dá por fenal, que concibirà, y parira vna donzella de poca edad. Esta segunda aduertencia q hezimos aqui es de hombres peritissimos en la lengua hebrea. Tra-

Galatin. hela Galatino lib. 7. cap. 15. y A-Adrian. dijano Fino lib. 2. Flagellic. 6. y cl dotiffimo Padre Vicgas en fus Co-Vieg. D. Hier. mentarios fobre el Apocalyple cap. 1.1.cotra 12. Comment. 3. fect. 14. Y primero que todos el B. SanHieronymo Seneria. y anade efte Santo Dotor, que la Gad bus palabra Ghalmah, no folamente fig- locum nifica donzella de poca edad, fino tanbien donzella, que es guardada con gran cuydado por fus padres, porque nace del verbo Ghalam q quiere dezir esconder. Los lugares de la fagrada Escritura con q estos Dotores prueuan lo dicho se pueden ver en ellos.

Solamente advirtiré lo que dize Galatino, que en folos tres lugares de la Escritura sagrada se halla la palabra Ghalmah con articulo, a saber Genel. 24. ibi Ecce Ho innta fontem aque, & erit Ghalmah, idest adolescentula virgo, egrediens ad bauriendum. Las quales palabras dixo el criado de Abrahan de Rebecca. La qual consta del mismo texto, que cra virgen. El fegundo lugar tenemos Exod. z.ibi. Et per. rexit Ghalmah, & vocauit matrem ipsius infantis. Trata aqui de Maria hermana de Moyfen, la qual a efte tiempo era moça virgen, como fe ve por el texto. El tercero lugar es este de Mayas. Dondo infiere muy bien el dicho Author, que fi en los otros dos lugares donde fe halla la palabra Ghalmah con articulo fignifica moça donzella tanbien en este de Isayas es forçado que lo fignifique.

Però dexadas raizes hebraicas por enitar las appellaciones que los Iudios pueden hazer de nueffros Dotores (aunque peritifimos) para fus ciegos Rabinos; vna razonay que conuence a qualquiera entendimiento; y verdaderamente no tiene respuesta alguna, y es esta. Sabida cosa es, y consta del texto, que Dios prometia voa cola grande, y vamilagro extraordinario,

Ifaia.

Gen 24.

Exod. 2

us. es A 2 4

Indeos.

cap 9.

0

despues que viò que Achaz no quizo pedir fenal, como el queria que pidiesse. Pues digo aora assi. Si esta Ghalmah, digo esta muger moça cuya concepcion, y parto le daua por señal, no auia de concibie y parir, quedando donzella: que milagro, ni q fenal prometia Dios, prometiendo que vna muger moça pariria vn hijo, fi ella vuiesse de parir por el modo ordinario de las otras mugeres? Que cosa mas ordinaria, que concibir, y parir vna muger moça? Verdaderamente no tiones aqui que dezir o ceguedad Iudaica. No tienes respuesta que dar a testimonio can claro como este. Esta prophecia serà eltexto por donde fereis condenados por Dios a eternos tormentos del infierno, pues no veis, ni quereis ver la verdad, ni la luz que os està dado en la cara. Oygamos fobre esto al gran Terculiano. Virginem (in. Tert lib. quit | parere natura non patitur, & adner fus tamen credendu est Propheta & me. rito prastruxit enim fidem incredibili rei dicendo quod signum esset futurum: propterea, inquit, debitur vobis fignum ecce virgo concipiet, &c. Signum autem á Deo, nisinouitus aliqua mon struosa fuißet, signum non crederetur. Denig, si quando ad deijciendos aliquos ab hac diuina predicatione vel peruertere singulos simplices quo (q, gestitis, mentiri audetis, quasi non virginem, sed iuuenculam concepturam, & parituram scriptura contineat: hinc quog, reuincimini, quod nibil signivideri possit res quotidiana, innenculæ scilicet prægnatus & partus. In signum ergo nobis posita virgo mater creditur. Esto es lo que inamos diziendo, que filos Iudios niegan prometerle aqui en cita provinccia por fenal el parto

de vna donzella: fin duda por aqui mismo son convencidos, pues quieren que diesse Dios porsenal vna testim. cola tan ordinaria. Del milmo argumento vía San Cypriano, San Indeos. Bafilio, y otros Santos Padres.

La tercera aduertencia que hazemos fobre esta profecia, es, que esta señal que Dios aqui prometio a la cafa de Dauid, fue señal de los que llaman rememorativos, y no de los que llaman pronosticos:entre los quales ay esta differencia,q los pronosticos siempre son primeros, que la cosa fignificada, mas los rememoratives po. Los pronofticos danse para certificar de effeto futuro, los rememoratinos danle tanbien para despertar la memoria, y para dar gracias del beneficio recebida.

Exemplos de los prenosticos tenemos en el velejo de Gedeon: Ind. 6. y en la falud prometida a Ezechias. Porque las señales que se dieron 1/a.38. luego fe cumplieron, por fer en ordena certificar a Gedeon, y a Ezechias de lo que se les prometia. Exemplo de los rememorativos tenemos en la fenal q fe diò a Moysen, quando el Señor le dixo. Hoc Exod. 3 habebis signum quod miferim te cum eduxeris populum meum de Agypto immolabis Deo super montem istum. Dà Dios aqui a Moylen por lenal de que el es el que le enbia a libercar el pueblo, vn facrificio, que le auia de hazer en aquel monte defpues que el pueblo fueffe libre del poder de Pharao. Y affi primero fue la libertad del pueblo, que la fenal dada.

Otra señal semejante se diò a 4. Reg. Ezechias quando Dios le premetiô 19. que le libraria del cerco de Senacherib Rey de los Affyrios, con q

D.Cypr. 116.2. aduer sus D. Balil. hom. in Natiut. Domini.

de presente la Ciudad estauavexada. Tibi (inquit ) Ezechia hoc erit fignum : Comede hoc anno qua repereris: in [ecudo autem anno, que pos te nascuntur; porró in tertio anno seminate & metite, plantate vineas, & comedite fructum earum, &c. Eze chias (dize Dios) yote doy vna fenal de que serás libre tu, y tu Ciudad del exercito contrario: y la fenal es que este ano comeràs lo que hallares (a faber en el campo Jen el segundo año comeras lo q la tier-Marian. ra de si produze. En el tercero sébrad, y fegad fuertemente, y plantad vueftras viñas, y comed fu fruto. Quizo dezir, como nota Mariana, que los dos años primeros ferian esteriles: y el tercero fertil. Y esta dinersidad de tiempos diò por fenal a Ezechias de que feria libre de su contrario, como lo fue luego en la noche proxima, en que vn Angel del Señor matò ciento y ochenta y finco mil foldados del exercito de Sennacherib.

Veis aque tenemos vn exemplo de como la señal fue despues de la cola a que dizia respeto, y assi fue dada no solamente para certificar, fino tanbié para despertar despues la memoria delbeneficio recibido. Y semejante señal fue la que Dios N. Señor diò en este lugar de Isayas. Por donde no tienen razon de se embaraçar con esto los Hebreos, aunque el virginal parto de la Madre del Messias fue despues de ser libre el reyno, de los Reyes contrarios, a que dizia respeto, por que fue fenal rememorativo, y no pronostico, como queda dicho. Y de mas desto dezimos tanbien q como esta señal fue dada a toda la casa de Dauid, assi a los presentes, como a los venideros para su confolacion: no es mucho que fueffe la fenal despues de la muerte de mu chos, a quien se dana : que siempre por el discurso del tiempo algunos la auian de ver.

Estas son las aduertencias que parecieron necessarias para explicacion desta prophecia, y para refponder a las dudas mas principales que sobre ella tienen los Hebreos. Otras algunas de menos confideració, y aun tidiculas ponen,a q tanbien es forçado satisfaser aqui. Primeramente dizen, que el nombre de Christo no fue Emmanuel, fino Iefus. A esto digo que los nombres del Messias son muchos en la Efcritura fagrada, però esto no quita tener vn nombre proprio de inpoficion inpuesto en la circuncision. Primeramente Davidllamò al Mes. Pf. 72. sias Iinon idest Filius. Ieremias Ier. c. 3 le llama Adonaij idest Dominus iu. Isa.c. 8. stus noster. Isayas le pone muchos pombres,a saber Admirabilis, Con. filiarius, Deus, Fortis, Pater futuri faculi, Princeps pacis, y en otra parje dize. Nomen eius Velociter Spolia detrahe, festina pradari. Y todos es- 1.3.c.15 tes nombres tiene el Meffias por respeto de sus varias perfeciones;y aun de sus operaciones en respeto de nos otros. Assi que este nombre Emmanuel le coniene, porque significa Dios, y hombre: y es nombre de naturaleza. Però esto no quita, que tuniesse nombre cierto inpuesto en la Circuncision, y este fue IESVS. Veafe fobre efto Lactancio Firmiano, y Tertuliano. Lactan.

Dizen mas los Iudios, que esta 1.4.c.12 profecia se dixo por razon de Eze- Tert.l. 3 chias, hijo de Achaz. Però esto es contra falfissimo: porque estas palabras Marciofueron dichas alRey Achaz en el nè.c.12. quarto año de su Reya quando

V. Galat

Farec

Isa7.

4. Reg. 16.

4. Reg. 18.

Fasec Rey de Samaria, y Razin Rey de Syria vinieron a cercar Ierufalen, como se dize en el capitulo 7. de Isayas. Y Achaz tuno el Reyno diezyfeis anos, como consta del quarto libro de los Reyes. Y muerto Achaz tuuo en fu lugar el reyno Ezechias su hijo siendo de edad de veinte y finco años, como se muestra en el mismo libro capitulo 18. Quitados pues doze anos restates del reyno de Achaz so padro despues de dicha la profecia: figuese que al tiempo, que la profecia se dixo, era Bzechias de edad de treze años. Luego bien fe echa de ver, que no tiene respeto a el, ni tan poco se dixo per el. Pues el niño por quien fe dixo no cra pacido aun.

Y le el Iudio dixere que esta pro fecia fe dixo por otro como por algun hijo de Isayas: digo q ni cho puede caber en entendimiento alguno, porque era inpefible, q defpues no se hiziesse mas mencion de tal hombre en el texto, en cuya concepcion le tenia prometido can gran milagro. Iten consta de las milmas palabras del Propheta, por que dize. Petetibi signum á Domi. no Deo tuo in profundum inferni siue inexcelsum supra, y dize Rabi Salomon en la glofa, que aunque pidiesse refurreccion de vn muerto, o mas, o que el Sol paraffe en el Ciclo, fin duda se hiziera; y siendo esto assi que se prometian tan gran des senales: como se puede entender, que despues parasse en cosa de tan poca confideracion, y tan ordinaria, como parir vna muger moça vo hijo, fino vuiesse de quedar virgen: pues esto es cosa tan cotidiana,como ya queda aduertido? O Reynadic los Ciclos, y Madre de

Dios Virgen purifima, por las entranas de piedad con que el hijo de Dios se hizo hombre en vuestro facrassimo vientre, quedando vos Virgenantes del parto, en el parto, y despues del parto, os pido alcanseis luz a esta miserable gente, para que conoscan vuestros mysterios, y de vuestro hijo bendito, y los reciban, y veneren, como es necessario para fu faluacion amen.

Boluiendo a la misma profecia, esta es vna de las razones, porque en el cap. 9. lama Ifayas a Christo. Admirabilis. Paruulus, inquit, natus est nobis & filius datus est nobis &c. Y luego dize, Vocabitur Admirabilis, Confiliarins, Dens &c. Llamafe este nino Admirable, no solaméte porque tenia de redemir el mudo por vn modo admirable con muerte de Cruz, fino tanbien, por que fue concibido, y nació por vn modo admirable de vna Madre dozella. Y porque con este consejo diò remedio a los males, que Fua caufô en el mundo, fe llama Confiliarius. Y porque no solamente es hombre, sino tanbien Dios verdadero, dize, que Vocabitur Deus.

CAPITULO. XXI.

Otro testimonio de Isayas almismo intento.

Tra celebre prophecia tenemos en el mismo Isa- Isa. 8. yas, que dize affi. Accessi ad prophetisam, & concepit, & pepe. rit filium: & dixit Dominus adme. Voca nomen eins, Accelera spolia dezrahere

trabere festina pradari. Esta profecia enigmatica se entiende de la Viegen santissima, y de su hijo bendito Christo Iesus. Llegue (dize Ifayas) con los passos del entendimiento a vna profetiza mayor que todos los profetas, y profetizas, y mas fanta que todos ellos. Llegue a la casa donde concibio, y al pefebre dode pario vn hijo deftruydor del infierno, por donde me mã daron ponerle por nombre: Date a priessa para tomar los despojos de los enemigos infernales. Conforme a loqual dixo el mismo Chri, Luc. II. sto por San Lucas. Cum fortis armatus cuitodit attrium suum in pace sunt omnia que possidet: si autem fortior eo super veniens, vicerit eum, uniuer sa arma eius auferet, inquibus confidebat, & Spolia eius distribuet, erc. San Bafilio fobre I fayas en efte lugar dize. Ipfe est qui velocissime prædam reportauit Christus, dequo, & scriptum est Ascendens in altum captiuam duxit captiuitatem, accepit dona in hominibus. Na quod Maria pro phetisa fuerit ad quam proxime accessit I saias per pranotionem (piritus nemo contradixerit, qui (it memor verborum Maria, &c. Prucua aqui el Santo Dotor con el verso de Da vid. Ascendens in altum captinam duxit captinitatem, fer el Meffias aquel de quien habla Isayas, por terminos femejantes. Que la Virge fantissima fuesse profetissa prueualo con su Cantico. Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. Donde se contiene vna prophecia cuya certeza está muy clara y patente con la experiencia, como

D Baf.

Y para que nadie ponga duda en el modo de hablar. Accessi ad prophetisam, & concepit, & peperit,

adelante veremos.

Ge. que parece extraordinario, y Eus. Caf peregrino: responde a ello Euse- lib 7. de bio Cesariense, que como Isayas demost. era Propheta, y tenia la affistencia Euang. del dinino Spiritu, hablô aqui en persona del mismo Spiricu, que en Luc. I. el hablava, y no en propria perfona: y tuno respeto àquello, que dixo el Angel a la Virgen. Spiritus Sanctus super veniet inte, & virtus altissimi obumbrabit tibi, ideog, & quod exte nascetur sanctum, & vocabitur filius Dei. Por manera que lomismo es dezir el Espiritu Santo por Isayas. Accessi ad prophetis-Sam, que dezir el Angel. Spiritus Sanctus superueniet inte, &c. Y Ilamale aqui profetissa, porque hablava della en tiempo que profetizo, como queda dicho. Y este termino de hablar los profetas en nombre del Espiritu, que en ellos habla, es cosa llana en la Escritura, y se prueva a simili del espiritu malo, q habla en los energumenos en fu proprio nombre, como cadadia vemos. Con mucha mas razon puede hablar desta manera el Espiritu diuino. Esta misma exposicion de la palabra Accessi tiene San Cyrillo Alexandrino, Procopio, y otros muchos. Aunque tanbien se puede in Isa. dezir, que la palabra Accessi fue dicha por Isayas en su nombre, hablando de los passos spirituales, conforme aquello de David. Accedite ad Deum & illuminami. Però la primera exposicion tengo por mejor,y ie prueua por la palabra Adhibui mihi testes, la qual no dixo el Propheta en su nombre, sino en lo del Spiritu Santo.

Y porque este punto, es de inportancia para quedar mas claro: pongamos las palabras todas del Santo Propheta. Dize phalavas. Dixes

D. Cyril Alex L.E cap. 8.

dixit Dominus adme. Sume tibilibrum grandem, & scribe in eo Hylo bominis: velociter (polia detrahe citô pradare. Et adhibui mihitestes fide les vriam sacerdotem, & Zachariam filium Barachie. Et accessi ad prophetistam & concepit, & peperit filiu: Et dixit Dominus adme Vocano. men eins: Accelera spolia detrahere, festina pradari, quia antequam sciat puer vocare patrem fuum & matrem Juam, auferetur fortitudo Dama ci, & Spolia Samaria coram Rege Asyriorum. Dixome Dios (dize Isavas) toma vn libro grande, y escrive en el con estilo de hombre estas pala. bras. Velociter spolia detrabe, cito pradare. Y tomé dos testigos fieles, afaber Vrias facerdote, y Zacharias hijo de Barachias, y lleguè a la profetissa, y concibiò, y pariò vn hijo, y dixome el Senor, llama a este bijo. Accelera, Spolia detrahere, festina prædari, porque antes que este niño icpa llamar a lu padre,y a su madre, se quitarà la fortaleza de Damasco.y los despojos de Samaria delante delRey de los Affyrios.

Profecia es osta ciertamente de gran magestad, affi en las palabras con que se dize, como en los mysterios, que encierra. Porque si vamos a lo que suena la letra : para q cra menester libro grande para elcrinir dos palabras? Y para que se aduierte, que sea con estylo de hobre? Y para que son necessarios te-Itigos? Y que nombre es este tan fuera de costumbre, que se llame vnnino, Date a priessa, quita los despojos, y roba? Y como puede fer, que vn niño antes que sepa dezir padre, ni madre, alcanse victorias? Todo esto son enigmas, en q los Indis dizen mil disparates, fin

ya mas querer admittir cosa, que tenga olor de espiritu, sino todo carne, y todo brutalidad. Y assi dizen, que mandò Dios a Isayas, que llegasse a su muger para tener acto matrimonial con ella, y que para esto tomasse por testigos a Vrias, y Barachias: y delante dellos hiziesse este acto tan vergonços? O valasme Dios, que exposiciones estas? Que entendimientos estes? Quien no vè la falseda de tales interpretaciones? Porque no os auergonçais ciegos Hebreos, de tener tales maestros como estes?

Dizen mas estes Dotorazos, q el niño a quien aquel nombre fe mandana poner, deuia ser hijo de Ifayas: y otras colas como estas. Primeramente es cosa llana, que nombre tan excellente, y magnifico, como este. Accelera spolia detrabere festina pradari, que se manda poner al nino, no puede conue; nira hijo de Isayas, porque no tuuo hijo despues que tal nombre tuuiese: que para buena razon, filo tuniera, se deuria hazer mencion de tal nino en la fagrada Escritura. la qual no dize cofa chica, ni grande de dicho, ni hecho de tal hijo de Isayas. Despues destoraquellos dos testigos no pueden pertencer a Isayas, ni a su hijo, conforme la interpretació delos milmos Rabinos. Porq dize Rabi Salomon, q Vrias que aqui se pone por testigo, fue Vrias hijo de Semei, lo qual profetizò en tiempo de Ioachim hijo de Iosias, como dize Ieremias. Fuit queg,(inquit) Vir Prophetans in nomine Domini Vrias filius Semei de Cariathiarim, & prophetanit aduersus Civitatem istam, & adver sterram hancinxta omnia verba leremia: & audivis Rex loachim, & que

Ier. e. 26

(1488

finit interficere eum &c.

Y anade Rabi Salomon, que aquel fegundo cestigo, que se llama Zacharias hijo de Barachias fue aquel qes vodecimo en el numero de los profetas menores. Y de aqui le infiere mui enidéteméte ferfalfa la exposicion de los Iudios, porq no fue possible, que Isayas se aprouechasse de testigos, que estavan por nacer, ni nacieron, fino de alli a muchos anos. Porque desde el quarto ano del reyno de Achaz (q fue el tiempo en que Isayas profetizò esto) hasta el Rey Ioachim, en cayo tiempo aquel Vrias profetizò, vuo mas de cien anos; y hasta el tiempo de Zacharias hijo deBarachias, el profeta menor: pallaron Gal.l. 7. mas de duzientos años, como dize Galatino. Nicolao de Lyra, y Dionysio Carchusiano en este lugar.

arcanor. cap 16. Carthu. Lyra.

De mas de lo dicho, es impollible hablarse aqui de hijo de Ilayas, porque dize el texto, que siendo el nino aun fin faber nombrar padre, ni ma ire, se deurian destruyr Syria, y Samaria: y es cola llana, que esta destruycion no pudo acaecer siendo el hijo de líayas can chiquito, porque la calamidad destas prouincias, de quien ellos quieren exponer la profecia, acaeció en el fex to año del reyno de Ezechias, en el qual tiempo era forçoso, que el hijo de Isayas tuniesse ya diezysiete; o diezyocho años, pues fuera co cibido en el quarto año del reyno de Achaz, de lo qual ano hasta el sexto de Hayas, que le succedió, pas faron diezyocho años. Porque Achaz reynò diezyfeis años, como consta del texto.

Tiene mas otro absurdo la exposicion de los Rabinos, que haze la mugar de Isayas profecissa, y esto fin fundamento alguno.

La verdad pues es, que Isayas en este lugar hablò de Christo nuestro Señor: y de su concepcion, y nacimiento del vientre virginal de su fantissima Madre. Y esta exposicio es de los padres, a faber San Ireneo, Eusebio Cesariense, San Epiphanio. Es tanbien de Tertuliano, de S. Chryfostomo, de S. Ambrofio, de S. Hieronymo, de San Cyrillo Alexandrino, de San Gregorio Naziazeno, y de otros muchos. y los teltigos de que haze mencion, fueron trahidos spiritualmente por Dios. Ali como el llegara la pro- stimon. fetissa, fue tanbien del modo que queda dicho, por el milmo Dios. Y 1.3.conestes testigos fueron Zacharias, el vndecimoPropheta menor, yVrias Ses. he. hijo de Semei, de que arriba auc- resi.78. mos hablado. Y annque dezimos, 179. 6 que fueron trahidos por Dios spi- alijo ritualmente, no queremos dezir, q no fueffen verdaderos testigos. Perô como dizen los expositores. Non fuerunt testes exhibitione prasenti, sed promissione de futuro. Y es tanto como dezir, que affi como Isayas prophetizaua de Christo, affi aquellos dos prophetas auian de prophetizar del mismo Christo, como en la verdad prophetizaron. Primeramete Zacharias, ibi, Exul. ta satis filia Sien, iubila filia Ierusa. cap. 9. len, Ecce Rex tuus venit tibi iustus, & Saluator: & ipse pauper, &c. Però con toda esta pobreza en el mismo capitulo và tratando de los despojos, que tenia de auer de sus enemigos.

Tanbien Vrias(como queda dicho, y lo refiere Ieremias) prophetizò la destruycion de Ierusalen, y de su téplo, y este postrero cautiuegio de los Iudios, q fue pe castigo Bb

Iren.1.2 contra harefes. cap. 18. Euseb. Caf. 1.7. demoft. ewang. in 2.te-Epiph.

Zachar.

4. Reg. 16.

Lyra. Ier. 26. Gally. arcan.

de la muerte del Messias, y con estas prophecias futuras le confirmaua la presente de Isayas acerca de la concepcion, y nacimieto del Melsias. Esta exposicion es de Lyra en los Comentarios deste lugar: de Ga latino, y juntaméte del Paraphraste cap, 16. Chaldaico en su Targum, en que traduxo affi. Constare coram metestibus fidelibus maledictiones quas dixi, ve inducerem in diebus Vria fa cerdotis. Ecce venerunt, & etiam omnes consolationes quas dixi in pro phetia Zacharia filij Barachia, ego adducturus sum. Llama aqui maledictiones a la destruycion del templo, y de Ierufalen, y al cautinerio

presente del pueblo.

Y si alguno pregutare como sea verdad que Christo nuestro Redemptor antes de faber nombrar Padre, ni madre, quitò la fortaleza de Damasco, y los despojos de Samaria? Para seresponder a esto, se deue notar, q el Reyno del messias, · / como consta deste, y de otros lugares de la Escritura, ya referidos) no tenia de fer temporal, fino espiritual: y por configuiente sus batallas (de que tanbien la Escritura trata) tenian de ser espirituales: y lo mismo digo de sus victorias. Por que si del messias, siendo aun niño fin faber hablar, se dize, que auia de quitar la fortaleza de Damasco, y los despojos de Samaria: llana cosa es que estes despojos auian de fer muy differentes de lo que pienfan los Hebreos: y deste argumento se aprouecha algunas vezes Ter tuliano.Y en el libro Aduer sus Iudaos, haze burla dellos con estas pa labras. Sono etiam (inquit) nominis inducuntur Iudai, cumvirtutem Damasci, & spolia Samaria aduersus

Regem Asyrioru fic accipiant, quast bellatorem protendant Christum: no animaduertentes quid scriptura præmittat, quoniam priusquam cognoscat puer vocare patrem, aut matrem accipiet virtutem Damasci, & Spolia Samaria aduer sus Regem Asyriori. Ante eft enim vt in picias atatis de. monstrationem an virum Chriffum exhibere ista atas posit: nedum Imperatorem. Scilices vagitu ad arma esset connocaturus infans, & signum belli non tuba, sed crepitacillo daturus: nec ex equo vel de muro, sed nutricis, & gerula sua dorso, fine collo hostem designaturus, aig ita Damascu, & Samariam pro mamis subactu. rus. Aliud est si penes vos infantes in pralium erumpunt: credo ad solem vneti prius, deinde pannis armati, & butyro Stipendiati, qui ante norint lanceare, quam lancinare. Enim vero fi nufquam hoc natura cocedit ante militare, quam virum facere, ante virtutem Damasci sumere quam patremnoße: sequitur, vt figurate pronuntialum videatur.

Lo dicho es de Tertuliano: donde pregunta a los Iudios si es por ventura entre ellos prinilegio de la naturaleza, que en sus hijuelos se anticipe: y desde los braços de sus madres, o de fus amas hagan guerras, y batallas, yque vzen primero de lanças, que de lancillas: y que hagan feñal de guerra, no con tronperas, fino con panderillos, o con fus lloros, &c. Y como esto leainpossible, bien se ccha de ver que la victoria de que trata aqui Ifayas, es espiritual, y no material, y ordinaria.

Dezimos pues, que por Damafco,que era vna Ciudad metropoli de Syria, y por Samaria, que era metro-

Ter.adwer fus Ind c.9.

Metropoli del reyno de Israel, en las quales vuo mucha idolattia, fe entiende la gentilidad, dada a este vicio, cuya fortaleza, y despojos Christo en su infancia quitò quando desde las partes del Oriente truxo, a fi los Magos, como primicias de la gentilidad. Los quales le rendieron vasfallaje, y reconciero por su Rey. Y por ser Reyes, y sabios, con razon se lla man fortaleza de la gentilidad, y fus ricos despojos. Y lo que dize Isayas, Coram Rege Afyrio-74m : deuemos entender o del demonio o de Herodes, por que a la mira destos Reyes, y a su pezar, nueftro potentissimo guerrero quitò estos despojos a la gentilidad con increyble poder, y fortaleza. Esta exposicion es commun entre los padres anti-

Tert vbi guos, como fon Tertulliano, y San Iustino Philosopho en el dia-Supra. D. Iuff. logo, con Tryphon, San Epiphanis libro tercero contra he. D. Epi. reses, post haresim 80. San phan. D. Chryf Ambrosio libro secundo in Lucam. D Amb. San Chrysoftomo homil. secunda D. Aug. in capit. 2. Matthei. San Augu-Rin ferm. I. in festo Epiphanie,

> Puedese preguntar mas, con que armas alcanfo el niño esta victuria? Responde Tertulliano vbi Jupra, que las armas fueron lu hermofura : y lo prueua con aquello de Dauid. Speciosus for. ma pre filijs hominum, diffusa est gratia in labis tuis, &c. Accinge.

re gladio uno super famur zuum potentissime, specie tua, & pulchritudine tua, intende prospere procede, & regna. Y es de notar que le Tertuiliano en lugar de

aquellas palabras. Speciosus forma, tempestinus decore, porque en la verdad Christo nuestro Señor fue tempestiuns decore, el qual auq en la infancia tuno tanta hermofura, que truxo affi los Reyes Orientales para dellos fer amado, y scruido. Del mismo modo le dize, que la hermofora del Messias, son sus armas. Dominus regnauit dize David, deco. Ps.92. rem indutus est, indutus est Dominus fortitudinem, &c. Donde el Decorem indutus, es lo mismo que fortitudinem, y la vltima parte del verso es repiticion de la primera. Y en el quinto de los Cantares se dize. Come eius si- Cant. 50 cut elata palmarum, sus cabellos fon como ramos de palma. La palmaes symbolode la victoria. Dizc pues la esposa santa que es tal la her molura de la esposo, que quantos cabellos tiene en su cabeça tantas victorias alcanfa de los coraçones, y por configuiente firuele fu hermosura de armasen esta espiritual conquista.

Veamos aora porque manda Dios a Isayas, que para escreuir dos palabras tome vn libro grande Sume tibi librum grandem. A esto se responde, que en aquellas dos palabras estauan abreviados grandes mysterios. les quales despues se auian de escriuir, y explicaten aquel libro todo : y por esto fue necessario, que fuelle grande el libro, por que aun lo que aora aqui escriuimos, y todo lo que se ha de escrevir hastala fin del mundo de los mysterios deste Senor (como fea con verdad) fe eferine en aquel libro grance q Dios mandò tomat

Bbz Isayas

Cap. 9.

P/. 44.

a Ifayas. En este escriviò S. Augustin, S. Gregorio, San Ambrosio, S. Hieronymo, y los mas Dotores dela Iglefia. Breues (on estas palabras Velociter spolia detrahe cito pradare. Perô dan larguissima materia para escrivir: pues se trata en ellas, de las fenaladas victorias del meffias, y de las armas, y foldados con q las al canto. Por este respeto Isayas llamòa la ley nucua abreuiació, por q aunque le cotenga en pocas palabras, però su explicacion pide muchos libros. Consummationem(inquit ) & abbreuiatione Dominus Deus exercituum faciet in medio omnis terra c(como leen los ferenta.) Verbum abbreniatum dominator Dominus exercituum faciet in orbe terra uninerso. De lo dicho se collige tanbien, que es la ley nueua, como vn compendio, y recopilacion de la vicia: y lo tiene San Hieronymo fobre Mayas. Abbreuiatus, inquit, & perfectus sermo Enangelicus est, qui pro cunctis lacinio (a legis caremonijs dedit praceptum grauisimum dilectionis, & fidei: vnde Do minus dicit, In his duobus mandatis universalex pendet, & propheta.

El mandarle eferiuir eftes mysterios a Isayas Stylo hominis, es lo mismo, que dezir por estylo claro, y facil de entender, y con characteres conocidos, y no extraordinarios, y peregrinos. Y aun podemos dezir con letras mayufculas, para que todos, affi dotos como indotos, las podieffen leyer, y entender. Y el mysterio desto es, que le denotana aqui como todo aquello que en la ley, y prophetas, le contiene debaxo de enigmas, y figuras: despues de la venida de Christo al mundo, se auia de conocer,y alegar, aunque antes de

cumplidas las tales figuras, fe ignorassen aun de los dotos del viejo testamento. Y esto vemos hoy cumplido, pues el altissimo mysterio de la Trinidad, el de la Encarnacion, y Eucharistia, y otros muchos de si muy obscuros, y altos: aora, aun de las rudes mugerfillas, y de los rufticos son creydos, y (quanto balta para fu faluacion) entendides. En este sentido se deuc entender aquello de Isayas, en este mismo capitulo. Liga testimonium, signa legem, in discipulis meis. Et expectabo Dominum, qui abscondit faciem suam á domo Iacob. Como si dixera el Senor al Propheta. Yo te mando que estsa prophecias las enbuelwas, y fierres en el libro: y las propongas con imagines, y fymbolos obscuros, y que se reserve el nococimiento destas cosas, para mis discipulos los Apostoles, y sus successores: porque estes quitaran los fellos, abriran el libro, y propondran eftes mysterios a los fieles clara, y distintamente, para que de todos fean entendidos.

En estas palabras teneis hermanos Hebreos gran motivo para conocer vueftra ceguedad, yel remedio della. Aqui vereis como manda Dios al Santo Propheta, que hable por enigmas. Esto es liga testimonium signa legem, y vos no quercis que aya aqui enigma alguno, pues days tales interpretraciones, y tan materiales, y aun algunas can brutales como auemos visto. Lo que os inporta para vuestro remedio, es buscar la intelligencia destas cosas donde Dios quiere que la busqueis : a faber dize el mismo Senor Jindisci pulis meis. Y q discipulos son estes?

Mats. 22.

0

Ifa. 10.

Son

D EM

D.A.

Phas.

fon porventuravuestros Rabinos? Esto no. Porque abscondit faciem Suam á domo Iacob. No fon los carpales Ifraelitas los que entienden estes enigmas, sino los espirituales. Estes son los discipulos del Messias para quien se guardaua el entendimiento destas cosas. Acordaos her manos de lo que en otra parte os tengo dicho de vueltra ceguedad. Erit vobis visio omnium, sicut verba libri signati. Isa. 29. Estan las prophecias ferradas, y felladas, y no podeis entenderlas sin luz del cielo. Y para recebirla, no quereis dif poneros. Dios os valgaamen.

L 3.C.10

1/4.29.

CAPITVLO. XXII.

Otra prophecia del mismo Propheta Euangelico, sobre la misma materia.

N el capitulovndecimo di-- ze el mismo Isayas. Egre 1/4.11. dietur virga de radice Iesê, & flos de radice eius ascendet: & requiescet super eum Spiritui Domini, &c. Esta prophecia entieden los interpretes todos affi Catholicos. como Hebreos, del Messas. Y lo muestra clarissimamente el Paraphraste Chaldaico, que vertiò. Et egredietur Rex de filijs Ieste, & Messias de filijs filiorum eius vngetur. Dize pues aqui el Propheta Santo: De la raiz de Iessé, o Isai padre de Dauid nacerà vna excellentissima vara (que es la Virgen) y desta vara serà produzidavna flor (que fac Christe.) Flor digo de linda color, y olor, segun aquello delos Cantares. Ego flos campi, & li. Cant. 2. lium conuallium. Es flor del canpo expuesta a todos aquellos que de fu olor se quisieren apronechar.

Mucstrase aqui el mysterio de la pureza virginal de la Madre de Dios, en que affi como la flor qua do nace de la vara, no la corrompe, antes la perficiona, affi Christo naciò de la Virgen sin corrupcion alguna, ni perjuizio de su integridad. Y por ventura alludio el Propheta aqui a la vara de Aaron, que auia Aprecido por milagro, y fue figura de la Virgen santissima. Como si dixera Isayas, saldrà de la raiz de Iesse vna vara semejante a la de Aron, la qual fin industria bumana produzirà vna flor olorofissima, y hermosiffima. Affi lo dixo el B. S. D. Bern Bernardo. Quid virga Aaron flo rida, nec humectata, nisi Virginem concipientem protendebat, quanuis vi Missus rum non cognoscentem?

Esta es la razon porque Christo le llama tanbien flor del campo, y no de jardin, o huerto: dize el mil. mo San Bernardo: quia hortus vt floreat hominum manu. & arte exco. litur, campus veró ex semet ipsoproducit flores ab/g, omni humana diligentia adiutorio. Putasne tib iam videris aduertere quisnamill sit capus, nec sulcatus vomere, nec defosus Sarculo, nec manu hominis seminatus: venustatus tamennihilo minus nobili illo flore super quem constat requi euisse Spiritum Domini? De manera que (dize el Santo Dotor). Mi como la flor que nace en el campo folamente le dene al Ciclo, y no a industria humana, como la que nace en huerto, o jardin: affi Christo fe llamaflor del campo, por que en fu

hom. 2. in Euag est.

D. Bern Ser 47 . in Cant.

Bb 3

producion, y nacimento no vuo industria humana, todo fue del Cielo,

todo fue por virtud dinina.

lib.z. de Spiritu Sancto. cap. 5.

P[ 27.

Desta flor dize San Ambrosio D. Amb declarando esta prophecia. Flos Maria Christus, qui bonum odorem fidei toto [parsurus orbe, virginali exutero germinauit. sicut ipse dixit: Ego flos campi, & lilium conuallium. Flos odore suum succisus reservat, & contritus accumulat, nec anulsus amit tit: ita, & Dominus Iesus in illo pati. balo Crucis, nec contritus emarcuit, nec anulsus enannit, sed illa lanceæ puctione succisus speciosiorfusi cruoris colore vernauit, mori ipse nescius, & mortuis aterna vitamunus exhalans. Es, dize, Christo flor nacida de Maria, la qual flor esparzio el olor de la Fèportodo el mundo. Esta misma flor punçada con las espinas de su corona, y hollada en la Cruz no perdiò su olor, antes lo perfecionò mucho. Y si de alguna manera pudo marchitarfe con la meerte, con todo esso por surefurreccion boluiò a su antigua hermofura, boluiendo a florecer, como de antes, egu aquello del Pfal-D Hier. mo. Et refloruit caro mea. Donde dize San Hierou im; Caro Chri-Hi in resurrectione efforuit. Y San D. Ber. Bernardo ponderando aquello de Cant. 2. los Cantares capitulo 2. Flores ap. parucrunt in terra noffra, dize affi. Quaris quai do hoc fuit? quando pu-1 as, nisi cum refloruit caro Christiin resurrectione, &c. Primus, & maximus flos qui apparuit in terra nofra, &c. Is ergoflos apparuit primus, sed non solus: nam, & multa corpora sanctorum qui dormierant pariter surrexerunt, qui veluti quidam lucidissimi flores simul apparuerunt in terra nostra. De manera q al refusitar llama San Bernardo,

(y aun cl Spiritu Santo) reflorecer. mas boluiendo a la prophecia de Isayas, para su perfeta intelligencia pregunto, porque se dize que faliô esta vara de la raiz del arbol, y no del medio, o de la cumbre? Y otro si porque se dize, que la flor saliò de la raiz de la vara, y no de la cubre della? Y toma mayores fuercas la difficuldad con la raiz del hebreo, donde en lugar de la palabra Radix està la palabra Gezaan, que quiere dezir el tronco del arbol. La razon desto(a mi parecer) es que nos quizo el Espiritu Santo dar a entender el estado, en que estaua la casa de David quando el Verbo Eterno tomô carne humana en ella. Porque fin duda estaua comovnatbol contodos fus ramos cortados, aquien solamente quedo eltronco fin aquella verdura, y hermosura, que solia tener. Porq la succession de los Reyes, y Gouer- Gen. 49 nadores ania ya faltado, segun la prophecia de lacob. Non auferetur Sceptrum de Iuda &c. Donec veniat quimittendus est. De manera que la vara del gouierno ya estaua en Rey estrano, que eraHerodes: y alli la Virgen, y Christo su hijo bendito nacieron de la casa de Dauid, como de vn arbol de pequeña pom pa, y magestad. O (por mejor dezir como de vn arbol, que no tiene mas de arbol que el tronco, qual auel de que dixo el Poeta. Truco, non frondibus efficit umbra. Yesto quizo dezir tanbié el SpirituSanto en la palabra De radice Iesse. No dixo de radice Dauid, porque Dauid fue Rey. Sino de la raiz de Iefse, que fue pastor: para en vna, y otra cofa nos mostrar lo que vamos diziendo, y juntamente vn exemplo raro de humildad, pues

pediendo

## y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib.5. cap.23. 295

podiendo nombrar por cabeça, y principio de la progeniede Christo avn Rey, nobrò vn pastor: co q de passage condenò nuestra vanidad en estaparte, que no sabemos ya mastratar de otra cofa, fino de abo lengos, y no de obras proprias.

Origin. hom.9. super Num.

Origines figuiendo a los Hebreos, applica a Christo el nombre devara, y de flor en esta prophecia, y dize alsi. Quanuis vnus sit Christus per substantiam, singulis tamen dinersus efficitur, prout indiget is in quo operatur. Quiergo segnior est & nepligentior, fitei pro disciplina Christus virga: & in virga non al cendere dicitur, sed exire; excundu nang, est ei, qui iners, & segnis est, deco fatu in quo no recte confistit, & transeundu ad alium tanquam virga compulso, &c. qui verò instus est, quia iustus sicut palma floret, in hoc ascendere dicitur Christus. Sicergo qui verberibus indiget, exit ad eum virga, qui autem proficit adiustitia ascendit in florem; ascendet autem vsque quo afferat fructus Spiritus. Dizenos aqui este sotilissimo Dotor, fer Christo vara para los perecozos, y flor para los diligentes, y perfetos Christianos. Y para los primeros se dize salir Egredietur virga, &c. Mas para los legundos sedize subir, Et flos deradice eins ascendet: porcie quiere que los primeros falgan de su pereza, y para esto los açota co su vara. Y co los fegundos sube quando ellos suben

de virtud en virtud, y para estos es flor hermosissima. Yua subiédo en ellos hasta que den frutos de cipiritu.

CAPITVLO, XXIII.

Prosiguese la misma materia de la pureza virginal de nuestra Señora, con otras prophecias de Isayas.

N el capitulo 16. dize Isa-yas. Emitte agnum Domine Adominatorem terra de petra deserti ad montem filia Sion; Aunque ay otras exposiciones, deste lugar puede entre ellas entrar mey Garrie. bien la de Garrico Abbad dicipulo del glorioso S. Bernardo, el qual dize affi. Emitte, inquit, Domine agnum de petra deserti:idest abscinde petram de petra, sanctum & inuio labilem, sancta & immaculata proferat Virginitas. Si enim petra Christus (vt ait Apostolus ) non degenerat á matre filius, quoniam, & ipsapetra nomine censetur. An non recte vocatur petra, qua, & in amore integritatis proposito firma, affectu solida, sensu quog, ipso aduersus illecebram peccatitota insensibilis erat, & lapidea? Annon recle petra virginalis integritas, que, & nihil parit per naturam sui, & cum parit roris virtute divini, nec admittens conceptu, nec emittens partum, nonit aperiri. Llamale piedra (dize) la Virgen por razon de la intregridad, y por el firme proposito de permanecer en ella, y por no tener ya mas fentimiento malo en materias de honestidad. Iten porque assi como la piedra sin perjuizio de su integridad, echa de si elrocio, as la Madre Bb 4

serm. 2. De Annuntiat.

de Dios en virtud del rocio celefiial pariò a fu vnigenito bijo.

Isa.13.

Dan. 2.

Esto se puede consismar con aquello del mismo l'ayas. Rorate Cali desuper, & nubes pluant susti, quanto a lo que toca a la semejança del recio: però la de la piedra tratò tanbien Daniel, quando dixo a Nabuchodonosor. Videbas ita: denec abscisus est lapis de monte Sine manibus, & percusti statuam, & fastus test mons magnus, & impleuit vuiuersam terram, donde dize San Hieronymo assi. In sine horum om-

D. Hier.

virginali: S contritis omnibus regnis
factus est mons magnus. Dize el
Sante) que con dezir Daniel, que
Abscisus est lapis de monte Sine manbus, sue prophetizarnos la pureza
virginal de la madre del Messias.
La misma exposicion dá a este lugar San Ireneo. San Instino martyr en el dialogo Cum Traphone, y

ctros muchos Santos.

nium regnorum, auri, argenti, aris, & ferri abscisus est lapis Dominus atá,

(alwater Sine manibus, ideft, absq.

coitu, & bamano semine de viero

D. Iren.
1.3.con.
1raher.
cap. 18.
D. Iust.
Theod.
Isa.51.

Aguies bien advirtir con Theo doreto sobre Daniel, que el nacimiento miraculoso en la Escritura lagrada es conparado al cortar de la piedra, como se vè en Isayas, dodetrata del nacimiento de lsac de la storil Sara. Attendite, inquit, ad petram unde excisiestis, & ad cauer. nam lici de qua pracisi estis: attendite ad Abraham patrem vestrum, & ad Saram que peperitues. Assicomo pues el nacimieto de Isac de Sara steril es aqui comparado al cortar de la piedra; de la misma manera en ellugar susodicho de Daniel se conpara el parco virginal al mismo cortar de la piedra, y esto quiere dezie Donec abscisus est lapis de

monte Sine minibus.

Boluiedo a líayas, que defta ma- 1/a.53. teria tratò más que los otros propheras, dize el mismo en etra parte tratando del messias. Ascendet ficut virgulium coram eo, & sicut radix de terra sittente, donde Aquila traduze, de terra inuia: para se denotar la virginidad de la madre del messias. Assi lo entiende tanbié Eulebio Celariense, y San Ireneo, el qual dize, que fue el nacer Chri. Eufeb. sto de Virgen, figurado en la for Call. 3. macion de Adan de tierra Virgen. de demo Quemadmodum, inquit protoplastus strat. ille Adam de terra rudi, & adhuc Euang. virgine (nondum enim pluerat Deus, cap. 2. & homo non crat operatus terram ) D. Iren. habuit substantiam, & plasmatus est 1 3. corra manu Dei & sumpsu Dominus limu hareses. de terra, & plasmauit hominem; ita cap. 31. recapitulans in se Adam ex Maria Virgine, reclé accepit generationem Ada recapitulationis. Si enim ille de terra sumptus est, & Verbo Dei plasmatus, oportebat id ip sum Verbu recapitulatione Ada insemetipse faciens, einsdem generationis habere similitudinem. Lo mismo tiene Ter Tertul. tuliano. Virgo (inquit) erat adhuc li.carne terra, nondum opere compresa, non. Christi. dum sementi subacta: exea hominem cap. 17. factum accipimus à Deo in animam viuam.

El mismo Isay s dize. Propter Isa. 66. Sion non tacebo, & propter Ierusale non quiescam: donec egrediatur, vt splendor instus eius, & saluator eius, vt lampas accendatur. Esta authotidad (segun los Rabinos antiguos refiridos por Galatino) muestra la Gal.l. 7. virginidad de la madre del messias, arcan. en aquellas palabras, Donec egre cap. 14. diatur vt splendor, & vt lampas, &c.
Y la comparacion està, que assi como el resplandor procede del Sol

fin

y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib.5. cap.23. 295

fin corrupcion del milmo Sol; y la lampara fe encende: fin corrupcion del fuego, ni de la luz, donde se encende, affi Christo luz del mundo, (de quien dize San Pablo, que Eff Heb. I. Splendor gloria: y Abacuch tnabien Splendor eius vt lux erit) nació de la Virgen fin dano de sa pureza virginal. Y a esto parece alludiò Ps. 109. Dauid quando dixo en persona del Padre Eterno. In splenderibus anctorum, ex viero ante luciferum genuit te. El qual lugar se entiende Tert.1.5 tanbien de la generacion tempocontra ral de Christo, como dize Tertu-Marcio. liano, San Iuan Damasceno, y San

cap 5.

inex

horatio.

adVirg.

Augustin sobre el mismo Psalmo. D. Dam. Prucuale esto mas del capiorat. I. tulo quinze del mismo Propheta. de Nat. Ecce Dominus ascendet, super nube B. Maria leuem, &c. El qual lugar explica S. D. Aug. Ambrofio affi. Hic est, inquit, qui D. Amb venit in nube leui, sicut dixit Propheta. Ecce Dominus, sedet super nubem leue, & veniet in Agyptum, significans quod in Agyptum, ideft, in afflictionem istam mundi huius veniret per Virginem. Nubemitag, Mariam dixit quia carnem gerebat leue, quia virgo erat nullis oneribus grauata conjugij ipsa est virga germinans florem, quia pura, & ad Dominum libero corde directa virginitas, que nullis in hoc seculo curaru anfractibus reflectatur. Deaqui costa fer la Virgen la nune leue, por la integridad de su virginal purcza. Y en el mismo sentido explica luego este Santo aquello. Nigra

Cant. I. sum fed formosa filia Ierusalem. Nigra, inquit, per carnem, Decora per Ser. 5 in virginitatem. Y en otra parte dize P[118, que la coluna que guiana los hijos de Ifrael, fignificaualo milmo. Illa, inquit, columna nubis specie quidem pracedebat filios I frael, my sterio and tem significabat Dominum Iesum in nube venturum leui ficut dixit Ifaias, bocest in Virgine Maria, que nubes erat secundum hareditatem Eua, leuis erat fecundum virginitatis integritatem, oc.

Este mismo mysterio figurò tan bien aquella Mem ferrada, que la- Ifa.c. 9? yas puzo fuera de la lugar en aquellas palabras, Multiplicabitur eius imperium, en el qual la palabra Lemarbeh le escrive con Mem serrada aniendose de escrivir (segun las reglas de la grammatica hebrea) con Mem abierta. En este lugar confieffan (aun los Rabinos) q ay gran mysterio: y particularmente Rabi Haccados en la tercera peticion de aquel libro, que intitula. Renelator arcanorum. Y no se puede negar, q en esto se pudo representar la integridad de la Madre del Messias, de cuvo imperio, y poder se trata en esta proohecia, pues el nombre de la misma Senora se encierra aqui, y por la arte que llaman Cabalistica, que enfeña a interpretar la Efcritura, aiuntando las letras de las palabras Lemarbeh hamifrah, (c facan estas dos Miriam Sarah, que es lo mismo que Maria Domina. Deste paracer fon ordinariamente los expositores Catholicos en este lugar: y lo tiene Hieronymo de santa Fè en fulibro contra Indxos.

CAPITVLO. XXIIII.

De una prophecia de Ieremias, sobre la misma materia de la pureza de nuestra Señora. Centro Dougarder action of the O

Ier. 31.

I/a.56.

D.Th.

I Propheta Ieremias nos dexô tanbien escrita otra Anotable prophecia, que haze mucho a nuestro intento. V/quequo (inquit ) delicijs dissolueris filia vaga? quia creauit Dominus nouum super terram. Famina circundabit virum, &c. Quiere dezir. Para que te entregas a gustos, y deleires pueblo mio, como fifuesses vna hrja loca, y poco honesta? Sabe que harà Dios vna cofanucua en la tierra: y tan nueua que nunca yamas le viò, ni cyò otra lemejante. Y que cosa es esta? Famina circundabit virum: vna muger cercará vn varon. Quien no vé aqui el mysterio de que vamos tratandos que obra esesta con que el Santo Propheta quiere enfrenar los appetites defordenados: y para perfuadir efto, dize, que vna muger cercarà vn varon? Fue fin duda dezirnos lo milmo, que el Propheta Ifayas, y argumentar con el mismo argamento, a saber. Hec dicit Dominus custodite iudicium, & facite institiam quia inxta est salus mea vi veniai & iustitia mea vireneletur. Dize Dios, que corrijan los hombres sus vidas, y reformen las costumbres, porque està cercana la venida del Saluador. Y con-Rom. 13. testa San Pablo, ibi. Et hoc scientes sempus quia hora est iam nos de somno surgere, nunc enim propior est nostra salus, quám cum credidimus. Las quales palabras quiere el gloriolo Dotor Santo Thomas, que fean dichas en persona de los fieles que fueron antes de la venida de Christo, los quales se exhortauan vnos a otros a perfecionar fus vidas tanto mas, quanto mas cerca estauan de la venida del mismo C rifto. Y sunque la fuerça del ar-

argumento deste Santo Propheta và dirigida contra todos los vicios en commun. Con todo esso mas en particular reprehende la falta de honestidad. Y vale tanto como si dixera. Si Dios es tanamigo de pureza, q auiendo de hazerle hobre, escogiò vna donzella pura, de que naciesse : para que vos entreguais vosotros tanto a delicias, y gustos de la carne?

Mas veamos mejor en que confiste el argumento de la purezavirginal de la Madre del Messias. Dize el Propheta Famina circundabit virum. En la palabra Circundabit y en la palabra virum tenemos el mysterio de la Encarnacion assi y de la manera que los Catholicos lo confessamos. Porquè si esta muger auia de concibir, y traher en sus entranas a subijo a la manera de las otras mugeres: en q fe echasia de ver la nouedad? Y con todo el Propheta dize, que fue vna cola nucua en el mundo. Nouum creauit Dominus, &c. Sin duda no es pouedad vna muger concibir, y paris por el modo ordinario: però cercado a su hijo a la manera de vn perfeto circulo entero de todas las partes sin division alguna: estaes la marauilla, esta es la nouedad. Y esto es lo que celebro tanbien Sa- Cant. 7. lomon quando dixo Venter tuns sient aceruus tritici vallatus lilijs. Es el vientre de la virgen Maria por su fecundidad, como monte de trigo, y por lua virginal pureza le dize que està cerrado, y rodeado de lyrios como de vn valado perfetissimo. Y por esto le llamò canbien Horius conclusus, fons Signa Cant. 4. ius. Para se declarar la integridad Bern. fer de sa virginal sello. Oygamos esto 20.10 milmo al dinino Bernardo. Nonum purif.

7 888

Camt. I

(inguis)

y destierrode ignorancias Iudaicas. Lib.s. cap.25.

Cinquit faciet Dominus superterra. Queris quod nouum? Mulier circun dabit virum; idest non ab altero viro virum suscipiet, non humana lege concipiet hominem, sed intra viscera intacta, & integra virum claudet. Ita fane vt intrante, & exeunte Dominojuxta alium prophetam: porta Orientalis clausa ingiter perseueret. Lo dicho es acerca de la palabra

Circundabit. Oygamos al mismo S. Dotor sobre la palabra virum. Que est (inquis (bec femina? Quisueroifte vir? Aut si vir, quomodo á famina circundatus? Aut si á faminacircundari potest, quomodo vir? Es vet apertius dicam quomodo potest fimul, & vir ese, & in vtero matrus? Y despues de poner la razon de dudar co fo punto, afaber como podia fiendo vo varon perfeto, estar encerrado en el vientre de su madre? fuelta el enigma desta manera. Verjo(inquit)me ad conceptum, partumg, virginalem, Gc. Vir enim erat Iesus nec dum etiam natus: sed sapientia, non etate animi vigore, non viribus corporis, maturitate sensuum, non cor pulentia membrorum, e.e. De manera q este varon, que juntamente era varon, y niño, era el Señor Iefas. Varon aun antes de nacer en

Este misma Prophecia declara en nuestro fauor Rabi Osuà hijo Gal 17. de Leui, referido por Galatino:el qual Rabino ponderando como Dios cura a la manera q hiere, y dà la medicina conforme a la llaga, dize affi. Homo carnalis lanceapercutit, & emplastris medesur, sed Das Deus noster non sic, quia cu quo percutit cu eo ipsomedetur. Toseph per somnië

la fabiduria, no en la edad, varon no en la corpulencia de sus mien-

bros, fino en la perfecion de lu en-

tendimiento.

cap. 14.

Rabi

Ofua.

percuffus eft, & per fomnium curatus est. Et Ifrael in Virgine peccauit, di- Ezech. cetur enim, & fornicate sunt in A. 23. gypto, in adolescentia sua fornicata funt; ibi subacta sunt wbera earum, & fracte sunt mamme pubertatis earum. Et in virgine fuerunt puniti vi habetur in threnis. Mulieres in Thren. 5 Sion humiliate funt, & virgines in Ciuitatibus Iuda. Et in virgine sunt consolati sicut ait Ieremias quia creauit Dominus nouum super terra, femina circundabit virum. Bien claramente confiessa este Rabino aqui hablar Icremias en esta prophecia de vna donzella por quien auia de venir el remedio a Ifrael, y la conneniencia que para esto vuo. A lo qual pudiera anadir que la perdicion del mundo fue por Eua dozella hasta aquel tiépo, mas atrevida, y poco obediente. Y affi couc nia q la restauració del mundo fuel se por otra donzella en todo a àquellotra contrapuesta, como lo ponderan los fantos Padres, espe- D. Aug. cialmente San Augustin en el libro segudo de Symbolo ad cathecumenos. cap. 4.

CAPITVLO. XXV.

Una prophecia de Ezechiel, sobre la misma materia, con otras de las Sybillas.

L Propheta Ezechiel dize Ezech. d affi. Et connerti me ad viam 44. Aporta sanctuarij exterioris, qua respiciebat ad Oriento. & erat County in

Idem bomil. 2. Super Miffus eft.

clausa. Et dixit Dominus ad me. Porta hac clausa erit, non aperietur. & vir non transiet per eam, quonia Dominus Deus Ifrael ingressus est per ea, eritg, claufa Principi, Princeps D. Hier. ipse sedebit in ea. Donde dize San Hieronymo. Pulchré quidam porta clausam per qua solus Dominus Deus Ifrael ingreditur, & Dux cui porta clausa est: Mariam Virginem intelli. Amb li. de instit gunt. Lo mismo dize San Ambrolio, Ruffino, San Epiphanio, San Virginis

ad Eufeb Chryfostomo, y otros muchos. Y deuese advertir, que la Virgen sancap.6. tillima fe llama puerta Oriental, Ruff in porque (como expone San Ambro exposit. fio) engendró al Oriente, y el Sol Symboli de Iusticia, de quien hablaron Za-Apostol.

D Epiph charias, y Malachias.

Marie

Lo dicho le confirma con lo q fe erm de laudibus dize en el Sanedrin cap. Col Ifrael Virginis y en el Suchà, por aftas palabras, Dixit Rabbi Abba: Æ dificium templi D. Chryf quod est coram Domino no Aro Deo Spatium tenet octo millium. Nomen bom de Ciuitatis ex illa die Dominus ibide. Eledificio del templo (dize) de que Baptista habla Zzechiel, tiene en contorno ocho millegoas. De donde fe faca, que ( conforme a estos rabinos) este lugar del Propheta se dene enteader en sentido espiritual. Y la puerta serrada del Oriente de la milma manera. Y aun dize Hieronymo de santa Fè. Non reperimus in vlimo templo, quod fuit post Eze chielem adificatum, quod estin eo aliquatalis porta per quam facerdotes; & Leuita non furßent ingreßi, prasertim porta Orientalis, per quam cotinue non solum sacerdotes sed etia Leuita, & vniuer sus populus ingrediebatur. De manera que no avia tal puerta en el templo, que fueffe reservada solo para el principe. Restaluego, que pues la prophecia no quadra altemplo material, fe explique del templo espiritual:esto es de la Virgen Madre del messias, y q ella sea la puerta Clausa principi.. No puerta serrada de qualquiera manera : fino tres vezs ferrada. Porque tres vezes puzo el Propheta la palabra Clausa. Et eras (inquit) claufa, &c. Porta hac claufa erit, &c. Eritg, clausa principi, pues para que puzo tres vezes la palabra Claufa, q es serrada, ferrada, ferrada? Sin duda para nos enfeñar que esta Señora scria Virgen antes del parto, en el parto, y despues del

La prophecia de Daniel, que trata de la piedra cortada del monte fin manos (efto es fin industria humana) que conpetia a este lugar, ya queda puesta en el capitulo 23. deste libro. Vamos aora a las Sybilas; que tanbien hablaton clarissimamente sobre este punto. Porque en el libro octavo de sus prophecias estan los figuientes versos

Ecalo veniens, mortales induit artus, Ac primum corpus Gabriel oftendit honestum Nuncius: binc tali affatur sermone puellam. Accipe virgo Deum gremio intementa pudico: Sic ait. Ast illam cælestis gratia molli Lenijt afflatu. Tum virginitatis amatrix · Parpetuæ, magno subito correpta stupore,

Atq; metu, & c. Et infra Tunc adseredijt, verbumg; volauit in aluum, Idq; suo factum, atq; animatum tempere corpus Mortali facie cretum est: puer inde creatus Virgineo partu. Mira est mortalibus hæcres, Sedres nulla Deo Patri, Natog; stupenda.

No se pueden dessear mas claras palabras, acerca de la Annunciacion, Concepcion, y parto virginal de la Virgen Maria: pliegala dinina bondad dar luz a los que no latienen, para conocer, y creyerel soberano mysterio de la virginal pureza amen. Acerca de los mysterios de la Virgen nuestraSenora, y de las prophecias que dellos tracan, y dichos, y respuestas de Rabinos con que la verdad catholica se confirma, se puede ver Galatipo en todo su libro septimo de arcanis, donde tanbien trahe algunas figuras particularmente en el capitulo decimo quarto, como es la far Exed. 3. ça de Moysen, que ardia, y no se quemaua: y la del vellejo dè Ge-Iud.6. deon: y de la vara de Aaron, de q ya auemos tratado.

CAPITVIO, XXVI.

Prophecias del lugar en que el Messias auia de nacer.

TO quedò fin fer prophetizado el lugar del nacimiéto de Christe. Porque Mi. cheas nos dexò escritavna prophe Mich. 5. cia excelletissima en esta materia. Et tu (inquit) Bethlehe Ephrata parun luses in millibus Iuda, exte mihi egre dietur qui sit dominatorin I frael & egressus eius ab initio á diebus aternitatis. Bsta prephecia declara Ra. Rabi Sal bi Salomon desta manera. Ettu lomon. Bethlehem, de qua egressus est David, secundum qued per ipsum scriptum est, filius serui tui Iesse Bethlehemitæ Ephrata nuncupauit. Paruulus es in millibus Iuda: idest dignus eras fieri minorin generationibus milliariu Iu da. Et hoc propter labe Ruth Moabitidis que est in te. Exte mihi egredie tur,idest dete exiet mihi Messias filius David, de quo dicit scriptura, lapide quem reprouauerunt adificantes bic factus est in capus anguli, &c. Es interpretatio Chaldaica, dicit, Dete coram me Messias egredietur & egref. sus eius ab aterno a diebus aternitatis Et boc est quod dicit scriptura. Ante Solem permanet nomen eins, quod fie interpretatur in Chaldaico: Et nomen eius abantiquo dierum á facule nuncupatum. Hafta aqui fon palabras de Rabi Salomon, de las quales, y de la prophecia de Micheas junto con la interpretacion Chaldaica, que cita, se infieren claramente dos cofas. La primera, q el Messauia de nacer en Bethle, la segunda q el el Messias, es Dios, aunque naciò en quanto hombie. Porque esto dizen claramente aquellas palabras. Et egressus ab initio á diebus aternitatus:

llas. Ante Solem permanet nomes eins. Però desto ya queda dicho.

Và diziendo mas el Propheta Quod Micheas. Propter hoc dabit eos vfhac pro. que ad tempus inquo parturiens paphetia. riet. Habla aqui del parco de la Vir-D.B Vir gen maria nuestra Senora, y quiere gine indezir que por esta razon, de que el tellig. Messiastione de nacer en Bethlem probat del pueblo Iudaico: Dabit Deus eos Gal. 1.7. víg, ad tempus, idest permittirà, q c.17. ex los Iudios gozen de Iudea, y fufri-Rabbi rá que su Republica dure, y perma-Haccad. nesca hasta el tiempo, que la Viridex. gen tenga de parir el messias. Porprese que despues por el peccado que coaßerete. metteran en la muerte feran echados de la tierra de Palestina. Esta D. Hier. interpretacion es de San Hierony-Euseb. mo,y de Eusebio Cesariense. Las Caf.1.7. palabras deSan Hieronymo fon las de demo figuientes. Dabit (inquit) Dominus Strat.c.4 templum & Hierofolyma, & Indaos víg ad illud tempus quo virgo pariet. Qua postquam pepererit, & na. tus paruulus acceperit spolia Samaria, & virtutem Damasci, interfectopopulo Indaoru, reliquia Israel saluabuntur, &c. Yluego anade otra exposicion muy buena del parto de la Iglesia. Dabit (inquit) Iudeos. Ifa. 54. eosý, regnare permittet vsá, ad tempus parientis, quando complebitur illud, Latare sterilis que non paris,

El gioriofo San Hilario fobre el Pialmo 131. en aquellas palabras. D. Hilar Ecce audiuimus ed in Ephrata, dize. Ephrata eadem est, que Bethlebem, inquaDominus natus exVirgine Maria est :illic primum requies Dei auditur, vbi primum vnigenitus Dei coepus numana carnis habitauit, Et

erumpe, & clama que non parturis,

scilicet Ecclesia quonia multi filij de-

serta, magisqua eius qua habet viru,

idest Synagoga, orc.

quod in Ephrata auditur, in campis lylue inuenitur. Initium itag, Ecclesie in Bethlehem auditur, ese enim capit á Christo, sed in gentibus repe ritur que sunt ex campis sylue, ex hor rentibus, nitida, ex sterilibus fructuo la, &c. Donde le ve tanbien, que el lugar del nacimiento de Christo deuia ser Bethlem, y se prophetiza la Iglefia de la gentilidad. Acerca deste punto tenemos vna prophecia de las Sybillas, que dize affi. Nascetur Christus in Bethlebem, & annuntiabitur in Nazarethregnate tauro pacifico. Esto es. Nascerà Chri sto en Bethlem, y será annunciado en Nazareth quando reynare el toro pacifico. No ay mas claras palabras que estas. Este toro pacifico, es Augusto Cesar, en cuyo tiempo. vuo granpaz., y entonces nacio Christo.

## CAPITVLO. XXVII.

Prophecias de la vida de Christo nuestro Redemptor desde su nacimiento, hasta su sacrosanta Passion.

Nel fin del quarto libro de-Ita demonstacion cuangelica desde el capitulo octauo en adelante puzimos gran quatidad de prophecias muy claras para prouar elmysterio de la Encarnacion del Verbo. En este quinto libro auemos trahido tanbié otras muchas del tiempo, en que el mifmo Verbo ania de encarnar. Y de la pureza virginal de su Madre santissima: finalmente del lugar de su nacimiento. Aora pondremos

## y destierrode ignorancias Iudaicas. Lib.5. cap. 27. 303

la qual los prophetas confiellan a vna voz, que seria santissima e innoceatifima: y tanto que por excellencia se llama en la Escritura Dan.9. sagrada el Iusto. Y Daniel le llama Sanctus sanctorum, el Sanco de los Santos, que es lo milmo que fuente de toda la fantidad. Y David di-

PS.44.

14.42.

aqui las prophecias de su vida, de

ze, q fue vngido con mas abundan te gracia, q todos los hobres. Dilexisti(inquit) iustitiam Godisti iniqui tate: propterea vnxit te Deus Deus tuus oleo latitia pra con sortibus tuis.

Mas porque toda la Escritura a vna voz predicala jantidad del Sal wador, y esta santidad consta de varias viitudes: aqui folamente pondremos lo que dize de algunas virtudes deste Senor, q lo hazen mas amable a los hombres, como era razon que lo fuelle el Saluador dellos. Primeramente de su mansedumbre dixo Isayas. Ecce seruus meus suscipiam eum: electus meus complacuit sibi in illo anima mea:dedi (piritum meum super eum: iudicium gentibus proferet: non clamabit, neg, accipiet personam, nec audietur vox ejus foris : calamum quasatum won conteret, & linum fumigans no extinguet. Quiere dezir. Veis aqui mi lierno escogido, que yo escogi, en quien mi anima se agrado, no se desentonarà en palabras con nadie, ni se oyra su voz en las plaças: no quebrarà la cana que esteuiere cascada, ni acabarà de apagar la torcida que estuniere humeando. Por estas palabras declara el Propheta fanto la mansedumbre de Christo. 1. Pet. 2 La qual era canta, que como dize San Pedro, como testigo de vista.

Cum malediceretur non maledicebat:

cum pateretur non cominabatur: tra-

debat autem indicanti se iniuite.

Quando le maldezian, no maldezia, y quando padecia no amenazaua, mas antes se entregaua a quien injustamete le juzgaua. Y que esta prophecia de Isayas se entienda del Messias, dizelo Rabi Ionathas Gal. 1.4. en el Targum, citado por Pedro Ga- c.23 6 latino: Y contesta la glossa de Rabi cap. 28. Salomon citada por el mismo Galatino, la qual dize affi fobre las pa- Idem. labras, Calamum quaffatum non co. l. 10.c.12 fringet &c. Idest fragiles vt arundo confracta non fraget, & tenebrosos, vel fuscos, vel caliginosos, quorum lux fusca est non extinguet. Donde confiessa este Rabino la mansedubre del Meffias.

Lo mismo nos dixo el S. Prophe ta Isayas, con dezir q diò el Señor lu Espiritu al messias, del qual Espiritu dize el Ecclesiastico, que es Matt. 11 super mel duleis, que es mas dulce q la miel, y tales (on los coraçones, que este diuino Espiritu escoge para fu morada: dulces blandos, y affables. Que mayor affabilidad que la del Senor Iefus? El qual llama a todos con estas suaues palabras. Venite ad me omnesqui laboratis, & oneratiestis & egoreficiam vos &c. Discite ame quia mitis sum, & humilis corde. Es manfo, y humilde de coraçõ, no brauo y cruel, como los Iudios lo imaginan. Y por esta virtud le llama Cordero Isayas, y 1/4.16. el Baptista, como auemos visto ya 6 53. en este libro, quando tratamos de Ioan. 1. las guerras espirituales del messias. Vide su-Verdaderamente dixo bien aquel pra à c. (anto varon, que los Iudios que ef 10 v/g, peran Messias muy guerrero, y a- ad 14. migo de derramar fangre humana, lo hazé semejante (quanto es de su parte)al fallo prophera Mahoma, el qual en su Alcoran en el capitlo de la espada, dize que fac abiado

por

por Dios para dilatar aquella ley Fr. Lud. por el mundo, no por milagros, ni Granat. por razones, fino por armas. Tal insymb. quieren los Iudios que sea su mesfias. mirad como dize bien esto co part. 4. trad. 2. fer cordero, y con fer Sandus Jan. ctorum? Que cosa mas agena de la

verdadera tatidad, que la crueldad? Prou. 12 Nouit instus iumentorum suorum animas: viscera autem impiorum. erudelia, dize el Spiritu Santo por Salomon ser proprio de los Santos tener compassion aun de los brutos irracionales : y por lo contrario de los que no lo fon, fer crueles.

Pues que tiene que ver crueldad con quien viene saluar el mundo,

y daile alegria?

Zach.9.

Vamos a otra virtud del Messias que es la pobreza. Esta confiessa el Propheta Zacharias. Exultalinquit) atis filia Sion, inbila filia Ierusalem. Ecce Rex tuus veniet tibi iustus, & Caluator: Ipse pauper, & ascendens super afinam, & Super pul. lum filium afina. Alegrate mucho hija de Sion: y alaba a Dios con feruor hija de Hierufalen: y mira que tu Rey viene para ti justo, y Saluador, y viene pobre affentado fobre vna afnilla, y vn hijuelo della. Que mas claras palabras que estas? Dize la Glossa de Rabi Salomonen este lugar Non potest hoe exponi, nisi de Rege Messia. Assi q no niegan ni pueden negar los Ra binos auerfe de entender esta prophecia del Meffias:porque las palabras que se siguen claramamente lo mueftran. Loquetur pacem ge tibus, & potestas eius à mari v fg, ad mare, & afluminibus vsque ad fines serra. Esto es predicarà paza los gentiles, y lu poder se estéderà por todala tierra. Pues que Rey es este tan police, y tan poderofo, fino

Christo Iesus? Oygamos a Rabi Rabi Moylen en el Berescit Rabbab a este Moylen. proposito. Explicado este Rabino aquella prophecia de lacob. Ligans Gen. 49 ad vineam pullu suu & aduitem o fili mi afinam sua, dize affi. Offedit nobis quod cum venerit Messias ad saluandu I frael: Ipsemet sternet afinu (un. & equitabit super illu. Erveniet. in I frael cu paupertate. Veis aqui co mo cofiessa este Rabino la pobreza del mellias. El Propheta Ieremias nos diò otro testimonio desta misma verdad, ibi. Expectatio Ifrael, saluator eins in tepore tribulationis: quare quasi colonus futurus es in terra & quasiviator declinans ad mane du? Quare futurus es velut vir vagus, ve fortis qui non potest saluare? Quiere dezir. Esperança de lirael,y faluador suyo en el tiépo de la tribulació: porq aueis de andar como peregrino en la tierra: y comocaminante q busca donde aya de repofar? Porqueis de fer como hobre, q anda de vo lugar a otro : y como fuerte que no puede faluar? Quien diraq no muestra el Prophe ta aqui quafi con el dedo el difeurlo de la vida de Christo nuestro Redemptor? Su peregrinacion a Egypto, y sus caminos quando andana predicando su santo Euangelio? Quien puede dezir que son estas palabras dichas de alguntico, y poderofo Messias, que no sea tanbié por otra parte pobre, y flaco? Que vna cofa, y otra confiessa el Propheta con dezir, que es como fuerte, que no puede faluar: o como fuerte, que tiene elcondida su fortaleza, y poder: que affilo . . . . . . dixo tanbienIfayas, quado le llamò Dios escondido. Vere tu es Dens 1sa. 45. abscanditus, Deus Ifrael salmator. La razo porque ci mellias vino

popre

2. Timot Dan.9. B1098 1 -94853h illiant. Billian .

Des. 8.3

I. Ioan. 2

Isa. 30.

pobre ya la auemos dado en otra parte deste libro. Y es, porque como las riquezas fean occasion de muchos peccados, y el desseo dellas raiz, y fuente de todos los males, segun aquello de San Pablo. Radix omnium maloru est cupiditas: claro estaua, que vinien to el Mesfias a quitar los peccados del mundo, como dixo Daniel, vt confum. metur pravaricatio & finem accipiat peccatum, & deleatur iniquitas, &c. que ania de hazer, sino poner el cuchillo a la raiz de todos estos ma les, condenandolos con el exemplo y authoridad de su persona, y de fu vida fantissima? Todo quanto av en el mundo, dize San Iuan, que Aut est concupiscentia carnis, aut concupiscentia oculorum, ant superbia vita, o es concupicencia de la carne, o codicia de los ojos, o sobernia de la vida. Pues contra estas tres fuentes de toda maldade, que ay en el mundo, era bien que elRedéptor del mismo mundo se armaffe a fi, y a los fuyos con lasvir tudes contrarias, q fon pobreza, hu mildad, y mortificació de la carne.

El zelo con que el Señor Ielus predicò la palabra de Dios, fue tabien prophetizado por Isayas, Ioel, y Dauid. Isayas dize. Et erunt oculitui videntes praceptorem tuum, & aurestua audient verbum post ter gum monentis. Hac est via ambula. te in ea, & nondeclinetis neg, ad dexteram, neg, ad sinistram. Quiere dezir. Verantus ojos a tuMaestro, ytus oydos oyran la voz del que te dirà : este es el camino para ir a Dios, caminad por el, y no os defuieys, ni a la diestra, ni a la siniestra. Aqui es mucho de notar voaversio de Rabi Ionathas hijo de Vziel, q dize affi : Et non recedet vltra dininitas eius, & erunt oculi tui videtes dininitatem eins. Donde se muestra la divinidad del messias, como Gal. 1 3. nota Galatino. De manera que se promete aqui vn predicador, que fea Dios, y hombre. El milmo Propheta dize en otra parte. Ecce testem populis dedi eum, ducem ac præ ceptorem gentibus. Por aqui và tanbien el Propheta Ioel. Filij (inquit) Sion exultate, & latamini in Domino Dee vestro, quia dedit vobis Doctorem Iustitia. Esto es. Volotros hijos de Sionalegraos envuer ftro Senor Dies, porque os haenbiado vn Dotor, y Maestro, que os enseñarà dotrina de santidad, y justicia. El milmo Señor en el Plalmo Pf. 39. 39. hablando con su Padre Eterno declara la infrancia, y zelo con que se enpleò en el officio de predicador. Annutiaui (inquit) Iustitia tua in Ecclesia magna: ecce labia mea non prohibebo Domine tu scisti. Iustitiam tuam non abscendi in corde meo: veritatem tuam & salutare tuum dixi Annunciè (dize) tu justicia en la Iglesia grande, y tu sabes que no cerrè mis labios para defistir deste officio. No escondi tu verdad, y tu justicia en medio de micoraçon: fino predique tu verdad, y la falud, que me mandafte denunciar al mundo. De mas desto: el modo de predicar por parabolas, de que el Schor viaua mucho, tanbien fue Matt ?? por Dauid prophetizado, como el Pf. 77. mismo Euangelista lo aducrtió, diziendo. Sine parabolis non loquebatur eis, vt impleretur quod dictum erat per Prophetam dicentem aperia in parabolis os meum.

Fuero affi mas prophetizadoslos milagros q el Meffias bizo enquato anduno entre los hobres. Y destes habla Ifayas por estas pararas, def-

up. 29

Cc30 die 2 pues

pues de auerprophetizaeo la couer sio de las getes. Dicite pufillanimis. confortamini, & nolite timere: Ecce Dens vefter vitionem adduces retributionis: Deus ipse veniet, & salusbit vos. Tune aperientur oculi cacorum, & aures surdorum patebunt, tunc faliet ficut cernus claudus, & aperta erit lingua mutorum. Dezid a los flacos de coracon, esforçaos, y no temais, porque vuestro Dios vendrà tomar vengança de vucstros enemigos : el mismoDios védrá, y os faluarà. Entonces fe abriran los ojos de los ciegos, y las orejas de los fordos: entonces faltarà el coxo como cieruo: y foltarfeha Matt. II la lengua de los mudos. Y todos estos milagros cuentan los Euan-Luc. 7. gelistas que Christo nuestro Redemptor hizo. Y el mismo Senor lo enbiô assi a dezir al Baptista, quando le embiò sus discipulos co esta enbaxada. Tu es qui venturus es an alium expedamus? La respucsta del Señor fue. Dezid aluan. Caci vident, claudi ambulant, leprosi mundantur, surdi audiunt, mortui resurgunt, pauperes enangelizantur, & beatus qui non fuerit scandalizatus in me. Dondevemos que le diò por señal de ser el Messias la prophecia deste Propheta, y el cuplimiento della en si mismo. De los milagros de Christo aucmos ya dicho en el segudo lib. desta demo-Gal. 1.8. stracion cuangelica. Vna sola cosa cap.5. ditè que refiere Galatino de Rabi Moyfen Hadarfan en fus Comentarios fobre el Pfalmo 74 fobre aquel verso Signanostra non vidimus, &c. Y es que algunos Rabinos dizen sobre este verlo, que en tiempo del Messias muchos de los

ludios no darian credito a fus mi-

lagros, fos atribuirian a arte ma-

gica. Y affi entienden efte lugar

de Dauid. Lo qué bien mostro la experiencia.

> CAPITYLO XXVIII.

Prosiguese la misma materia.

L Bienauenturado S. Profpero en la tercera parte del Alibro que intitulo de promif. fionibus, & pradictionibus. Trahe buena quantidad de propheciasa Dei.p.3 cerca de la vida de Christo, y enpeçando por el Precursor San Iuan Bauptista trahe aquella prophecia de Isayas que de si mismo explicò el Baptista, quando los Phariscos le embiaron a preguntar si cracl Meffias. Ego(inquit) vox clamantis in deserto: dirigite viam Domini, si. ent dixit Isaias Propheta, &c. Iten Malachias. Ecce ego mitto Angela meum & praparabit viam ante facia meam. Y para contestar con aque-Ilo Omnis vallis exaltabitur, & omnis mons & collis humiliabitur, trahe vn verfo de la Sybilla que dize affi-Non erit in rebus hominum sublime velalium. Y de Christo puesto en el pesebre entiende el Santo Dotor, y antes del, Origines homil. I t in Lucam equello de l'ayas Cogno. Isa. 1. uit bos possessorem suum, & afinus prasepe Domini sui. Y aquello de Abacuch, iegun la version de los setenta Interpretes. In medio duo. Habac, 3 rum animalium cognosceris. Del nobre santissimo de leius q le sue puesto el dia octavo de su nacimiéto hizo expressa mencion el mismo Abacuch Ego(inquit) in Dno gau. debo, & exultabo in Deo lesu meo. Y dize Lyra, q es aqui Iclus nobre proprio

D. Pro[P l. de promilionia bus, de pradict.

IOAM. X

P[.71. 150.60.

V.Galat.

proprio de Christo, hablando en fentido prophetico. La adoracion de los magos, que fueron primicias de la gentilidad juntamente con la offrenda de sus dones, prophetizada fue por Dauid, ibi. Reges Tharfis, & insula munera offerent, Reges Arabum, & Sabadona addu. cent. Y por Isayas. Omnes (inquit) de Saba venient aurum, & thus deferentes, & laudem Domino annuntiantes. Ayuda tenemos para pruena de nuestro intento en lo que dize Rabi Ioseph hijo de Simeon sobre aquello del Psalmo 87. Memor ero Raab, & Babylonis (cientium me. Futurum est (inquit) vi nationes mudi adducant munera Regi Messia. Este Rabino, y otros cita Galatino 1.8.ca.3. en confirmacion de lo que vamos diziendo.

La luz, y estrella q appareció a eftes magos, fac tanbien prophetizada por lfayas en el milmo lugar Surge (inquit ) illuminare Ierusalem quia venit lumen tuum, & gloria Domini super te orta est, quia ecce tenebre operient terram, & caligo populos, super re autem orietur Dominus, & gloria eius in tevidebitur; & ambulabunt gentes in lumine tuo & Reges in Splendore ortus tui. A. qui fe prophetiza el nacimiento deChristo juntamente con la adoracion de los Magos: y la estrelle que les apareciò en aquellas palabras, Et Reges in Spledore ortus tui. Llamale esta estrella luz del nacimiento de Christo, porque fue dada para que los magos por ella conociessen que era nacido. Y juntamente porque lo fignificaua a el q era luz del mundo, y fol de Iusticia. Desta misma estrella explica San Prospero aquello de Isayas. Populus gentium qui ambulabat in vbi supr tenebris vidit lucem magnam. Y a. Isa.9. quello de los Numeros. Orietur Num.24 Hellaex Iacob, &c. x applica a efte proposito dos versos del Poeta, q

Stella facem ducens multa cum luce cucurrit: Muneribus cumulant, & sanctum sydus adorant.

2/4.9. Luc. 2. IOAN. 14

Ya a tras quedan puestas las pro phecias de la paz que vuo en el mundo quando Christo naciò, Con flabunt gladios suos in vomeres, 6º lanceas suas in falces, &c. Y como Isayas le llama Princeps pacis. Porque quando nació, los Angeles la denuciaron al mundo: In terra pax hominibus bone voluntatis. Y por San Ivan. Pacem meam do vobis, pacem relinguo vobis.

La huyda a Egypto, y muerte de los innocentes por la perfecu ; cion de Herodes, no passo por alto a los prophetas. Porq Ofeas dizeEx Agypte vocaui filium meum. El qual legar auerse de entender de Christo dizelo claramente San Mattheo cap. 2. Tanbieu Isayas dize. Ecce dominus afcendet super nubem leuem, & ingredietur Ægypsum, Ge. La nune leue es lu lanta humanidad, que no tuno el pezo del peccado en si. Veamos a este proposito vna respuesta que diò Rabi Haccadòs a Antonino Coful Romano en la septima preguta de muchas que le hizo, segun lo refie- Galat. l. re Galatino. Preguntole el Conful, 8 cap.4. q queria dezir aquello del Psalmo. Psa. 80. Vincon

Vineam de Egypto transtulisti: 0 (como el le )Vitem de Ægypto trafferes. Respondiò el Rabino. Esta vides el Messas. Replicô Antonino. Luego el messias nacera en Egypto, y no en Bethlen, como dize Micheas? A esto dixo el Rabi-Do. Fatcor Me siam in Bethlehem nasciturum, sed dicit vitem de Ægyp to transferes: cum enim natus erit Messias, Herodes qui in Ierusalem regnabit quaret eum ad necem:reue. latione autem divina in Egyptum fugere cogetur, vbi aliquandiu mora-Gal. l. I bitur : & postea in Ierufalem iuffu Dei renertetur: ideirco textus dicit vitem de Agypto transferes. Aqui tenemos excellente prueua de lo que vamos diziendo. Este Rabi Haccados fue antes de la venida de Christo, y fue hombre santo, y Propheta, como ya aduertimos en otra parte. Però los Indios confun den fa nombre con el de otro q fue despues de Christo, y sue hombre peruerlo, como notò Galatino. Dize mas San Mattheo, que se cu-Ier. 31. pliò en la muerre de les Innocentes aquello de Ieremias, Vox in Ra-

mà audita est, ploratus, & vinlatus Rachel plorans filios suos, & nolui consolari, quia non sunt. Entiende aqui el Propheta por el nombre de Rachel la tierra de Bethlen donde fue sepultada despues que parióa Matt. 2 Benjamin. Tomò Herodes occafion para madar matar estos ninos de la pregunta que hizieron los magos, donde eranacido el Rey de los Iudios. Y como el era Idumeo recelando que los Iudios fe leuantarian contra el, y figuirian a fu Rey natural, mando hazer esta matança: de la qual haze mencio Macrobio en el fegudo libro de los Macrob. Saturnales, donde cuenta, que fabiendo Augusto Cesar que entre estos niños que Herodes mando matar, fue tanbien por yerro muerto vn hijo suyo, dixo aquella colebrada sentencia. En casa de Herodes mas vale fer puerco que hijo. Porque Herodes guardana la ley de los ludios, y no comia puerco, y affi no le mataua puerco por furefe pero, y matofe fu hijo. Aplica San Prospero a estos Innocentes aquellos versos de Virgilio.

Eneid. Eglog.4

eap. 3.

Infantumq: anima, stantes in limine fr mo. &c. Ipsa tibi blandos fundent cunabula flores,

La entrada del nino Tefesen el templo en dia de de la purificacion quarenta dias despues de su naci-Malac. 2. miento, nos muestra Malachias, ibi. Ecce ego mitto Angelu meum, & praparabit viam ante faciem meam, & Statim veniet ad templum Sanctum Suum dominator quem vos queritis, & Angelus testamenti quemi vos vultis. El Angel que preparò el camino es el Baptista. El Angel del tellamento, que vino a fu templo, es el Messias, que entrò en el la primera vez a los quarenta dias despues de su nacimiento: y porq es verdadero Dios, se dize que es fuyo el templo, como ya queda dicho en otro lugar.

El quedarse el niño lesps en el templo de edad de dozeaños, y buscarlo la Virgen su Madre cou anfiofos descos, nos mostro bien el Spiritu Santo en los Cantares, Cant. I. ibi. Indicamihi quem diligit anima

mes,

mea: vbi pascas vbi cubes in meridie. Icen quasini eum, & non inneni, vocaui illum, & non respondit mihi, &c. Ico. Surgam & circuibo Cant.3. Cinitatem per vicos, & plateus quaram, quem diligit anima mea. Quie estuniere en las reglas generales q ay para interpretar la fagrada Efcritura, que adelante pondremos: y particularmente en el modo de exponer los Cantates de Salomon viado de los Santos Padres, y Dotores de la Iglefia, no replicarà a la explicacion que damos a estes lugares.

La elecion de los Apostoleste-Ier. 16. nemos en Ieremias, ibi. Eccego mittam piscatores multos, & piscabistur eas & post hac mittam eis multos venatores, & venabuntureos de om. ni monte, & de omni colle, & de ca-Matt. 19 uernis petrarum. A la qual prophe-

> cia aludiendo el Señor lefus dixo a Pedro, y a su hermano Andres. Venite post me, & faciam vos fieri piscatores hominum.

El triumpho con quel mismo Señor entro por Ierusalen pocos dias antes de su Passion, clarissimamente lo prophetizo Zacharias en las palabras ya referidas. Exalia Zach.9. Satis filia Sion, inbila filia Iernfalem, ecce Rex tuus venit tibi iustus, & fal nator, ipse pauper, & ascendens super asinam &c.

> El B. San Prospero en la tercera parce del libro de promissionibus, &pradictionibus, que ya referimos, trahe muchas otras prophecias del discurso de la vida de Christo nue fire Redemptor: y muchas mas el Padre Vincencio Bruno de la Copania de lesus en sus meditaciones, Las que referimos aqui fon las mas celebres, y que menos puede negar los Hebreos por fer mas cla-

charle

ras: Veasetanbien lo que auemos dicho en el segundo libro, tratando de los motivos que tienen los Catholicos para creyer lo que enfeña la Iglefia Romana, especialmente le vean alli las prophecias de las Sybillas.

### CAPITVLO XXIX.

De una celebre prophecia de Isayas, que trata de la muerte del Saluador, y de las cosas que entreuinieron en su sacratissima Pas-

TNA de las razones con q le prueva enidentemente, que los Enangelistas sagrados escriuieron con espiritu dinino, y no humano, sus Euangelios, es que guardaron voa regla muy encontrada contoda la dotrina de los Oradores, y de aquellos, que quieren persuadir alguna cosa por artificio humano, Porque estes no tratan mas que de aquellas cofas, que hazen para este intento, y callan todo quanto se le puede oponer, y con que se le pueda argumé. tar, en quanto le es possible, y haze a su cafo. Però los Santos Euange. liftas queriendo perfuadir al mundo la dignidad, y excellencia de Christo, aunque hablaron de su diuinidad, y do fus milagros, y obras prodigiosas: contodo esfo, quando hablaron de la Passion, de los tora

ment

mentos, de las ignominias, y muerto del mismo Senor; fueron tan menudos, que comparadolo que di xeron en esta materia con lo que dixeron en la otra, es mucho mas fin comparacion. Clara fenal fin duda, que figuieron otro camino differente de los Demosthenes, y de los Tallios. Y si es que escrivieron con espiritu diaino, y no humano la Passion del Redemptor, no ay, que negar fu dotrina, fino a-

braçarla, y creerla.

A Si como lo hizieron los Euagelistas, lo hizieron tabbien los prophetas, particularmente el Pro pheta Ilayas, que mas parece (como dize San Hieronymo) quando trata de Christo, y su Passion, Euagelista, que Propheta: tantas menudécias tocó, y tantas particularidades apuntó. Comencemos pues esta materia por el. Muy celebre es aquel capitulo 53. deste Santo Propheta, en que trata muy por extenfo la Passion del Senor, y sus circunstancias. Pongamos las palabeas del texto, y luego las iremos Isa. 54. explicando. Quis credidit auditui nostro? Et brachium Dominicuirenelatumeft? Et ascendet sicut virgulium coram es, & ficut radix de terra sitiente : non est speciesei, neque decor : & vidimus eum, & non erat aspectus, & desiderauimus eum: despectum, & nouissimum virorum, virum dolorum, & scientem infirmitatem : & quasi ab sconditus vultus eius, & despectus: unde nec reputauimus eum. Vere languores nostros, ipfe tulit, & dolores nottros ipse portauit : & nos putaumus eum quasi leprosum, & percusum á Deo, & humiliatum. Ipfe autem vulnera sus est propser iniquitates nostras, attritus est propter scelera nostra:

displina pacis noffra super eum & linore eius sanati sumus. Omnes nos quasi oues erranimus, unufquisque in viam fuam declinauit : & pofuit. Dominus in eo iniquitatem omnium nostrum Oblatus est, quiaipfe voluit, & non aperuit os fuum : sicut ouis ad occisione ducetur, & quasi agnus coram tondente se obmutescet, & no aperiet os suum. De anguitia, & de iudicio sublatus eff: generationem eius quis enarrabit ? Quia abscissus est de terra viuentium, propter scelus pupuli mei percussi eum. Et dabit impios pro sepultura, & dinitem pro morte sua, cô quod iniquitatem non fecerit, neque dolus fuerit in ore eius. Et Dominus voluit conterere eum in infirmitate: si posuerit pro peccato animam suam, videbit semen longauum, & voluntas Domini in manu eius dirigetur. Pro eo quod la. borauit anima eius, videbit, & saturabitur: in scientia sua instificabie ipse inftus seruus meus multos, 60 iniquitates coru, ipse portabit. Ideo dispertiam ei plurimos : & fortium dinidet spolia, pro co quod tradidit in mortem animam suam, & cum sceleratis reputatus eft. Et ipse peccata multorum talit, & pro transgrefsoribus rogauit.

Toda esta prophecia trata tan clramente de la Pailion de Christo, y de la dignidad, y exceliencia de su persona, que mas parece, historia de lo paffado, q prophecia delo venidero:porq todas estas cosasve mos referidas por los Santos Euagelistas. Y pudo tanto el cumplimiento, y verificacion desta histotia tantos años antes prophetizada, que por ella fenaladamente fe convertio aquel theforero mayor Ad. 8. de la Reyna de Ethiopia, despues que San Phelippe Diacono le de-

clarò

y maestra (como dize Sán Hieronymo) los pocos, que delta nacion auian de creyer eftes mysterios en comparacion de los muchos, que no los aujan de creyer: y notò esto Ioan. 12 San Iuan, diziendo. Cum tanta signa fecisset coram eis Christus non credebant in eum: vt sermo Isaia Pro pheta impleretur quem dixit: Domine quis credidit auditui nostro, Ad Rom & brachium Domini cui reuelatum eft? Lo mismo apuntò San Pablo IO. en su carta a los Romanos.

clarò el mysterio, como consta de

los Actos de los Apostoles. En-

pieça el propheta esta prophecia

con la incredulidad de los Indios.

Dize pues el Santo Propheta. Senor quien darà credito a las palabras que oymos? Y el braço del Senor, a quien ha fido descubierto? Exed. 3. Tomase aqui Anditus, por la pala-Abae. 3. bra que se oye, assi como Vis o se D. Aug. toma por la cola, que se vè. Assi lo tract. 53 dixotanbien Abacuch. Domine an. in Ioan. diui auditionem tuam, & timui, Lla-Hebr. I. ma al Messias braço del Señor (di-Ps. 103. ze San Augustin ) quia omnia per ipsum facta sunt: porque todas las cofas fueron hechas por el. Dixolo canbien San Pablo. Per que fecit, & Sacula y el P salmista: Omnia in sapientia fecisti. Habla de la sabiduria eterna. Llamale tabié Christo braço del Señor, por razon de la gran fortaleza con que los hombres por el fueron redimidos, y la muerte con el peccado, y el diablo, vencidos:porque como dixo la Virgen. Fecit potentia in brachio sue, Hizo Luc. I. fuerça en su braço, para hazer tan fenaladas obras. Llamafe mas Chri sto braço de Dios, porque assi como en el braço se haze la fangria, y con ella luego mejora la cabeça,

ytodo el cuerpo de su enfermedad,

y fe le quitan los humores nocinos, la calentura, y el frenefi : affi tanbié cola sangre sacadade Christose curò la dolencia, y el frenesi, que subiò a la cabeça de nuestro padre Adan, quando penfò fer como Dios. Eritis sicut Dii, &c. Estes humos de ser como Dios, que lo def. Gen.3. uanecieron: y esta sobermatan intrinseca, que todos sentimos del heredada, no se podiacurar co otra fangria, fino con la q fe hizo en efte braço diuino. Aquella calentura, quiero dezir, aquel Fomes peccati(q llaman los Theologos) y aquel deforden de los appetitos, no escufaua tal cura, y tal medicina.

Digamos tanbien que fe llama el Señor Iesus braço de Dios, por que por el nos abraço Dios, y nos reconciliò configo, fegun aquello Cant.2. de la Esposa santa. Dextera illas amplexab tur me. que por cstarazo murio en la Cruz con los braços abiertos, para abraçar a todos, y para los vnir configo, y con fu Padre Eterno, como lo notò San Au- Aug.li. guftin. Caput habet (inquit)inclina- de Virg. tum ad osculandum, cor apertum ad dilgiendum, brachia extensa ad amplexandum, totum corpus expositum ad redimendum.

Despues desto trata luego el Pro pheta Santo de la humilde vida, y muerte deste Senor, que fue occafion a los Indios de fu incredulidad, como lo notô San Pablo, ibi. I. Cor,i. Pradicamus Christum crucifixum Iudais scandalum &c. Dize pues. Ascendet sicut virgultum coram eo, & ficut radix de terra sitiente. Subiò el Meffias a la mira del pueblo Indaico como vna vara tierna, y como vo arbol humilde, y pequeno,y como vna sepa, que està metida en tierra leca, y esteril, Lo que

toou

todo denota la humildad, y pobreza con que apareciò entre los ludios sin las insignias de su poder real, y de su nobleza: porque no sue el Señor semejante a aquel arbol, que viò Nabuchodonosor. Magna arbor, & fortis, & proceritas eius co tingens Calum, folia eius pulcherrima & fruttus eius nimius. Todo esto denota el poder, y magestad real de Nabuchodonosor. No apareciò en el mundo Christo desta manera, sino en traje humilde, y pobre, como vimos con este mismo Prophe-

ta en el capitulo passado.

Llamase aqui Christo nuestro Redemptor raiz, y cepa con mucha razon, porque affi como de la raiz,y cepahollada,yfoterrada nacen los ramos, y el fructo: affi tanbien de Christo nuestro Redemptor despreciado de los hombres, y hollade ( Attritus est propter scelera noffra, &c) Nació toda la gracia, toda la virtud, toda la fantidad, todo el fructo espiritual, y hermosu rade la Iglefia. Sin q fcavifta la raiz, es principio del fructo, y hermoluradel arbol: affi fin que veamos a Christo enesta vida, sino por fè, causa en nuestras animas todos los bienes espirituales. Ya enotraparte auemos ponderado en estas palabras la virginidad de nuestra Senora: y affi vamos alo que dize el Propheta mas adelante de la Paffion del Senor, Non est species ei, neque decor, &c. Va pintando la las timosa figura de Christo en la Cruz. No tiene hermosura (dize) ni belleza en su parecer: puzimos los ojos en el, y vime se disfigurado, y desseamos verle (a saber por el amor que le teniamos) affi desprecia do, y el mas abatido de los hombres, varon de dolores, y que labe

de enfermedades ( esto es de fatigas, y trabajos] y fu roftro estaua como escondido, por lo qual no conocimos quien el era. Verdaderamente el tomô fobre fi nuestras enfermedades, y lleuò la carga do nuestros dolores: y nosotros le tuuimos por quafi leprofo, yaçotado de Dios, y humillado: mas el fue herido por nuestros peccados, y quebrantado por nuestras maldades. La disciplina causadora de nuestra paz cargò sobre el : y con fus llagas fuymos curados. Todos nofotros andeuimos descaminados como ouejas perdidas: cada vno se desuiò por su camino: mas el señor pufo fobre el las maldades de todos posotros. Offreciose a la muerte, porque el quizo por fu volutad offrecersea ellafin abrir fu boca. Assi como oueja serà lleuado a la muerte: y como cordero delante del que lo tresquila, enmudecerà, y no abrira su boca, todas estas palabras son de Ilayas,

Y lucgo vn poco mas abaxo bu? elue el Santo Propheta a dezir, q por las maldades del pueblo fue herido de Dios, porque nunca el cometiò maldad, ni se hallò engaño en su boca. Y finalmente coclaye efte capitulo, hablando en persona de Dios por estas palabras. Con su sabiduria justificará este justo sieruo mio a muchos, y el tomarà fobre fi la carga de los peccados dellos: por tanto le entregarè el (eñorio de muchos: y el repartirà los despojos de los fuertes, por aucrentregado fu vida a la mueste, y auer fido reputado por vno de los malos. Y al fin dize el Propheta, que este Señor hizo oracion por fus mismos perseguidores, porque

no perecieffen.

CAP

CAPITVLO XXX.

defte innocenta, que de ninguna

Refutanse las exposiciones de lts Rabinos subre este lugar de Isayas.

to come paede compilir a los He-

broom, que av cerca de uni y feif-

TO parece se podia escrinic mas claramente la Passion, y muerte del Señor despues de passada, de lo q aqui la elcriniò este Santo Propheta tantos anos antes. Que diran pues a esto los perfidos Rabinos? Oygamos la exposicion de Rabi Salomon, y de Rabi Dauid, y de otros Talmudistas. Dizen pues estes ciegos, y enperrados hombres, que todo elte capitulo 93. de Isayas se entiende de los trabajos, que padece el pueblo Hebreo de presente. No se pucde fin duda oyr mayor disparate que este : primeramente no adnierten estes miserables, que en de zir, que los trabajos que el peublo Hebreo padece de presente, son por peccados de los gentles, cotra dizena todos los Rabinos mas antiguos, los quales estan tan lexos de pensar que Dios afflige a los hebreos aora para que con fus llagas cure, y se compadesca de los gentiles, que antes todos affirman, que los gétiles tienen de ira padecer en los infiernos por los trabajos que de presente causan a los Hebreos. Demas desto los mismos Rabinos confiessan que esta vitima captiuidad de los Iudios en q estàn de presente succediò por algun gran peccado dellos, yhaze grandes questio nes entre si, sobre q peccado sue est te. Luego claro està, q Salomon, y Rabi Dauid, co los otros rabinos modernos, q los sigue, aun a sus ma estros contradizen en esta su infame exposicion.

Però q sea esto contra la mente del mismo Ifayas, prucuolo assi. Por q en toda esta propheciase và diziendo como el q padece, es innocete,y el pueblo es por cuyospeccados padece, como se ve claramete en aquellas palabras. Propter fcelus populi mei percussi eum: por los peccados de mi pueblo lo heri. Y aquellas donde el Propheta en fu nombre, y de su pueblo, dize. Todos nosotros como ouejas andunimos descaminados : y el Señor puzo fobre el la carga de todas nuestras maldades. En lo qual se vè, que no es aquel pueblo el que padece, fino otro que por los peccados del padece. Dize mas el Propheta, que por las llagas deste que padece fuymos todos curados: pues como se puede verificar, que por lo que este pueblo padece. somos todos curados? Que curas, y que medicinas espirituales reciben los gentiles, por los trabajos de los Hebreos? quantimas, gel Propheta pone a fi, y a los de su pueblo tabié en el numero de los que son curados.

Mas vamos assi con Rabi Salomon, y demos que no hable el Propheta sino de los gentiles, y é ellos son los curados, y remediados de Dios por las llagas de los Hebreos. Vé acà ciego Rabino, noves tug co tradize esto claramete ág las palabras del Propheta acerca deste g pa dece. Eoquodiniquitate non secerit, meque dolus sueris in ore eius. Este

Dd

que

Hieron

family.

que padece (dize) nunca cometio peccado, ni se hallò engaño en su boca. Con que verguença explicas maluado Iudio esta autoridad de tu pueblo? Con que fundamiento le applicas esta prophecia, y le attribues tanta inocencia? Por vetura no fon fabidos los peccados, los engaños, los tratos illicitos y las abominaciones de tu pueblo? Pues para que le llamas innocente? No ves, que deste Senor, que padece, dize el Propheta aqui, que por la propria voluntad le offreciò a la muerte, y la sufriò con tanta mansedumbre como la oueja, que lleuan al matadero? Como se puede verificar esto deste pueblo, que tan lexos està de querervoluntariamente padecer, y offrecerle a la muerte, que todos los dias en fu Synagoga tres vezes pide a Dios la destruicion de la Iglesia? Assi o refiere Hieronymo de santa Fé en fu tratado de la falfedad del Talmud, que como ladron de casa sabia muy bien estas colas. Y tan lexos estan los Iudios de padecer por su voluntad, como este innocente de que aqui habla el Propheta, que en odio de los Christianos fe les madaen fu Talmud, que les hagan todos los males possibles: y todos los engaños. Mirad como compitirà a este pueblo lo que dize el Propheta, que rogo el que affi padece por sus perfiguidores, pues les echa tantas maldiciones cadadia, y les dessea todo el mal possi-

Pues que diremos de quafitodas las demas palabras desta prophecia? Que ciertamente todas ellas, yaun sus tildes militan contra tan falsa interpretacion. Que diremos tanbien del fruto de la Passió

manera se puede entender, que copita al pueble Iudaico por lo que
padece? Como se pueden aplicar
tantas circustancias a este pueblo?

De angustia, & de indicio sublatus
est. Que es tanto como dezir de
sus termentos, sin mas dilacion sue
sacado para morir, sin auer tiempo
para se defender: tanta sue la pries
sa que dieron a su muerte, Pues esto como puede compitir a los Hebreos, que ay cerca de mil y seiscientos años, que padecen?

Que diremos de la nobleza defte, que padece? Generationem eius quis enarrabit? Quien contarà lu generacion? Quien explicara con palabras fu eterna procession del EternoPadre, y la téporal de la Virgen Maria? y fi explicamos esto de fus espirituales hijos,y decendientes, segun aquellotras palabras. Videbit semen longauum. Como puede esto compitir, sino a Christo? Pues no pueden los miferables Iudios attribuir al premio de sus trabajos la multiplicion de su decendencia, pues affi comovan naciendo, affi van padeciendo los que no creyenen esteSconr. Yfi con tado piensan escabullirse de la fuerça del arguméto que ponemos en esta palabra: como fe escabullira destotro ? Erit sepulchrum ei us gloriosum: que la sepultura deste innocéte feria gloriofa. Por la qual fepultura le entiende tanbié fu muerte, y in Cruz, q es adorada, y glorificada en el mundo: pues de las efpaldas de los mal hechores passo a las frentes, y coronas de los Emperadores. Affi que a folo Christo conpite esta prophecia.

Pues el llamarse, Brachium do. mini, braço del Señor el q padece,

Hieron á
fancts
fide.c.5.

malfe puede aplicar al pueblo hebreo, y quadra muy bien a Christo como ausmos visto. A lo qual se anade, que si ponderamos bien la raiz del hebreo en aquellas palabras, Pereusum à Deo, Hal aremos, que le puede lever Percusum Den: Dios herido, porque no ay prepoficion entre vna, y otra palabra. Affi que no tienen que dezir los Hebreos a esta prophecia, sino cru zar las manos, y baxar la cabeça, y confessar, que se entiende del verdadero Messias Chesto Ielus, y alfi lo entendio el Paraphraste Caldaico, y los hebreos antiguos, como Rabi Mofes Gerundenfe en lus comentarios fobre el capitulo 29. del Genefis, por estas palabras, Rex Messius habet dare cor suum ad pete dum miserationes pro I frael, & ad ieiunandum & humiliandum fe pro eis, sicut feriptum est Isaia 53. Ipse attem vulneratus est popter iniqui. tates nostras attritus est propter scelera nostra. Y en el Sanedrim cap. Col Ifrael, dize Rabi Osua hijo de Leui, o para mejor dezir fuele dicho a el, que el messias seria hallado entre pobres, lleno de heridas, fegun la prophecia de Isayas. Vere languores nostros ipsetulit, &c. Et nos reputanimus eum quasi leprosum, &c. Lo mismo tiene Rabi tofeph. Galileo en el libro llamado Zifra, donde conclue con estas palabras. Ergo Regi Messia qui afflictionum panas at g. passiones, & mortem pro peccatoribus patitur, sieut marrat Isasas cap. 53. quanta debet este remu-

SE-SE

neratio? &c. Los frutos, que el Propheta aqui attribue a la muerte del Messias, ion breuemente los figuientes. El primero, la copiosa decendencia de hijos espirituales. Videbit [e-

men longauum, &c. Que son los Christianos. El segundo es el cumplimiento de la divina voluntad. Voluntas Domini in manucius dirigetur. Llamanie aqui mano las obras. El cercerola hartura de Chri sto, que es el cumplimiento de su gusto. Videbit (scilicet homines redemptor) & Saturabitur. El quarto la suffificacion de los hombres. In scientia sua instificabit ipse instus Seruus meus multos. Llama aqui fu ciencia a la dotrina Euangelica, y a la fè que es fundamiento de la justi ficacion, como queda dicho en el legundo libro. El quinto fruto es la vitoria, que alcanfo de los enemigos infernales, y los despojos, que dividio, Ideo dispertiam ei plurimos, & fortium dividet spolia. Notese bien esta palabra Dispertiam ei, quiere dezir, que el Padre Eterno le diò los cautinos. que sacò del poder de sus infernales enemigos. No callò tanbien el Propheta Santo los castigos de los Iudios incredulos en aquellas palabras. Dabit impios pro sepuliura & diuitem pro morte sua Quie. re dezir (como lo explica el docto Barrad: Padre Barradas ) Entregarà los 10m. 1. impios, y ricos ludios a los Ro- concord. manos en castigo de la muerre, y .3.6.20. sepultura que le dieron. Permita el Senor Ielus, que vean los ciegos e incredulos Iudios las claras verdades, que en este capitulo auemos puesto, para que cui-

cen estos castigos, y gozé de los frutos de la muerte del Senor.

Amen.

CAPITVLO XXXI.

Otras dos prophecias del mismo Isayas, que tratan de la passion del Messias.

Isa, 52.

Vy claramente prophetizò el mismo Isayas la Pasfion del Saluador en el fin del capitulo 52. por estas palabras. Ecce intelliget seruus mens, exaltabitur, & eleuabitur, & sublimis erit valde: sicut obstupuerunt super te multi, sic in glorius erit inter viros aspectus eius, & forma eius inter silios hominum. Iste asperget gentes multas, super ip sum continebunt Reges os suum : quia quibus non est narratum de co, viderunt, & qui non audierunt conteplati funt, &c. Quicre dezir. Mirad, que el Mellias fieruo mio (segun su humanidad) serà lleno de gran prudencia, y fabiduria, lcuantado a fumma gloria entre los hombres, y Angeles. Y primero ferà admirable a todos por razon de su doctrina, y milagros: Però despues sucederà a toda esta admiracion, y gloria, que ferá defpreciado.y fu hermofura affeada en tre los hombres: Mas sus oprobrios, y tormentos feran de gran proue. cho, porque el rociará con lu sangre, y con las falutiferas aguas del baptismo a las gentes, y a todo el mundo. Los Reyes de la tierra en señal de reuerencia, y respeto callaran, y no hablaran palabra, obligados canbié de la admiració cau-

sada de sus grandes obras. Los getiles, que antes de su venida al múdo no le conocian, le conoceran, y contemplaran fus hechos con gran admiracion. Esta prophecia no pueden negar los Hebreos, porque el Targum, que para ellos tiene gran autoridad vertio en lugar de Ecce intelliget feruus meus. Ecce prosperabitur seruns mens Messias. Y atti dize aqui Lyra, que los Hebreos antiguos declararon delmelfias quanto dize el propheta desde este lugar hasta el capitulo sincoé-

ta y tres.

En el capitulo sincoenta del milmo Ifayas habla el Redemptor Ifa, 50. del mundo por estas palabras. Dominus aperuit mibi aurem, ego aute non contradico, retror sum non abij, corpus meum dedi percutientibus, & genas meas, vellentibus, faciem mea non auerti ab increpantibus, & confpuentibus in me. Clariffimamente representa aqui el Propheta en persona del Messias las injurias, que auia de padecer el mismo Messias. El Señor, dize, me abriò las orcjas, que es como dezir: elSeñor me dixo lo que ania de passar por mi de tormentos, è injurias: mas yono repugno, ni recuso, ni boluere las espaldas a su mandamiento. Mi cuerpo entreguè a los que lo herian, y mis mexillas a los que me arrancauan las barbas. No apartè mirostro de los que me injuriaua, y cícupian, &c. No ay mas claridad que esta, nitienen aqui que dezir cosa alguna los Iudios. Estas palabras de ninguna manera pertencen a Isayas, paes no padeciò tales injurias en su persona, mas antes era honrado, y tenido en gra veneracion.

#### CAPITVLO XXXII.

Proph cias del Santo Rey Davide acerca de la Passion de Christo, que se contienen en el Psalmo 21.

Exemos alfayas, vamonos a Dauid. Este Santo Rey prophetizò tanbien muy por menudo la Passion del Redéptor en aquel famoso Ps. 21. el qual bien coliderado, fue o ccaliopocos anos ay para q vn Iudio bien verlado en la Biblia le convertiesse, seganelme lo dixo. Comieça pues el Pf. affi. Deus Deus meus respice in me,quare me dereliquisti? Estas mismas palabras repitio en la Cruz el Saluador, quando dixo. Eli, Eli Lamasabacthani, yes muy probable, que recitò el Píalmo todo co figo: quiere dezir. Dios mio, Dios mio, porque me aueis desamparado? Masabaxo dize Ego fum vermis, & non homo opprobrium homi. num, & abiectio plebis. Declara aqui quan abatido, y despreciado avia de estar este Señor, y alli habladoen su persona dize. Yo soy gufano, y no hombre, oprobrio de los hombres, y abatimiento del pueblo. Llamase aqui guzano el Señor, porque como fino fueffe hombre, fino vo gazano, fue defpreciado, hollado, y muesto por lus contrarios, con tan poca conpassion, como le tiene de vn vil guzano.quando le matan. Porque al fin, de vn animal grande, ie le

vemos matar, o morirfe, naturalmente nos compadecemos: mas toda esta compassion faltò en aquel carnicero pueblo, quando clamò contra este Senhor, de quien tantos beneficios auia recebido. Tolle tolle crucifige eum.

No faltan confideraciones de los Santos y Dotores, sobre este verso. Euthymio dize llamarse elSeñor gusano, porque con los guianos fe pescan los peces, y con este fue pescada aquella balena lob.c.40 infernal de que se habla en Iob. Euthym. An extrahere poteris Leuiathan ha mo? &c. Christi (inquit) caro subqua dininitas veluti quidam hamus latebat, instar vermis facta est escain capturam Ceti idest diaboli: nam cum Cetus bic ad illam escam biaret, latente divinitatis hamo penetrains eff. Dize mas Euthymio fobre este verio, que assi como el gufano aunque pequeño, con todo tiene poder para roer, y gaftar vn madero: affi Christo aunque en la aparencia exterior mostrò ser de pocas fuerças, y flaco: con todo esso pudo destruye el poder del diablo. Dixera yo tanbien, que el roer, y gaftar el madero, fue quitar la infamia al madero de la Cruz, y hazer honrofo lo que dantes era afrentofo.

Otros le comparan al gusano de la seda de que se hazen vestidos muy honrolos para los hombres: affi Christo vestio, y orno nueffeas animas con la vistudura de la gracia, y virtudes. Hay otros gulanos, que dan la color vermeja a la grana, y a la purpura, y feda: affi Christo nuestro Redeptor tenido en la lagre, nos diò lapurpura y grana de la charidad. Estas sonlas conderaciones acerca del guíano

Dd 3

Và adelante Dauid, y dize. Om. Matt 27 nes videntes me deriferunt me:locu. ti funt lasbiis, & mouerunt caput: Dize efte verso con aquello. Pratereuntes blasphemabant eum mouetes capita sua. Mouian sus cabeças, dize el Pfalmista, y el Euangelista dize que hazian burla del Señor puesto en la Cruz: y dizian: Confidit in Deo liberet nunc eum: Pucs ciene confiança en Dios, librele el deste peligro. Esto es lo mismo q dixo el Pfalmista. Speranit in Do mino eripiat eum: saluum faciat eum,

quoniam vilt eam.

Acerca de los Eferibas, y Pharifeos enemigos de Chrifto prophe tiza mas affi Dauid. Circundederut me vituli malti, taut i pingues obsederunt me : aperuerunt super me os sum, sicut les rapiens, & rugiens. Quien no vé aqui aquellos crueles leones rugiedo c ofus bocas abier tas, y diziendo contra el innocente Tesus. Reus est mortis. Iten. Crucifige, crucifige eum. Es digno de muet Ier. 12. te, crucificale, crucificale. Defto fe quexa el Señor por Ieremias. Fa da est mibi hereditas men ficut leo in sylua: dedit contra me vocem sua. Clariffimamente en estos lugares se muestra la brancza leonina de

los Iudios contra Christo.

De la fangre que elSeñor derra mó en fu Passion, y muerte prophe tiza luego el mismo David, diziendo. Sicut aqua effusus sum. Detramole mi preciota fangre co tantafa cilidad, como le fuellevna poca de agua de poca estimació. Sicut aqua effusus sum [expone Beda] idest viliter fine vlla circunspectione, & cura ab eis damnatus sum, ficut aque inter cateros liquores, incircunspe-Etius effunditur. Que es dezir affi como voa persona no cura mucho

quando derramavna poca de agua, ni pone en ello muchas preuenciones, ycautelas, como pone paraquo fe le derrame otro licor qualquiera affi la fangre del Señor fue derramada por sus enemigos, como si fuesse cosa vil, y de poco precio, finaduertencia ni cautela.

Considera San Augustin aqui, que la agua quando fe derrama, o laus,o riega. Estos mismos effetos hizo la fangre de Christo derramada. Abluti funt fordentes, & irrigata funt mentes. Anade Santo Thomas, que la agua dersamada D.Tho, haze el camino refualadizo, y appa rejado ayrie, y deflizarie los pies: all de la fangre de Christo derramada como agua tomaron occasio los Iudios para refualar,y deflizarfe, segua aquello de San Pablo. Pra 1, Cor. I dicamus Christum crucifixum Iudeis quidem scandalum, &c. Otro deflizamiento, y otro modo de ref ualar podemos confiderar aqui, q fue la cayda,o descayda de los perfiguidores de Christo, de fu Reyno, de su Republica, y de su honra, lo que tanbien notó San Augustin. Mas defto ya fe ha dicho baftantemente en el libro tercero.

De los tormentos que el Señoz padeciò, anade el Pf. lmista. Difper la sunt omnia offa mea: factum est cor meum tanquam cera liquescens in medio ventris mei. Aruit tanqua testa virtus mea, & lingua mea ad. hasit faucibus meis. Desconjuntaron mis huellos quando me eftendicron en la Cruz : mi coraçon fe hizo como vna cera derretida co el calor del fuego, que no folamente fue el calor, y fuego de amor, fino tanbien del dolor. Secosse mi fortalez: T, anguam testa, como vafo hecho de barro, y cozido. Dode dize

Beda.

dize San Hieronymo. Nen arutt D. Hier. Christus sicut fanum vi caderet, sed quasitestavt firmaretur. Estoles. No se secò el Señor, como feno para cayer: fino como vazo de barro paramas le fortalecer. Dize mas q su lengua se pegò al paladar por la sed, que padeció: y que sue trahido al poluo de la muerte, que es dezir, que fue puesto en la sepultura: dode los cuerpos muertos fe fuelen convertir en poluo: aunque el suyo no llegò a esso por prinilegio que tuuo de ezempcion, y assi vierte el Chaldeo. In demum sepulchri conclusisti me.

No callò el Santo Rey el genero de muerte, que passo el Redemp. tor, que fue de Cruz. Foderunt, dize, manus meas, & pedes meos dinumerauerunt omnia offa mea. Yo no le, que prophecia mas clara, que csta se puede esperar? Quiere dezir. Clauaron mis pics, y mis manos, y contaron vno, a vno todos mis huessos. Declara en estas postreras palabras, quan tendido eltuno aquel facratifimo cuerpo, pues le pudieran contar todos sus hueffos: però las primeras palabras muestran la clauacion del Señor en la Cruz. Porque querer acomodar esto a Dauid es cosa de burla, pues ni las manos, y pies de Dauid fucron clauados, ni los huclos de Dauid llegaron a tal estremo, q se pudiessen contar puestos en alguna Cruz. Bien vieron los perfidos Rabinos la claridad desta pro phecia: y alli trataron de escurecerla corronpiendo aqui laverdad. y claridad de la Escritura dinina, fin temor, ni verguença alguna: poniendo en este lugar esta palabra, Caari, la qual fignifica en el Hebreo oura cofa muy difference

de clauar manos, y pies. Però esto De muta no los desculpa, porque en el libro que ellos llaman mafforeth, que es lo milmo que tradicion, capit. 31. està la verdadera licion, que es la de los fetenta Interpretes, que fueron tanbien Hebreos; y dize alli el Autor del milmoMafforeth, q affi lo hallò en muchos libros emendados Carù idest foderut. horodaron mis pies, y manos, y no Caari, que quieredezir, comovo leo, porq esta palabra aquino hazefétido alguno.

Cicgos hombres, defueturados hombres, que can de hito fe oponen a la verdad. Que pueden estos dezir, ni que replica pueden tener a aquella prophecia de Zacharias, Zach.13 en que dize lo mismo que Dauid? Et dicetur ei : quid sunt plagaista in medio manuum tuarum? Et dicet: his plagatus sum in domo corum qui diligebant me. Esto es. Preguntaia al Mclias que quieren dezir estas llagas, que tienes en medio de tus manos? Y el responderà. Estas llagas recibi en cafa de aquellos, que me amanan. Veis aqui como canbien Zacharias dize que el meffias tendria las manos trespassadas con llagas, y affi no tienen que recorrer a le impertinente version. Acerca de la qual se vea Eugubino, y Moncano en la Paraphrafi de los Píalmos:y la Gloffa hebrea Numerorum 23. citadapor Genebrardo,

Và adelate la prophecia, y dize. Diniferant sibi ve fimenta mea de Super vestem meam miserunt serie. Partieron los que me crucificaron mis ropas entre fi, y echaron facices lobre mis vestiduras. Que cola mas clara, que esta? Si pudicra mas dezir el Plalmista, si se ajuntara coel Euangelista San Ivan para escriuir lu propheci ? Milites engafdize

tione Caru in videGeneb. bic> & Gal. 1.8.6.17.

Dd 4

er

cap. 3 0.

el Euangelista sagrade) Cum crucifixisent eum acceperunt vestimen. taeius, & fecerunt quatuor partes, vnicuique militi partem, & tunieam. Erat autem tunica in confutilis de super contexta per tetum. Dixerunt ergo ad inuicem : non fein damus eam, sed sortiamur de illa cuins fit : vi fcriptura impleretur dicens: partiti sunt vestimenta mea fibi, & in vestem meam miserunt fortem.

Muchos otros versos pudieramos ponderar en este Pialmo, que hazen a nuestro intento: però en los referidos se contienen las prophecias mas claras. Veanse canbié gidan los expositores sobre el tirelo del que legun el hebreo es Pro cerua matutina. Esto es: Psalmo que trata de la cierua matutina, donde le compara el Redemptor del mundo a este animal persiguido de sus contrarios, como la Cierua de los canes, que no cellaronbasta quitarle la vida. A lo qual alude aquel verfo. Circundederunt me canes multi: Y comparate a este animal por su ligereza, que assi la touo el Senor en refuscitar al tercero dia del sepulchro. Comparase a la cierua hembra por los grandes dolores con que le cierua pare, y tales fueron los que la fanta humanidad del Redemptor tuuo co la Cruz. Plin. l. 8 De los ciernos eferius Pl nio, que tiene gran guerra con las ferpientes, y las facan de fus cauernas por fuerça . Esta misma guerra tiene Christo con la serpiente infernal, y con el peccado. La carne de los cicruos dize el mismo Plinio, que tiene wirtud contra las caléturas, y ficbres: però mucha mas tiene la carne de Jesus contra la pestilencialcalentura-del peccado

Dd4

CAPITVLO. XXXII.

Otras prophecias de la Pasa sion del Señor.

Tras muchas prophecias mas tenemos de la Pessió del Senor Jesus. Daniel Daniel dize que la muerte del Messias seria violenta, ibi. Post hebdomades fexaginta dus occidetur Cbriftus & non erit eius populus qui eum negaturus eft. Despues de sefentay dos femanas ferá muerto Christo, y acabarlea el pueblo, ni serà mas pue blo de Dios el, que le ha de negar. Ieremias en lus threnos dize. Spi- Thren. ritus oris nostri Christus Dominus, captus est in peccatis nostris. El Spiritude nucftra boca Christo nucftro Señor fue prezo por nueftros peccades. El contejo que los Escribastunieron entre fi para prender al Senor, prophetizò Dauid en el Ptalmo 2. diziendo. Quare fremucrunt gentes, & populi miditati funt inania? Aftiterunt Reges terra & Principes connenerunt in vni aduer sus Dominu & aduer sus Christum eins. Zacharias prophetizo Zach. [# el precio porque tenia de fer vendido por estas palabras. Et appen. runt mercedem meam triginta argeteis. Et dixit Dominas ad me : proijce illum ad flatuarium, decorum pretium quo appretiatus sum ab eis. Esto es. Pezaron el precio que se ania de dar por mi (que fueron treinta reales de plata) y dixome el Señor. Arroja effes dineros en cafa del fudidor, donolo, y gentil precio effe

COR

con que fay apreciado por ellos. Llama aqui estatuario a lo que S. Matt, 27 Mattheo liama ollero, o el que laura barro, porque vna cofa, y otra fignifica la palabra lotfer, que está en el hebreo,

Pf.54. Pf. 108. PS. 40.

Claramente prophetizò tanbié Dauid al vendedor ludas en el Pfalmo 54. yen el Pfalmo 108. y Pfalmo 40. donde dize. Homo pacis mea, in que speraui qui edebat panes meos magnificanit super me Suplantationem. El hombre amigo mio en quien vo tenia confiança, y que comia pan a mi mesa, esse se leuanto contra mi. Episcopatum eius accipiat alter. Entre otro en su Obispado, que es en su apostolado. Fiant dies eius pauci. Acabo su vida en pocos dias. Esta prophecia expuzo de Iudas el B. San Pedro quando se hizo la elecion en San Matthias: y affi no se puede dudar de la verdad della. No callò Zach.13 Zacharias la huyda de los Aposto. Matt'26 les en la prizion de Christo, porq

Marc. 14 hablando en perfona de Dios dize. Framea suscitare super pastorem meum: & super virum coherente mibi: dicit Dominus exercituum: percute pastorem. & dispergentur oues. Efpada legantate, contra mi paftor, y contra el varon, que està conjunto comigo: dize el Señor de los exercitos. Herire al paftor, y derramarschan las oucjas de la manada.

La muerte de Cruz prophetizò Zach-12 elmismo Zacharias, diziendo. Ef. fundam super domum Dauid & su. per habitatores' Ierusalem spiritum gratie, & precum, & aspicient adme quem confixerunt. 'Yo derramarè sobre la casa de David, y sobre los moradores de Ierusalen Espiritu de gracia, y espiritu de plegarias,y pondran los ojos en mi, a quien

trespassaron, asaber con vna lança, y con clauos, como lo explica San Ioan. 19 Iuan. Clarissima prophecia es esta fin duda, y por ella fe prueua muy bien ser Dios, v hombre el crucificado. Forque las primeras palabras derramaré sobre Ierusalen Espiritu de gracia,&c. No pueden conpetir a otro, que a Dios, que el folo dà la gracia, y la gloria, que le correspo. Pf. 23 de. Gratiam & gleriam dabit Dominus. Dize Dauid. Pues este que dà la gracia dize, que fue trespassado, y clauado. No podia fer trelpassado, y clauado en quanto Dios, lucgo era juntaméte Dios, y hôbre.

No se verdaderamente donde estan vuestros entendimientos o ciegos Iudios, que no veis verdad tan clara como esta? Que desculpa tendreis delante de Dios el dia de la cuenta? Acabad, acabad ya de conocer a vuestro Redemptor, q aunque crucificado es Dios verdadero, que esto dixo tanbien Da. Pf. 95. uid. Dicite in gentibus quia Dominus regnauit aligno. Dezid por cl mundo, que el Señor reynó de vn madero, que es tanto como dezir crucificado en vna Cruz. Esta palabra Lignum rayeron de la Biblia los perfidos Talmudiftas, como lo affirma San Iustino martyr en el Dialogo contra Tryphon Iudio, y affila conferna ann la Iglefia en el officio de la Cruz, y el Psalterio Romano, y Gotico: y desta manera citan este lugar muchos de los antiguos. Pues q diremos del hiel y vinagre, que beniò el Señor tan claramente prophetizado por Da. P/.68 vid? Dederunt in escam meam fel, & in siti mea potauerunt me aceto. No tienen tanbien aqui que dezir los Iudios. No benio Danid hiel, ni vinagre. A Christo solo conpite

csto. Dios les de luz para que le conoican. Amen,

#### XXXIIII. CAPITVLO

Prophecias del eclypse del Sol en la muerce de Christo: de su decendimiento al Limbo, y de su Resurrecion, y A | cencion.

TA auemos dicho sufficientemente de lo que pertene. ce a la Passion, y muerte del Saluador, vamonos aora alos mysterios, que succedieron despues della, primeramente sabida es aquella prophecia del eclypfe del H:m. 8. Sol, que tenemos en Hamos, Et erit in die illa dicit Dominus,occidet Sol in meridie, & tenebrescere faciam terram in die luminis. Quando le escureciò el Sol al medio dia, fino quando Chiifto mutio? Affi explica San Hieronymo esta prophe-D. Hier. cia, y otros Padres: y es conforme a lo que dize Rabi Samuel citado por Galatino, que fue esto como Gal. 1. 8. vo luto de que Dios quizo se vecap. 12. stieffen sus criaturas, y a pagar la luz, para mostrar su sentimiento. El descendimiento del Senor al Limbo prophetizado fueclarissima méte por Zacharias. Tu quoque (inquit) in sanguine testamenti tui,emi fifti vinctos tuos de lacu in quo non est aqua. Vos o Rey Messias en virtud de la langre de vueftro testa mento facastes a vuestros cauti-

nos de vn lago, que no tiene agua. Estes cauciuos fueron los santos Padros, que estauan en el Limbo. como lo dize San Hierony mo, S. D. The. Thomas, Lyra, Vatablo, Galatino, y otros muchos. Lo mismo quieren algunos prophetizaffeDauid,ibi. Eduxit eos de tenebris, & umbra mortis, & vincula corum difrupitiquia contriuit portas areas, & vedes ferreos confregit: Mas esta exposicion es espiritual, y no lite-

De la Referrecion del Señor habla may claramente David, ibi. Ego dormini, & Soporatus sum, & exsurrexi quia Dominus suscepit me. Yo he dormido el fueno de la muerte, y el Señor me ha sacado del, y me ha tomado a su cuenta. No habla aqui del fueño ordinario, si bien se mira lo que queda atras, dondevá hablando Dauid en perfona de Christo, de como fue perseguido de sus enemigos, y antes de poner este verso, Ego dormini, &c. Puzo esta palabra Séla, que cra teñal para fe leuantar la voz mucho en haziento de gracias, como noto Genebardo: alaber por tan grande beneficio. Porq fin duda auemos de entender fer otro mayor beneficio, que facarlo del fueno ordinario con lu ordinaria prouidencia. Y affi defte myfterio ex plica San Augustin este verlo, y S. Instino martyr en el Dialogo con Triphon, y Eulebio lib. 13. de præ-

parat. cuangelica. Mas claramente renemos esto en el Pfalmo 15. Donde hablando Dauid con Dios en persona de Christo dize. Propter boc latatum est cor meum, & exultanit lingua mea: in super & caro mea requiesces in Spe : quoniam non derelinques ANI IN ATTO

3 P 9.52 art. I, Gal. 1.8. cap. 20.

P[.106. Pfal.39

animam meam in inferno nec dabis Sandum tuam videre corruptionem. P[.15. Notas mihi fecisti viasvita. Por esto (dize) egozò mi coraçon, y fe alegrò mi lengua, y mi carne descanfarà con esperança: porqueno dexarás Senor mi anima en el infierno, ni confintiras que tu Santovea la corrupcion, tu me mostraste los Act. 2. caminos de la vida, &c. Las quales palabras [como declara el Apostol San Pedro) de ninguna manera co. pienen a Dauid: pues su cuerpo despues de sepultado, se corrompiò, y se hizo poluo, como los cuerpos de los demas Patriarcas. Ho-(cas habló tanbien deste mysterio en aquellas palabras. Vinificabit nos post duos dies: in die tertia suscitabis nos, que es tanto como dezir (dize el padre Ribera) En dos dias, Rib bic. (que facron el en que muriò, y del cendiò a los infiernos) obrará nuestra vinificacion: y en el tercero en que el resuscitarà, nos dará de-

> La subida a los Ciclos de Christo prophetizò Dauid, quando dixo. Ascendit Deus in iubilo & Do. minus in voce tube. Y en otra par-Ec. Ascendisti in altum cepisti capti. nitatem : Accepisti dona in homini. bus : y en el Psalmo 23. Attollite portas principes vestras & eleuamini porte aternales, & introibit Rex gloria. Subió Dios a lo alto con vozes de alegria, y con sonido de grompeta. Subisti Schor alo alto, y leuaste contigo tus prizioneros, librandolos del cautiuerio en que estauan,y recebiste dones para repartir con los hombres. Quitad vuestras puertas oPrincipesdel Cie lo, abrid os muy bien o puertas eternales del Cielo, que ha de entrar el Rey de la gloria por vos.

recho para nue stra resurrecion.

No se escondiò tanbien a Da- P(.109. uid la dignidad, y gloria de Christo quando fue affentado a la derecha del Padre, y affi dixo. Dixit Dominus Domino meo sede á dexiris meis. Donec ponam inimicos tuos, sca bellum pedum tuorum. Dixo el Scnor a mi Senor: Affientate a mi mano derecha: hasta q ponga atus enemigos, por estrado de tus pies. rodo este Psalmo habla de Ch isto nueftro Redemptor, de fu Reyno, de sus victorias, de su facerdocio, y de lu eterna generacion. Y bié mirado, folo el baffana para fe conuertir los Iudios, y affi es muy alegado en el testamento nueno. Las pala- Matt. 22 bras pues refiridas a ninguna pura I Cor.15 criatura pueden conuenir, fino a Heb. 1.5 Christo hijo de Dios, como el mil- 7. mo prouò, hablando co los Indios, Ad.z. mostrandole con esta prophecia su divinidad, pues David fiendo progenitor fuyo, fegun la carne le llamó fu Senor. Galatino trahe laver fion Chaldaica de Rabi Ionathas, que dize affi, Dixit Deus Verbo fuo: Sede ad dexteram meam. Dixo Dios a su Verbo: assientate a mi mano derecha. Esta version pueua clariffimamète el fentido catholico delte Psalmo: mas dize Galatino, que Gal.1.8. no la vieron los Hebreos, antes v- cap. 24. san de otra falla de Rabi Ioseph, cie

Deste mysterio hablo Daniel, Dan. 7. diziendo. Aspiciebam ego inuifio. ne noctis, decce in nubibus cali qua si filius hominis veniebat, & vique ad antiquum dierum peruenit. & in con pectueius obtulerunt eum er dedit ei potestatem, & honorem & reg . num. Dize aqui que viò en las puues del Cielo a vno que era como el hijo del hombre) q desta manera

go, que en todo lo fue, afabere n los

ojos corporales, y en los spirituales.

ducar.

Pf.46.

Pf. 67.

P[.23.

sellama Christo en el Euangelio) y pone la palabra (quafi) porque no ania ann Dios encarnado. Dize pues que llegò al Padre Eterno, y que alli lo presentaron los Angeles, que le acompanauan : y que el Padeele diò poder, honra, y reyne. No pnede sefto entenderse de otro fino de Christo nueftro Redempcornigos, bor effende de tos :103

If4.63.

Origin.

Refers

El Propheta Isayas introduze a los Angeles como admirandose de la hermofura, y poder con que esta Senor entrò eu el Cielo en dia de la trinofante Afcention. Quis eft iste (inquit) qui venit de Edom, tindis vestibus de Bofrá? Ifte formofus in stola sua gradiens in multiiudine fortitudinis sue. Quien es este que viene de Boscá (Ciudad metropoli de Idumea, que aqui fignifica o el mundo, o la mundana Ciudad de Icrusalen, que a Christo puzo en la Cruz) Quien es este que viene con fus vestiduras tenidas de fangre, viene muy hermoso en la estola de fu humanidad, y descurre con gran fortaleza (alaber por todo el mundo fobre quien le fue dado poder.) Defra manera exponen efte lugar D. Cyril. San Cyrilo in Exegefi ad Achatium. Origines tom. 9. in Ioannem. San D Amb. Ambrofio de inft. Virg. cap. 5. San D. Aug. Augustin en el sermon quinto de la D.Dion. Refurrecion. Y primero que todos San Dionysio en el cap. 7. de calesti hierarchia, Y por aqui van los demas expositores, y Padres, que interpretan este lugar.

Veamos aora lo que dixo fobre las materias deste capitulo el gran Rabi Haccadôs. Palabras luyas en el libro Gale razeia, que es lo mil. mo que Reuelator arcanorum : esto

Gal.1.8. es descubridor de los secretos. Ha-Thren. 3 blando pues con Anronino Con-

ful en la respuesta de la segunda question, que le preguntò sobre aquellas palabras de los Threnos. Ego vir videns paupertatem meam in virga indignationis eius. Meminauit & adduxit in tenebras & non in lucem &c. Dize affi el Rabino. Hiceft Deus fanctus, & benedictus, qui dixit: decreul descendere ad inferos ad redimendas animas instorum. quas in virga indignationis sue Pater meus qui est in Calis illuc detrus dit propter peceatum Ada, Clariffimamente habla aqui del decendimiento del Messias a los infiernos para facar las animas de los fantos (cashablo tanbien deffe

El mismo Rabi Haccados en la Gal. vbi

Rib Bic

81.23.

respuesta de la sexta question de supra. Antonino Conful, dize que leyò en vn libro de Rabi Simeon hijo de Iohai intitulado Innestigatio secretorum, estas palabras que dixo Rabi Hofeas Ilorando los peccados, y ceguedad de los Iudios, que auian de ser en tiempo de Christo. Ve illis, ve illis, impijs homicidis Ifrael, quorum amore vi peccatum illis dimittat Deus sanctus, & benedictus mittet filium anctum fuum, & carne humana se induet. Va illis quie propter suas pranas operationes eruns rebelles huic Messia, & respuent di-Aa quibus pracipiet, vt mundificentur aqua mudificationis ad purganda eorum peecata. Ipfi vero non incedent in vijs Deo gratis, nec facient voluntatem eius, sed ingenti iracumdia perciti eum occident. Tunc ania ma eius descendet ad inferos, apud quostriduo morabitur, vt inde omnes animas Patrum, iustorum geducat, ficut dictum est Gen. 47. Ego descendam tecum in Agyptum, o ego inde educamte. Et faciet Deus sanclus, & benedictus vt cos in Paradisum deducas.

ducat, sint g, leti in gloria Dei iuxta illud Hosee. 6. Visitabit nos post duos dies, in die tertia suscitabit nos, & vinemus ante faciem eins. Aqui buelue a prophetizar el decedimie to de Christo a los infiernos. Y como facaria las animas de los justos, y las lleuaria a su bienauenturança. Ciercamente si los Iudios se enplea ran en leyer los Rabinos, que fueron antes de la venida de Christo al mundo: y no quizieran deprauar sus escritos como deprauan, en ellos hallarian la verdad, que les conniene para fu conversion, y fall Hanc de uscion.

pranatio nem teftantur. Galat. co Hier, á Cantta Fide multis in locis.

P/.109. 1.8.0.22 vbimul rit ex Rab.in banc

rem.

- in Sylua

MARINE 10'Y

F. Spire.

-ma2 cut

adala il

Acerca de la Refurrecion, y Afcencion de Christo, dize el mismo Rabi Haccadós las figuientes palauras en el libro Gale razeia. Poftridum ver è anima Mcssia ad corpus (uum reuertetur, & exibit ex ilto lapide quo erit sepultus, ficut didumest Exod 33. Ecce locus est ab pud me stabis Super petram, cumq transierit gloria mea, ponam tein foramine Petra. Y de la Ascencion anade. Versabitur autem Messias, post Resurrectionem suam cum instis qui audient pracepta eius quadragin ta diebus in figura illorum quadraginta dierum, quibus erit in defento ad affligendam animam suam ante. taconge quam eum occidant. Et his peractis ascendet in Calum, sedebitg, ad dexteram Dei, sieut dichum est dixit Deus Domino ol omeo: sede ad dexte-1200 261 Go vam meam, St. orb 200 Tia Gra. coside la curne 179.83 de en la mumatenfis per : y lo anmentaren las del ef-

Y efto es la que popular Esta chiel aqui oron de disiondo.

Anglerum de va disiondo.

piritu cepreseana en Abrahan.

CAPIT VLO XXXV.

Prophecias de la venida del Espiritu Santo sobre el Colegio apostolico.

la vaciodad declas fonguest v Espues de la subida al Cielole figue otrograndistimo lost, 23 mysterio de la venida del Espiritu Santo, la qual prophetizò muy claramente Ioel: porque defpues de aucr dicho, que nos alegraffemos en el Señor por auernos dado vn Dotor, y Macstro, que nosenseñasse la dottina de la justicia, hablando en persona deDios dize. Et erit post hac: effundam Spiritum meum super omnem carnem & prophetabunt filij vestri, & filie vestra senes vestri somnia somniabunt, & innenes vestri visiones vide bunt; sed & Super seruuos meos, & ancillas in diebus illis effundam Spiritum meum. Quiere dezir, Defpues desto sucederá, que derramaré mi Espiritu sobre toda la carne, y prophetizarán vueftros hijos, y vuestras hijas, vuestros viejos sonaran sueños, y vuestros mancebos veran visiones. Y en estos dias derramate mi Espiritu fobre mis fiernos, y fiernas. Todo esto acacció en la fiesta de Pentecostes, quando vino el Espiritu Santo en forma visible de lenguas de fuego, para infla-

Ec

mar

A & . 2.

mar los discipulos co fuego de cha ridad, y darles faber para hablar todas las lenguas del mundo, para predicar el Euangelio en todo el, assi como se cuenta en los Actos

de los Apostoles.

Ni pueden dezir a efto los Iudios fer falsedad, porque San Lucas dize que fuero prefentes a efte espectaculo Iudios religiosos, y honradores de Dios de todas las naciones : y que todos ellos quedaron attonitos, assi de ver como el Espiritu Santo vino, como de la variedad de las lenguas: y assi es impossible ( como ya suemos notado en otra parte) que el Euangelista tuuiesse coraçon para escriuirvna cosa q si no sucraverda dera, tuuiera contra si infinitos testigos, que lo de smintieron, con lo qual difacreditaua, e infamana toda fu escritura.

Lo mismo prophetizò Ieremias, y que este mismo espiritu scania de infandir en los coraçones de los fieles. Po ft dies illes (dicit Dominus ) dabo legem meam in visceribus eorum & incorde eorum scribam eam Pondie mi ley en sus entrañas, y escrinislahe en su coraçon. Escriuir Dios lu ley no en tablas de piedra, como en los tiempos passados, sino en los coraçones de los hombres : es dezir, que morará el Espirito Santo en ellos: y no solo lès enfenará la ley dinina, fino que tanbien les inclinarà, y monerà a la observancia della, que es lo que mas importa. Esto se nos reprezentó en la forma de viento en que vino, cuya propriedad es mouer todas las cofas como vemos que se mueuen con el los na-

uios hasta el cabo del mundo.

Ezechiel prophetizo lo mismo. Effundam super vos aquamunda & Ezech. mundabimini ab omnibus inquina 26. mentis vestris & ab vniuer sis idolis vestris mundabo vos. Et dabo vebis car noun, & spiritunouam ponam in medio vestri & aufera cor lapideu de carnevestra, & dabovobis cor carnen: Es Spiritu men ponain medio veftri, & faciam ut in praceptis meis ambu. letis, & institia meacustodiatis & operemini, &c. Derramare fobrevol otros vna agua limpia (qes la agua del fanto baptismo ) con la qual os limpiaré de todas vuestras imudicias,y de todos vuestros peccados, y daroshe coraçon nuevo, y podrè en medio de volotros va spiritu nucuo, y quitaroshe el coraçon q teniades de piedra,y daroshe coracon de carne:y pondrè mi Espiritu en medio de volotros, para q andeis por el camino de mis mandamientos, y guardeis mis juyzios (q fon mis leyes) y las pongais por obra. Aqui se muestran bien los offi cios, que haze el Espiritu Santo en las animas. and monor berenjest bog

Cuenta la fagrada Escritura, que mudò dios los nombres a Abran, y a Saray fu muger, anadiedo vna letra al de Abran, y quitando vina al de Saray, porque Abran fe llamó despues Abrahan, y Saray se llamò Sara: con lo qual se significo. que por la virrud de la diuina gracia, que con el Espiritu Santo se nos diò, se desminuyeron las fuerças de la carne figurada en la muger : y fe aumentaron las del efpiritu representado en Abrahan. Y esto es lo que el Propheta Ezechiel aqui prophetizò, diziendo. Auferam á vobis cor lapideum, & dabo

Hance

Trabis

Fice. A

Gara Et a

Fille

multis

in tocis.

Pf.109.

Gen. 17.

68,0,23

sa conge PET CM Rab in \*1333 Ita Gra,

natensis inSylua locorum V. Spirio tus Sam-Etas.

Zer. 31.

dabo vobis cor carneum

Vna authoridad tenemos, que haze mucho a nueftro intento daquel gran Rabi Haccados en el libro q inticula Renelator arnanoru. Donde respondiedo a la sexta preguta de Antonino Consulentre otras cofas dize alli hablando del Messias mucho tiepo antes de suve nida al mudo. Post dies verò dece à Jua scilicet Ascessone, ad perfectione quinquaginta dieru, mittet Spiritum Sanctu de Celis superiustos vin fide eius confirmetar. Mox g, illis præ. cipiet vt eant, doceatg, omnes homines lege eius que admodum dictu est in Ezechiele. Et Spiritu meu dabo in medio vestri, & facia vt in praceptis meis ambuletis, & indicia mea custodiatis, & faciatis ea. Horn aute quinquaginta dierum figura fuerunt illi quinquaginta dies, quibus I frael agnu paschale occidit, & exije de terra Agypii. In quihus Deus Sanctus, & Benedictus misit Spiritu Sanctu (uper eos, deditg, eis lege sancta, vt effent firmi in fide eius, ficut feriptum est, Exod. 19. Iam nunc venia ad te in caligine nubis, ve audiat me populas loquentem ad te, & credat tibi in perpetuum.

Notable authoridad, y profecia es esta deste Rabino, a quié los Talmudistas llaman el Maestro santo. Donde clarissimamete habla de la venida del Spiritu Santo, y como fue profetizada por Ezechiel, y figurado el tiépo de fincoéta dias def pues de la Refurreció en q fue dado, en los fincoenta dias q vuo defpues q el pueblo fuelibre de Egypto hasta q le fue dada la ley en el mote Sinai con truenos, relampagos, y llamas de fuego. Y dize mas como ania de embiar fus Apostoles, y difcipulos apredicar por el mundo fu

Euangelio despues que estuniessen llenos del Espiritu Santo, como enbiò, y affi fe cupliò aqui aquella pro 1/a, 2, fecia de Isayas. De Sion exibit lex & Verbum Domini de Iersfalem. Vna cofa fe deue aqui aduirtir, y es q aunq los Authores tengan alguna variedad entre fi en contar los fincoeta dias q vuo desde q los Hes breos falieron de Egypto, hasta q recibiero la ley en el monte Sinai: porq vnos cuentan devna manera. y otros de otra. Però es sentencia certiffima, q la ley fue dada enel dia quinquagessimo, y en esto cocuerdan los mejores, affi de los Catholicos, como de los Hebreos. A (fi lo tiene S. Hieronymo, S. Augustin, Lyra, y Caictano sobre el cap. 19. del Exodo. Moysen Egypcio lib. 3. ductoris dubioru. R. Salomon citado por Lyra, y por Ribera lib. 5. de fabrica templi cap. 7. De manera q no se puede dudar desta figura, y assi lo tiene la Iglesia en el hymno de San Gregorie, ibi.

> Solemnis vrgebat dies, Quo my tico septemplici Orbis volutus septies Signat beatatempora.

Otras figuras ay del mysterio de la venida del Spiritu Sato sobre el Colegio apostolico, y de los dones que les diò: como la de lofeph, que siendo constituido por el Rey Pharao por fenor de todo Egypto: Gen,49. dio dones, y riquezas a sus hermanos: affi Christo (nbiendo a lo alto, como dixo Dauid, y fiendo conftituido por Rey, y volucifal feñor del mundo, despues de assentado a la mano derecha del Padre, enbiò el divino Espiriru con sus dones Ioan. 14 dedit dona hominibus, fegun el se lo ania prometido, ibi. Paraclitus an. tem Spiritus quem mittet Pater in

D. Hier. epift.108 ad Fabio D. Aug. z. deTri mit.c.15 Lyra. Caiet. Ribers

nomo co

nomine meoille vos docebit omnia, &c. Tanbien nueftro Padre Elias subiendo al Cielo dexò cayer su ca pa sobre su discipulo Elisco: y le quedosuespiritu, Requieuit (inquit) Spiritus Elia super Elisaum, &c. Donde parece figurarfe efte myfte rio. Però de las figuras trataremos enel lib. figuiéte. Vamos a algunas prophecias del testamento nuevo.

#### CAPITVLO XXXVI

Ponense seis prophecias que se contienen en el testamento nueno.

AS prophecias que hasta ora auemos puesto, se condienen en el testamento vie jo. Veamos aora otras que se contienen en el nueuo, donde fe faca vn efficacisimo argumento de la verdad de nuestra santa Fé Catholica. Y para esto suponemos,que el Messias auia de ser propheta, legun lo prucua Galatino con aquello del Deuteronomio. Prophetam de gente tua, & de fratribus tuis sicut me suscitabit tibi Dominus. Y alfi llama S. Lucas a Christo Vir propheta potens in opere & fermone. Y la Samaricana le dixo, Domine video quia propheta es tu. Affi quo pueden ne gar los Iudios fer Christo Propheta. Veamos aora algunas profecias luyas. La primera profecia sea la con q profetizò el Saluador la fudació, y estabilidad de su Iglesia co tra todo el poder del mudo, quado dixoa S. Pedro. Tres Petrus, & fu. per hanc petram edificabo Ecclesiam meam & porta inferi non pranalebut aduer (us eam: & tibi dabo claues regni Caloru. &c. Yote digo q tu cres

Pedro, yq fobre esta piedra edificarè mi Iglesia. Y las puertas del infierno no preualeceran contra ella. Por las puertas del infierno entiende todas las tépestades, y persecuciones, q los demonios por medio de lus miebros, y ministros ania de leuantar cotra ella. Todas estas colas profetizo el Senor antes g fuce diessen. Yaun digo mas, q las profe tizò fiendo ellas impossibles por fuercas humanas: y alli fucedieron como el las dixo. Bien ven los Indios claramète el fucesso desta pro fecia co sus proprios ojos ven la Iglesia como yna fortissima rocha puesta en la ciudad deRoma, cabeça del mudo, ven al fumo Pontifice Romano sucessor de S. Pedro dar leyes a la misma Iglesia, q por todo el mundo està esparzida, contra la qual aun q el infierno ha enbiado fortiffimos exercitos, delde lu fuda. cion hasta nuestros tiépos, la experiencia ha mostrado, que nunca pudieron preualecer.

Estas persecuciones profetizó el Luc. 16 Senor mas claraméte en otra parte diziedo a sus discipulos. Inijcient vobis manus luas, & persequetur tra detes in Synagogas, & custodias trahentes ad Reges, & prasides propter nomen men: continget aute vobis in testimoniu. Ponite ergo in cordibus vestris non prameditari que ad modic re pondeatis. Ego enim dabo vobis os & Sapientia, eui no poterut resistere. & cotradicere omnes aduer farij veftri. Trademini aute à parentibus, & frattibus, & cognatis, & amicis, & morte afficient ex vobis, & eritis odio omnibus propter nomen meum. Et capillus de capite vestro non peribit. Que pueden responder los incredulos Hebreos a esta prophecia, quetantas circunstancias

(enala

fenala, y todas ellas fe cumplicrons Dize que se leuantaran los incredulos, y pondrán las manos en fus foft, or is discipulos, y los perseguirán, encarcelaran y presentaran ante los Reyes, y presidentes en testimonio de la verdad, y esto por mano de sus padres, y deudos, y amigos, y mataràn a muchos dellos, y feranaborrecidos de todo el mundo por amor del:y con todo esto no se perderà vn cabello de sa cabeça.

Y por San Iuan dize. Abig, Sy. ZOAH, 16 nagogis facient vos, sed venit hora vi omnis qui interficit vos arbitretur obsequium se prastare Deo. Esto les dixo para que no se escandalizaran con las perfecuciones. Sabreis (dize) que os han de echar fuera de sus companias, y ajuntamientos, y serà tanto el odio de vuestros enemigos, y mios, que el que os matare, penfarà que haze a Dios muy gran sernicio. Estas per fecuciones declara muy bien San Inan Chrisostomo, y las pondera en vna homilia. Quien poderá ex plicat(dize) las batallas que se leuantaron contra la Iglefia? Que genero de tormentos yuo que para esto no se inuentasse? Sartenes, parrillas, pedra çufre, cal viua, pez derretida; despeñaderos lagos, hornos encendidos; ollas herniendo, dieces de bestias, mares, destierros, perdimiento de biennes, y otros infinitos. Y esto Non folum contra Apostoles, sed etiam contra nouities in fide : contra las plantas nucuas, y nonicios en la fè. Y quando aun la Iglesia no auia echado raizes, y plantadose en todas las partes del mundo,nitenia el fauor de Emperadores catholicos, entonces fue mas conbatida, para que mas fe echaffe dever la fabidaria, omnipotencia, y prouidencia de Dios.

La fegunda prophecia es de la predicacion del Euangelio en todo el mundo, y de la conuersion do los gentiles, Matt. 24. pradicabitur hoc Euangelium regni in vniuer fo orbe inte stimonium omnibus gentibus, &c. Et Ioannis 12. Nune Iudicium est mundi, nune princeps buins Ioam. 12 mundi eijcietur foras & ego si exal. tatus fuero á terra omnia traham ad me ipfum. Y en otra parte. Alias Ioad. 10 oues (inquit) habeo, que non sun ex hoc ouili, & illas oportet me addescere, & vocem meam audient, & fies vnum ouile, & vnus paftor. Y por San Mattheo Dico vobis quod mul Matt. Sa ti ab Oriente, & Occidente venient, & recubent cum Abrabam, & Isaac. & Iacob in regno Calorum. Todas estas prophecias dixo el Señoracerca de la predicacion de su Euagelio en todo el mundo. Y del fruto que della ania de refultar conner tiédole los gentiles, y vniédole los dos pueblos en vn rebaño. de q (w dipinaMagestad es pastor. Aora ar gumeto affi. Si Christo no fue Propheta, como podia prophetizar eftas cofas ta difficultofas tato tiépo antes q sucediessen? Prophetizolas, y facedicro dela mismamanera, lue goProfeta es, luegoS, es, luego affiftia Dios co el. Y siedo este dixo por fu boca era el messias luego hablo verdad. Veamos esto mas claro. Que fue dezir que el principe de fle mudo ania de fer juzgado, y echado fuera del, fino prophètizar que el demonio, que en todas las naciones del mundo (facado el rinconcillo de Iudea Jera adorado de Reyes, y Emperadores, y de todas las gentes avia de fer despreciado, y acoceado? Y dezir que fiendo muez to so la Cruz, traheria a fi todas las Ec 3

Cost hom quod Christus fit Dens 30m.5.

cuguent

D Chry.

D.Chry

2,1023-2

Indaps.

las colas, fue dezir que el feria reco nocido, y adorado por verdadero Dios defechados los falfos, y fingidos dioses. En lo que es mucho para notar, que dezir vno de fi lo q ha de hazer adelante, no es mucho, mas dezir lo que pende de voluntad de otros, y no de pocos, fino de gentes, y Reynos, y principes: no es cosa de hombres sino de solo Dios, el qual con su sabiduria vé rodos las colas futuras, y con lu omnipotencia muda las voluntades para todo lo que quiere fin les quitar la liberdad.

Donde tanbien le deue mucho

aduertir que aqui prophetizò el Senor no folamente fus victorias. y triumphos, fino la gloria del inftrumento, que fue fu Cruz, la qual fiendo antiguameto el mas affrentofo castigo de quantos se dauan a los delinquentes: pues a folo el, como almas infame, mas terrible, y mas vergonçofo llama la Efcritura maldito. Co todo, esta misma Cruz subiò a mas dignidad que las coronas reales, è imperiales. Y no solo la Cruz, fino los Apostoles que la predicaron, los quales en su vida 1. Cor. 4 facton tenidos por hezes, y escoria del mundo: esto es el Omnium peripsema, que dixo S. Pablo. Estos milmos fueron delpues mas reuerenciados, que los Reyes de la tier ra. Y no folo ellos fino fus fepulchros, y reliquias.

> Sea la tercera prophecia la que dixo el Señor, de la gloria, honra, y fama, que en todo el mundo tédria la gloriofa Magdalena en premio de aquel poco de viguento, que derramò fobre la cabeça del Saluador contra parecer de los Apostoles. Amen dico vobis, dixo el Senor vbicumg pradicatu fuerit hoc Enan-

gelium, in toto mundo dicetur; & quad hee fecit in memoriam eius. Acerca de lo qual dize S. Iuan Chry D. Chry? softomo. Reginis omnibus ac Regi- soft.orat bus celebrior est hac mulier, &c. 2.contra Que es mas celebre esta Santa, q todos los Reyes, y Reynas del műdo, y que ninguna edad ya mas fe oluidarà della. Porque a muchos señores, y señoras ha sepultado el tiempo en perpetuo oluido: però esta Santa nunca ya mas será oluidada: fiempre ferá honrada, y reucréciada en quanto durare la Iglefia, que ferà en quanto durare el mundo. De manera que si mucho fue antes por fus peccados infamada. Mulier in Ciuitate peccatrix. Mucho mas fue despues por esta obra affamada. Quod hae fecit in memoriam eius.

La quarta aun mas illustre, es de la Virgen Maria nueftra Señora, q le contiene en estas palabras. Quia respexit humilitatem ancilla fue, ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. Gran cola Lu. T. fue esta verdaderamente, que vna Virgen desposada con vn carpintero puesta entre quatro paredes, reniendo por testigo solamente la madre de Santo Baptifta: prophetizaffe vna cofa tan difficultofa, co mo era que Dios auiendo respeto a fu pequenez, y a fu humildad la leuantaria, y haria celebro entre todas las naciones del mundo. La fama de la Magdalena curre dentro de los terminos de la Iglefia catholica, y de las naciones que ha recebido el Euangelio, però la fama de la Virgen bucla mas,y es celebrada, aun entre los que no conocen la divinidad de Christo, yassi es que los moros, y los Turcos en fu Alcoran con toda fu infedilidad

lit Dens

8080.5.

engran-

Deut. 2.

engrandecen el nombre de Chri-Ro, como de gran propheta, y el de la Virgen: porque ellos rezan la oracion de la Aue Maria, quitando algunas palabras. Pues quien pudo reuclar a la Virgen cola tan difficultofa de cumplir? Y quien pudo disponer el mundo para la execucion desta prophecia sino Dios?

Y q laMadre del Meffias vuieffe Gal. 1.7. de ser prophetissa. Prueualo Galacap. 17. tino con Rabi Haccadós en la ter-Matt. 20 cera respuesta que dió a Antoni-, no Consul, quando le pregutò quie era aquella prophetissa de que habla Ifayas cap. 8. ibi. Accefi ad prophetisam, ere. A quie el respondio, fer la Madre del Messias : y affi mas le dixo, que de lo hablo Salomon Prouerb. 30. ibi. Viam viri in Ghalma. Y Hayas cap. 7. Ecce Ghalmá concipiet. Y coclue con dezir ő feria la Vingen madre del meffias. Omnium prophetarum Domina. & Magistra. Esto es: Macstra, y Schora de todos los prophetas. La quinta es de Christo nuestro

Redemptor con que prophetizo fu muerte, y fo Refurrecion. Ecce (inquit) ascendimus Hierosolymam, Luc, II. & filius hominis tradetur principibus facerdotum & feribis & condemnabunt eum morte & tradent eu gentibus ad illudendum, oflagellandumo crucifigendum, o tertia die resurget. Aqui prophetizó claramente el Senor su muerte, y las circunstancias della, y su fantisima Refurrecion: y todo despues viero fus discipulos cumplido, per donde creyeron en el, y dieron fus vidas predicando estas verdades como sestigos de vista. Que vidimus, & audinimus, & manus nostre contre-1, Ivan. 1 Hauerunt annuntiamus vobis &c.

Dixo San Iuan. No os predicamos

otra cola fino lo quevimos, cymos,

y palpamos. And your and a salah La fexta, yvltima prophecia fue de la destruicion de Ierusalen, y su templo,y de la Republica hebrea. Y affi dixo con lagrymas en sus di- Luc. 19? uinos ojos. Venient dies in te, de circundabant te inimici tui vallo, 60 circundabunt te , & coangustabut te Luc, 21. undig, & ad terram prosternent te, & filios tuos qui in te sunt, & non relinquent in te lapidem super lapidem eô quod non cognoueris tempus visitationis tue. Y en otra parte. Matt. 22 Cum videritis circundari ab exerci. tu Hierusalem: tunc scitote quia apa propinquat de solatio eius. Y mas abaxo. Erit presura magna super ter. ram, & ira populo huic, & cadent in ore gladij, & captini ducentur in omnes gentes & Hierusalem calcabitur à gentibus &c. Lo milmo escriue San Mattheo. La verdad de roda esta prophecia experimentan los Iudios oy bien a su costa. Ni pueden dezir que fue fingida por los Christianos despues del succelfo, porq fue escrita por los Buangelistas antes que sucediera cosa alguna deftas, porque affi S. Mattheo como San Lucas, escrinieron sus Euagelios antes q lerufalen fueffe destroyde, y en ellos esta prophecia. En ella le dize muy por menudo el cerco con que despues fue cercada por Tito, y Vespasiano. las muertes de tantosludios, la deftruycion de la Ciudad en tal manora que como despues testifico Iosepho, quien quiera que mirasse Ioseph. la Ciudad, con futemplo, muros, y de bello cafas, juzgara que nunca alli vuo Indaico. poblacion de gentes. Aunque delpues se edifico otra vez per los Christianos, cuya reedificacion el mismo Señor prophetizo, como

dize

Ec 4

Lnc. 21. dize San Lucas. Et Hiernfalem cal. cabisur à gentibus donec impleantur tempera nationum. Esto es : serà Hierusalen hollada de las gentes: hasta que se cumpla el tiempo de las naciones: que fue dezir : hasta q los genriles dexada la idolatria se conviertan a Dios: porque entonces boluiò la Ciudad a ser habitada de fieles.

Aqui pido aora a los Hebreos

adaiertan vna cofa por reuerencia

de Dios, yes. one fiel Rey Pharao creyò, que el Patriarcha Iofeph tenia espiritu de Dios, porque prophetizò la abundancia, y esterilidad de los fiete años, como no argumentaremos tanbien los catholicos en favor de lesu Christo, aviédo prophetizado quarenta años antes la destruycion de Hierusalen con todas las circunstancias de cercos, matanças, captiucrios, y ruina de la Ciudad, y del templo? Y fi el Rey Nabuchodonofor tan gran Dan. Z. monarcha adorò a Daniel, y mando le offreciessen encienso, y factificios, como a Dios, porque le reuclò vn sueno que auia sonado de q estaua oluidado: como no será argumento de la divinidad del Saluador prophetizar tan por menudo las cofas que estauan por venir a esta Ciudad? Y consideren muy bien aqui con San Iuan Chryloftomo los Hebreos vna cofaacerca de la ruina de su templo, de su Ciudad, y de suRepublica: yes el cuplimieto de aquellas palabras de lob. Si destruxerit, nemo est qui adificet, &c. Si el Senor destruyere quien repararà? Y por configuiente fi edificare quien le irá a la mano? Parque queriendo (como yavimos) edificar en este mundo su Iglesia no lo pudo impedir toda la potecia

del milmo mundo, y del infierno. Y quizo derribar este templo por los peccados del pueblo, y nunca hafta oy han podido fus deuotos reedificarlo, ni aun teniendo por ayudador desta obra al Emperador Maria Iuliano, como en otro lugar auc- 230 mos dicho; fino que le cumple al pie de la letra lo que dixoleluChri Ito. Ecce relinquetur vobis domus vestra deseria &c. Esto es: Vuestra cafa (que es vuestra republica, y teplo)setà desamparada.

Lo mismo prophetizo el genor Mate? co la parabola de la viña, en la qual 21. despues de auer refisido como los vinederos mataron al hijo del Senor de la vina, por quedarfe co ella dize que el Señor de laviña tomará vengança destes homicidas, y quitarà la vina de fus manos, y darlaha aotros que acudan mejor con los frutos della a fus tiempos.

Conclusion deste quinto libro con apostrophe a los Hebreos.

A es tiempo de taner a rede vista la possibilidad del mysterio de la Encarnacion enel libro paffado, con la conveniencia, y necessidad : vimos tanbien como Dios determino executarla: y para esto preparò los animos de los hobres, con tantas prophecias, que se nalan el mysterioen si, como aque llade Baruc. Poft bac interris vifus Barne. 3 eft, & cum hominibus coner fatus est. Y de Isayas. Parunlus natus nobis, 1/a.9. Ge. vocabitur Admirabilis, Confi- Ifa. 35liarius, Deus, &c. Iten. Deus ipfe

veniet, & Saluabit vos, &c. Con otras muchas. Aora en este librovimos las prophecias que fenalan el tiempo de su venida, como fue la de Iacob en la bendicion de su hijo Iudas, asaber que seria quando faltaffe el ceptro, y el gouierno en la tribu del mismo ludas : o absolutamente entre los mismos Iudios, comovemos que faltò desde el tié. po de Christo hasta el presente. Este mismo tiempo señalo Daniel en sus hebdomadas. Este señalò Ageo, y otros prophetas por la venida del Messias al segundo templo el qual fegundo templo ya está acabado, y por configuiente està aca bado el tiempo en que el Meffias se ania de esperar. Estan aqui tan. bien explicados o hermanos He. breos los lugares de la Escritura (a. grada, de que vuestros ciegos macftros toman occasion para se enganar, y para vos enganar a vôs, pintandouos vn messias granguerre. ro, y gran amigo de derramar fangre,y conquistar grandes reynos a fuerça de braço. No es este el Espiritu del verdadero messias, no, si. no mansedumbre, humildad, paciecia, benigoidad, affabilidad, misericordia : y aun ser Principe de la paz,y cordero mansissimo, è innocentissimo: y tal lo prophetizaron los Santos prophetas, de cuyas pro phecias está lleno este libro. De vna Virgen dixeron que naceria,la qual con la fecundidad de madre no perderia el ser de donzella: Ecce virgo concipiet, & pariet filiu, Gr. Dixo Ifayas. Creauit Dominus nouum super terram famina circundabit virum: Dixo Ieremias, y lo mismo prophetizaron en otros mu chos lugares estes, y los otros prophetas acerca deste mysterio junta

mente con las Sybillas. Ni passó Micheas en olaido el lugar de fu Mich. 5. nacimiento que fue Bethlen, y esto regnante tauro pacifico, que fue Auguito Cefar, como lo apunto la Sybilla. Vimos mas aqui las prophecias del discorso de la vida del mesfias, como feria en la tierra a la manera de vo peregrino, que no tiene donde se recoja. Segun lo dixo Ie- Ier. 14. remias. Quafi viator declinans ad manendum, quasi vir vagus, & vi fortis qui non potest saluare: que fue lo mismo que dixo el Saluador de fi Vulpes foueas habent, & volucres cali nidos filius autem hominis non habet vbi caput (uum reclinet. Vimos mas en efte librovna gran cocordiaentre los prophetas, y Euangeliftas, y quato por menudo vnos, y otros (como fi estunieran juntos quando elcrivian) apuntaro las mismas circunstancias de la Passion, y muerte del Senor, como fue vendido por vn discipulo traydor, como fue desamparado de los suyos: como fue prezo, acotado, coronado de espinas, atrauessado con clauos, y con vna lança, como fufciò muchos vituperios, y escarnios, como dividieron los fayones fus vestiduras : como le dieron a beuer hiel, y vinagre. Finalmente como murio desnudo en vna Cruz. En todo esto concuerdan los prophetas, y Euangelistas, como tanbien concuerdan en referir eleclypse del Sol, la honrosa sepultura que diero. a su santo cuerpo: como decendio al Limbo a facar las animas de los Santos Padres: como refuscitou al tercero dia, como subiò a los Cielos, y enbiò despues su divino Espiritu para fortalecer sus Apostoles: y enbiarlos a predicar por todo el mundo su santo Euangelio. De

16.70

Ier.310

cuyo fiuto: y de la vocacion de la gentilidad ya se ha dicho especialmente en el segundo libro. Y aun diremos mas adelante. Vimos mas el cumplimiento de las prophecias que dixo el mismo Señor Iesus acerca de la fundacion, y estabilidad de su Iglesia, contra todo el poder del mundo, de la predicacion de su Euangelio, de la couersion, de la gentilidad, de la gloria de su Cruz despues que en ella padeciò: de la destruycion de la Republica hebrea, y de su templo, y Ciudad. Finalmente la fama, de

- paulice ordered with a substitute

las dos Marias en todo el mundo, a
faber de la penitente su discipula, y
de la innocente su Madre. La primera prophetizada por Christo,
la segunda por la misma Virgen.
Todas estas prophecias, y el cumplimiento dellas, os deue hazen
gran sucrea o hermanos Hebreos
para recibir a Christo Iesus por
vuestro Dios, por vuestro Messas,
y Redemptor. Pues el verdaderamente lo es. El por su infinita
misericordia vos de su
luz, y sugraciaAmen.

alles o'normannes lite.

philips agence dollo my locity inner

LIBRO



इस्स्ट इस्स इस् अंत्र भी अंत्र अ

Demonstracion Euginerisca

### LIBRO

# SEXTOEN

## QVE DESPVES DE SETRA

TAR DE LOS SENTIDOS QVE TIENE

la sagrada Escritura, y como se deue interpretar, se ponen algunas siguras de la vida, y muerte de Christo nuestro Redemptor. Y se prueua con ellas la verdad de la Religion Catholica, y falledad de la secta sudaica.

### TROEMIO.



el libro precedete de la vida de Christo nuestro Redemptor, segun las prophecias.

que del estanan escritas, y trabajamos todo lo possible por explicar las authoridades de la Escritora dimina en sentido literal, que es el en que folamente fe fundan las argumentos efficazes de pueftro Fè. Però porque el fentido espiritu il, qua do fe fundi en el literal, es tanbien de mucha confideracion, y da g a diffimo gufto a los que en el fe emplean : pareciome bien poner aqui a'gunas figuras de la vida, y muerte, de Christo nuestro Saluador, para confolacion, y exercicio de las personas denotas, porque algunos ay, que se huelgan mas de

meditar la vida, y passion de pues stro Saluador, procediédo por estas figuras facando la miel de fuauisima denocion, que en ellas como co vnos panales està encerrada. La materia es vastissima, y muy digna de algun gran ingenio, porque como dixo San Ambrofio, Omnis legis veteris series futuri 19pus fuit. Yprimero que el San Pablo Omnia (inquit) in figura contingebant illis. Mas nos folamente pondremos algunas mas principales, y de donde fe pueda facar mas prouccho. No es docrina esta fola para los buenos Christianos, sino carbien para los faltos de fè : porque viendo eftes, como contesta el espiritu de la Esceitura, con la letra de las profecias que auemos explicado, espero con el dinino favor te roborarà mas

D. Amb in cap. D Luca. la fuerça de los argumentos para con ellos, y dexaran cautinar (n entendimiento, In objequin Christi.

VuoleDios nueftroSenor aferca de los mysterios de Christo como vn Rey, que gusta mucho de vna tragedia, y la manda representar muchas vezes. Tragedia fue muy nueua, e inuencion muy extraordinaria la vida, y muerte del Messias Dios, y hombre. Por esta causa gustò tanto el Padre Eterno desta obra de la redempcion de los hobres, q desde el principio del mundo hasta su fin quizo que fuesserepresentada en su Iglesia. Enla ley de naturaleza, y en la ley escrita representaron esta tragedia excelletiffimasfiguras, dodeentraro Inezes Reyes, Patriatchas, y Prophetas, con fus dichos muy fentenciolos, y con fus hechos muy fignificativos, y mysteriosos. En la leg de la gracia se vá representando cadadia la mi ma obra en el fanto facrificio de la Milla, donde el milmo figurado quizo entrar por figura,por el gusto que dello recibe. Estaquiza dezir San Iuan quando llamo a Christo Cordero muerto desde el principio, del mundo. Agnus qui occifus est ab origine mundi. Mucrto, a faber en figuras, y representaciones. Y a estas milinas figuras tous respeto quando dixo: Qued fait abinitio, quod audinimus oc. Annuntiamus vobis Y pues la materia dosta soberana tragodia estal, y de tanto gusto para Dios, bien es que nofotres nos exercitemos on ella porque fi bien es de gusto para el, tanbien lo ferà-de prouecho, y gusto para nos. Porque si la sangre del Cordero puesta sobre los ymbrales de las puerras en Egypto,librô alos Hebreos del Angel percuciente, por quanto, como dize Theodoreto. Vmbram fanguinis Theod. Christi horruit mors, Temiò la muerce, la sombra, y figura de la fangre de Christo, que era la sangre de aquel cordero: quanto mas nos librara de la muerte espiritual la san greverdadera del milmo lesuChri sto, si renieremos los ymbrales de nueltra anima [que fon las potencias)con su memoria, por la continua meditacion? Mas porque en todo este libro auemos de vzar mucho del fentido espiritual de la fagrada Efcritura: es meneftertratar primero vn poco del. Y por ocafion diremos tanbien algo de los tropos de que vía la misma Es-

CAPITVLO I

de la Religion C

De los sentidos que tiene la sagrada Escritura.

Esta materia trata los Theologos con S. Thomas en la question primera de la primera parte, articulo 9, y 10. Dize tanbien mucho desto el doto Salmeron en el principio de fus obras-Y lo que dizen, y enfeñan en esta materia es, que la Bicritura lagran da tiono fentido literal, y espirituale El literal algunas vezes fe multiplica en vn milmo lugar: porque puede vn lugar de la Escritura tener dos, y tres fentidos literales. El ofpiritual fe divide entres como especies, vno le llama allegoricon otro anagogico: y otro tropologia chio moral. El sentido literales as quel en que las palabras fignificans

Apoc. 13

D. Amb

Mas

mas el espiritual es aquel en q fignifican las cofas. Porque como el Author de la Escritura es Dios, puc de dar fignificacion no folamente a las palabras, fino tanbien a las cofas: que aun los hombres en fu tanto hazen lo mismo. Pregunto yo, que quiere dezir vna vandera blanca leuantada en vn exercito al tiempo que se quiere dar vna batalla? Sin duda fignifica esto que el Capitan, o Rey que pone la talvandera, quiere paz, y no guerra. Veis como la vandera sin que sea nombre, ni verbo tiene fignificacion? Lo mismo es, quando en tiempo de pestilencia se pone vandera de la misma color blanca, porque significa auer salud en aquel lugar. Mas fise pone de color negrafignifica auer pestilencia: y vermeja en la guerra fignifica sangre, y que no quiere paz quien la leuanta. El ramo a vna puerta, fignifica que está alli venta. Finalmente esto es cosa llana, que no solo las palabras, fino las cofas pucden fignificar. Desto vuo mucho entre los gentiles, particularmente entre los Egypcios, como se puede ver en Pierio Valeriano, que explica fus Hierogliphicos. Lo mismo passa pnes en la sa-

grada Escritura, donde no solaméte las vozes, fino tanbien las cofas son significativas, por la qual cazon dezia el bienauenturado San Bartholome, que nuestra theolo-Vivefert gia est minima; & multa queriendo D. Dion- fignificar en esto, que la Escritura sagrada debaxo delssentido literal eiene muchos espirituales. Desto dize mucho San Dionysio en vazios lugares, principalmente en el primero, y fegundo capitulo de cælesti hierarchia: y en la epistola 9.

San Hieronymo en el libro de D. Hier. paschate, donde prueva esto con aquel lugar de los Prouerbios. Def eripsi tibi cam hodie tripliciter. San Augustin collige lo mismo daquel lugar de la Sabiduria. Est in ea spiritus intelligentie sanctus vnicus, & multiplex. San Gregorio trae para esto aquel lugar. Vidi li brum intus, & foris scriptum, que es de Ezechiel, y de San Iuan en fu Apocalypic. Vgo Victorino, dize. In refectorio Jacra Scriptura tres mensa ponuntur, idest tres intellectus, videlicet historialis mysticus, & moralis: prima mensa, sim. plicibus, secunda Doctoribus, tertia est communis verisque. In prima cibus est grossior, in secunda subtilior, in tertia dulcior. Como fi dixera: no se precia Dies, menes de dar combite alas animas espiritualmente con variedad de manjares, digo de sentidos, que puzo en la sagrada Escritura, de lo que los grandes de la tierra se precian de no faltar cofa alguna en fus mesas; y affi hizo el Señor en la sagrada Escritura, como vo refitorio, donde ay tres maneras de manjar, a faber sentido literal, mystico, ymoral. El primero es para los menos dotos, el fegundo para los doctos, el tercero para todos. El primero manjar no es tan dilicado, el segundo lo es mucho, el - tercero es mas dulce que todos.

Desta meza hablò el Píal. mista segun parecer de Orige. origen. nes, quando dixo contra los lu dios. Fiat mensa eorum coram ipsis in laqueum, & invetributio. nem, & in scandalum. Porque de las palabras de la Escritura diuina mal interpretadas por ellos hazen hiel, y veneno para fi,y toman dellas o-

Pro#. 23 D. Aug. Sap. 7. D. Greg. Sup. 2. C. Ezech. Apocal. cap. 5. VgoVza Etorina

100

cafion

lib 15.

casion para quedar mas ciegos, y mas enlazados en fas yerros. Por esso añade el mismo Plalmista. Obserentur oculi eorum, nevideant. Y porque no confideran las cosas celestiales, sino las terrenas si sigue lucgo : Dorfum eorum femper incurua. Esto mismo pondera San Gregorio sobre aquello de Iob. Panis eius vertetur in fel aspidum in vtero eius, &c. Su pan se con-D Greg. uerterà en hiel de aspides en su Mor.c.6. vientre. Dà el Santo la razon. Quia dum de sacra legis scientia gloriatur vita potum connertit fibi in veneni poculum, & inde reprobus moritur, unde ad vitam erudiri videbatur.

Esto milmo dixo el fabio. Qui quarit legem replebitur ex illa: qui Eccl 32. antem insidiose agit scandaliza. bitur ab ea. Affi que como el demonio sea tan gran aduersario del genero humano, no pierde punto, y de todo se apronecha para hazer guerra a los hombres, pues llega, por medio de sus ministros, a echar veneno en las fuentes de la lagrada Escritura, en la qual bien entendida està nuestro remedio: assi como en la misma mal enterpretada , y por espiritu proprio està la perdicion de los Iudios, y hereges. Por esta causa 0 comparó Christo el conocimiento de las verdades reneladas 104n. 15 al thesoro escondido en vn cam-

po: esto es en las entrañas, y no la fobrehaz de la tierra. Contesta con lo dicho, aquella sentencia de Iob. Sapientia trabitur

Iob. 28. de occultis.

Fuela Escritura (dize Origines) figurada en el maná, de quien dihom 7. in Exod.

ze el texto lagrado, que era menudo, Sieut semen coriandri, & candidum sicut pruina, menudo como femilla de culantro, y blanco como la nieue. Por estarazon los Iudios le tienen fastidio.y no le saben comer. Quia nibil (inquit) in Verbo Dei minuiu, nihil fentiunt spirituale, sed totu pinque totu crassum, incrassatum est enim cor populi buius. Tanto que el entendimiento, y el coraçon por fus culpas fe le hizo craffo, no puedenentender, ni percibir la pureza, y menudez del fentido espiritual. Lo mismo dize S. Hieronymo fobre el Psalmo 147. Profunda fluuio rum scrutatus ett, & abscondita produxit in lucem, dixo el Santo lob, escodrinó Dios el profundo de los 10b. 25. rios, y lo mas escondido sacò a luz. Donde dize S. Gergorio, que estes rios fignificalas efcrituras fagradas, D. Greg! cuyo entedimieto descubrió Dios nuestro Señor a los catholicos: però los ludios no prenetran estas aguas, folamente nadan en la fobre haz dellas con fus entendimientos, que fi ellos llegaron al profundo, hallarian gran cantidad de perlas, y piedras preciofas. Fue prouidencia de Dios poner esta variedad de tentidos en la fagrada Efcritera, para la hazer mas gustosa Dize San Augustin. Scriptura faera intelligentia, si in cunctis eses Aug. de aperta, vilesceret: & ideo tanto Bpissmo maiori dulcedine inuenta reficit, Paruuloquanto maiori labore fatigat animum quafita.

Ser la divina Escritura semejante avn hombre, que consta de Orig.in cuerpo, yanima, dixoPhiloHebreo, itioco. el cuerpo es el fentido literal: la a- menta: nima el espiritual. O igines con riorum para la palabra de Dios reuela- in Leuida a ticum.

da a la encarnada, affi como (dize) cl. Verbo dinino, vino a este mundo,y se vestiò de carne en el vientre virginal, y aunque de fuera mo-Itrama fer hombre puro, y pocos conocian la divinidad, que en fi tenia: affi su palabra reuelada se propone a los hombres competente. mente vestida. Nam sicut ibicarnis, ita hic litera velamine tegitur, vt litera quidem aspiciatur tanguam caro, latens verò intrinsecus spiritualis sensus tanguám divinitas sen-Biatur.

Hafta aqui nos auemos apronechado de Dotores catholicos, para mostrar, que se deue interpretar la Escritura en sentido espiritual, ni con ellos ay question, pues consta de tantos lugares de la Escritura. Vease San Pablo en la primera carta a los Corinthios cap. 10. donde explica la passage del mar vermejo, y la agua que se sacò de la piedra en fentido espiritual, y a los Galatas dize, que los dos hijos de Abrahan vno nacido de esclaua. otro de libre fignificauan los dos testamentos, viejo, y nuevo. San 2. Pet.3. Pedro explica la arca de Noe del baptismo: finalmente Christonucstro Redemptor dixo ser figurado en la serpiente, que Moysen leuanto envapalo para falud del pueblo. En San Mattheo se dize, que Ionas en el vientre de la balena fignificò a Christo, que estuuo tres dias en el coraçon de la Ioan.19. tierra. Por San Iuan fe explica el Cordero pascual scuyos huesfosno anian de fer de menuzados) de Christo en la Cruz, a quien no quebraron huesso alguno. En San Matt, 17 Mattheo le dize, que Elias fignificaua allegoricamente el Baptiffa. Finalmetel (egun dixo San Pablo)

I. Cor.

4.

Ad Gal.

ZOAB. 3.

Omnia in figura contingebant illis.

Mostremos esta verdad por diches de los Rabinos. Galatino di- Gal. l. r. ze, q llaman los Rabinos al sentido cipiritual de la Escritura DabarGa dol, palabra grande, y al fentido literal Dabar Caton, palabra pequena. Deste sentido espiritual hablò Rabi Moses referido por el mifmo Galatino explicando a- Prou,25 quello de los pronerbios. Poma aurea in cancellaturis argenteis, verbum dictum (ecundum ambas facies suas. Quiere dezir aqui Salomon (dize este Rabino) que la Escritura declarada en fentido literal, v espiritual, es como vn mançano de oro metido en vna red de plata: el oro es lo espiritual, la plata el literal. Esta misma verdad confiessa Rabi Salomon en la glossa del libro de la fanedria capit. Omnis Ifrael, segun lo refiere Hieronymo de santa Fè. en su primero libro, donde trae en confirmacion desto muchos lugares de Rabinos, como Rabi Moses de Egypto q lo dize claramente en las leciones de la penitencia cap. 5. y RabiNathan en su libro intitulado Abbod sobre aquello de Isavas, Lite dicit 1/4.44. Domini ego sum, & ille vocabit in nomine Iacob, erc. Affi q no puede negar los Iudios de nuestrostiempos auer fentido espiritual en la fagrada Escritura.

Dicho auemos en el principio deste cap. q la differencia q và del fentido literal al espiritual, es que en aquel fignifican las palabras, y en este las cosas. Pongamos exemplos destoen esta palabra Hiernsalem, la qual en sentido literal fignifica aquella Ciudad en q padeciò Christo:en sentido allegagico, q es vna especie del espiritual

HEDI-

Apoc. 21 fignifica la Iglefia milicate, fegu aquello del Apocalypie, Vidi fan-Clam Cinitatem Hierusalem nouam. En fentido anagogico, que es segúda especie de espiritual, significa la AdGal.4 bienauenturança, digo la Iglefia triumphante, segun aquello de S. Pablo. Illa autem qua sursum est Hierusalem, &c. En sentido moral, o tropologico fignifica la anima, a Isa. 52. quien compite aquello de Isayas. Consurge, con surge induere vestime. tis gloria tua Hierusalem. Otto exemplo tenemos en esta palabra Aqua, la qual fignifica la agua material, masen fentido allegorico la agua del baptismo. Ezechiel 36. Effundam super vos aquam mudam, & mundahimini: aunque aqui pode mos dezir, que literalmente se fignifica el baptismo. En sentido anagogico denotala bienauenturança, fegun aquello del Apocalypse. Of- Apoc. tendit mihi Dominus fluuium aque vit. viua. En sentido moral fignifica las tribulaciones desta vida, confor me aquello, Transiuimus per ignem, & aqua, &c. Efta variedad de fentidos se comprehende en este diflico.

Littera gesta docet, quid credas Allegoria, Morale quid agas quid speres Anagogia

Quiere dezir, que el sentido lite ral es el en que fignifican las palabras. El espiritual Allegorico es en que las cofas fignifican lo que pertence a los mysterios de la Igyesia militante, que fomos obligados a creyer. El moral es con que se inftruyen las costumbres, y lo que auemos de hazer: la Anagogia nos muestra lo que deuemos esperar, q son los bienes de la Iglesia triū-D. Tho. Phante. Dá el B. Santo Thomas la razon, porque fegun dixo San Pa-1.p.q.1. blo a los Hebreos, la ley vieja fue figura de la nueua : y como dize S. Hebr.7. Dionysio, la ley nucua es figura D. Dion de la gloriavenidera. Iten en la ley nueua lo que fue hecho en Christo, que es la cabeça de la Iglesia, fue sechia.c.5. nal de lo que nosotros, que somos fus miembros, deuemos hazer. Por donde en quanto las cosas de la ley vieja fignifican las de la nueua tenemos el fentido allegorico: yen quanto las cofas, que se hizieron en Christo, o en los mysterios, que lo

fignificauan, son señal de lo q nosotros auemos de hazer, tenemosel sentido moral: però en quanto co estes mysterios se represeta lo q pas faen la bienauenturança eterna fe echa de ver el fentido anagogico.

Ni se puede argumentar contra esto con dezir, que se seguiria de admitirmos esta multitud de sentidos en la Escritura dinina, grande confusion,y engaño, y ser poco efficazes los argumentos fundados en la misma Escritura, porque esta multitud de sentidos no haze equi uocacion.o otra specie de multipli cidad, pues, fegun fe ha dicho, eftes fentidos no se multiplican por razon de voa palabra fignificar muchas cofas, fino porque las cofas fignificadas por las palabras pucden fignificar otras colas, yaffi no se figue aucr confusion alguna. Confirma se esto, porque todos los fentidos espirituales fe fundan fobre el literal, y este folamen ce nos dá argumento efficazi para

4

Term I

Adath. Ed

Art. 10.

de Eccl.

Hierar -

part. I.

D. Dion

de Calel

Hierar.

chia.c. Le

ad I.

Ang in prouar las cofas de nueftra fanta epift. co. Fe, como dize San Augustin. tra Vin- Demas desto es cola cierra, dize el centium B. Santo Thomas Quod nihil sub Donat. Spirituali fen fa continetur fidei ne-D. Thom cessarium, quod scriptura per literale vbi sup, fensum alicubi manifeste non tradat. Quiere dezir, que todo quanto se di ze en el sentido espiritual de la Escritura, tenemos tanbien en otra parte de la milma Elcritura en fen cido literal. Por donde si alguno quisiesse de su cabeça fingir sentidos espirituales, q en otra parte de la Escritura no se funden explicada en sentido literal, la tal interpreta; cion no fe deuc admirir.

CAPITVLO

De los tropos, y figuras de que vza la Escritura Sagrada.

-Vcho se deue aduirtir, q vza la Escritura divina, y particularmente los profe cas, muy a menudo de las figuras, y tropos de que vzan los Rethoricos, y quien no estuniere en lo q ellos enfeñan en esta materia, no podrà entender la Escritura, y enganarse ha a cada passo con ella: y aun enganarà a otros, como lo hazen los ciegos Hebreos. Y es esta sin duda voa de las principales raizes de fu engaño, como lo notó Origines, Eulebio Celarienfe, Galatino y o-Suar.te, tros muchos referidos por Fran-1.in 3.p. cifco Xuares. Affi q es menefter difput, s estar en la Rethorica, y saber q cosa es Metaphora, Synedoche, Motony mia, Antonomalia, Onomatopeia,

Catachrefis, Metalepfis, Allegoria. Ironia, Hyperbole, Hypotypofis, A posiopesis, finalmente todo lo que toca a los tropos, y figuras.

La conueniencia q ay para q la fagrada Elcritura vze desto se vea en S. Thomas, q. I. art. 9. Dixolo canbié el B.S. Dionyfio. Impossibi le est (inquit) nobis aliter lucere dini nu radiu, nifi varietate facrorum velaminu circu velatum. Quiere dezir que como Dios nuestro Señor prouea atodas las colas, fegun vè que copite a la naturaleza dellas, como sea natural al hobrevenir en conocimiento de las cofas espirituales por las fenfibles (pues todo fu copocimiéto depêde del sentido) fue cola muy conneniete q en la Efcritura fagrada fe nos dieffe noticia de las cofas espirituales debaxo de me taphoras de cofas corporales, y para q tanbien se percibiessen mejor. Demas desto para quitar el fastidio cu estas representaciones. Porq el hobre naturalmente se deleita con semejāças, y representaciones. Aputa tanbié el Angelico Dotor otro Matt. 73 motino, q vuo para csto. Ipsa etiam occultatio figuraru (inquit) viilis est. ad exercitiu studiosoru, & contrairrisiones infidelium, de quibus dicitur. Nelite fanctum dare canibus. Fue (dize)necessario el vzo de los tropos, y figuras en la Escritura, para exercicio de los estudiosos, y para que los inficles tunieffen mas refpeto a las divinas letras, y a los divinos mysterios, viendolos enbueltos en los tales tropos, y femejanças. Notese peró (dize el milmo Santo ) que quanto lo Escritura enfeña en vna parte con metaphoras, en otras lo dize mas claramente, y fin ellas.

Pongamos algunos exemplos Ff 3

fect. 30 in fine.

de los que auemos dicho Queriendo el Propheta Isayas (q es el pri-Ifa.8. mero, y mas elegante de todos los prophetas) prophetizar la venida de Senacherib contra Hierufalen lo fignifica con la metaphora devn rio caudeloso, que sale fuera de la madre, ytodo quanto halla delanto loua configo. Ecce Dominus adducet super eos aquas fluminis fortes, & multas, Regem Asiriorum, & c. Tan-Ierem.5 bien Ieremias pinta a Nabuchodonofor con la meraphora de vnLeo brano. Ascendit (inquit) Leo de cu. bili suo, & prado gentium se leuauit. Ezechiel le llama aguila. Aquila Ezech.7 grandis magnarum alarum venit ad libanum, & tulit medullam cedri. De la misma manera el Espiriru Santo en los Cantares, excita la Gunt. 2. esposa al fernor de la charidad, y la laca del yelo, que la falta della le trahe, con la metaphora del inuierno, y verano. Surge[inquit) propera amicamea, coluba mea, fermosa mea, & veni jam enim hiems transit,im. ber abijt & recessit, flores apparuerut in terranostra, &c. Donde al tiem-

> limitacion. Quien dudarà, que tiene este modo de hablar mas elegancia, mas gusto, mas efficacia, y mas acri monia para mouer? Quanto mas le mueuen los affetos en el coraço con dezir. Ascendit Leo de cubili suo, & predo gentium se leuauit : q con dezir Nabuchodonofor venturus eft? Quanto con mas magestad se muestran los auxilios, que Christo dá a los suyos en lasley do la gracia con dezir Super aspidem,

po de la ley vieja llama inuierno, y

al de la nucua, verano, por la abun-

dancia de la charidad, que con el

Espiritu Santo se le comunicò, q

en la Synagoga se daua con mas

& basiticum ambulabis, & conculta. Pf. 90. bis Leonem & draconem. Icon. Latabitur infans ab where super forami ne aspidis, & qui ablactarus fuerit in cauerna reguli mittet manum fuam: de lo que fi estas mismas cofas se dixessen con sus nobres proprios? Con quanta mas fuauidad fo trata del Messas, y de su santissima Madre con dezir. Egredietur virgade radice lesse, & flos de radice eins aseendet : de lo que efto fe dixera fin las tales metaphoras de raiz, vara, y flor? Con quanta mas elegancia descrine el mismo Isayas la conuersion de la gentilidad con dezir. Letabitur deferta. & inuia, & exultabit folitudo, & florebit quafi liliu, &c. Iten. Habitabit lupus cum agno. & Pardus cum hado accubabit, &c. de lo que si con palabras proprias, y claras lo representara? Y fi los Indios esperan, que en tiempo de fu Messas more el lobo con el cordero, y con la oueja, y no quieren entender esto del modo que dezimos. que mayor miseria, ni que ma yor cegucdad le puede ver, q effa? Quandoveran esto los milerables? Dios por su infinita miscricordia les dè luz para que sepan entendes. las verdades de la Escritura fagrada, que es el punto en que confifte. fu faluacion.

## CAPITVLO

En que se pone la figurade la formacion de Eua, donde se represento la instituy. cion de la Iglesia per Christo. Su

sto, y de fu Iglesia fue la formacion

de Eua: en la qual Dios nucftro Se-

nor, aun antes del peccado de nue-

ftros primeros padres, representò

el remedio que por Christo le auia

devenir. Porque como dize la Ef-

critura dinina, queriendo Dios for

mar a Eua echovn sueno en Adan:

y sacandole vna costilla, en lugar

della le puzo carne. Desta costilla

formò la muger, y truxola al milmo

Adan : Tanto que el la viò, dixo.

Este es huesso de mis huessos, y

carne de mi carne: por esta dexarà

el hombre padre, y madre, y harà

wida con su muger: y seran dos en vnacarne, Quien puede dudar de

que tenga enferrados en fi grandes

mysterios esta formacion de Eua?

Pregento, si Dios criò al hombre

de la tierra, porque no criò tanbien

Ja muger de la tierra? Y ya que esto

no quizo hazer, a que propofito la

formaua de la costilla del hombre?

De mas desto, ya que quitaua al ho

bre la costilla, porq no le puzo otra

costilla en el mismo lugar?Y para q

llenò aquel vazio de carne flaca?

Que hombre aura tan rudo, que no

vea como aquella sabiduria infini-

ta de Dios nos quizo mostrar aqui

grandes mysterios? Pues que my-

le nos representò aqui la formació

de la Iglefia facada del lado de Chri

sto: porque estando el durmiendo

en la cama de la Cruz el sueño de la

muerte, fegun aquello Ego dormi-

ui, & soporatus sum &c. Le abriero Amb. 1.

Vpuesto lo dicho acerca de los fentidos de la fagrada Escrituel costado con voa lança, del qual s desa. mano agua, y fangre, la fangre para cramet. Pra, comécemos yaa prouecharrescare de nuestro cautinerio, y la cap. 1. nos de las reglas que auemosdado. agua para purificacion de nuestras Vna de las primeras, y masantiguas figuras de los mysterios de Chri-

animas, la qual se haze mediate la virtud de los Sacramentos, q de aqui manaron. Quare aqua? Quar é Sanguis? (Dize San Ambresio.) Aqua vtemundaret, sanguis, vt redi-

meret. Eftes Sacramentos dan a la Iglesia el ser espiritual que tienen por medio del qual fe haze ella ef posa amantissima de Christo. La

caufa defte amor es ver a fi mifmo en ella,a faber, fu mismo espiritu, y su gracia, y ver que mano de su

proprio costado. Porque assi como aquel primero hombre amó tanto a fu muger, porque le fue reuela-

do, que auia salido de su substancia, assi Christo ama a la Iglesia co gra

amor, porver que tambien ella pro cedio del porque no la ama como cofa agena de fi, fino como cofa q

le saliò de sus entranas. Grande motivo de consolacion pueden facar de aqui las animas deuotas, vi-

endo la grandeza del amor GChri-

stotiene a su Igl sia, y a todas las Ephes animas que estan en su gracia: V. Tert.

Esta figura assi expuesta, y aun l. de ani mas ampliada, se puede ver en los mac.43 expositores del segundo capitulo August. del Genesis, y de San Pablo en el Tratt. 90 capitulo 5. de la carta que escriuió in loa & a los Ephesios, donde clarissima- 1.9. Gen mente dize fer la formació de Eua ad liter. figura de la formacion de la Igle. cap 19. fia, y el amor de Adan para con fu Ruff in muger figura del que Christo nos exposit. tiene a nolotros. Quia membra (in quit) sumus corporis eius, decarne, 11ē Cl. eius & de ossibus eius &c. Y masa de sum. baxo. Sacramentum boc magnu eft: Trin. & ego autem dico in Christo, & in Et. FideCas

Ff4

cle fia.

Cen.2.

dug s.

12 100

r Lot.

Glos.in. sterios son estes? (Dize la glossa terl. D. interlineal, San Isidoro, y los Do-Isider. tores fagrados communmente) q

P/. 3

clesia. Nies menos de considerar, que en esta formacion pufieron en la me ger hue fo fuerte, yen el hobre la carne flaca, para fignificar, q la fortaleza, que tiene la Igiefia le vino de Christo, y la flaqueza, que vemos en Christo, le vino de la Iglesia: esto es de nuestra flaca humanidad: y por esto los martyres iuan esforçados a la Passion, por lo que tenian de Christo, y Christo temiò antesde lasuya, para mostrar la flaqueza, que de nuestra parte te nia. Ecclesia in Christo fortis, quia Christus pro Ecclesia infirmus, dize la Gloffa.

Glo [in. zerl.

CAPITVLO.

Figura de la muerte deChri sto en la muerte de Abel.

A segunda figura tenemos en Abel, y Cain, Abel inno Acente, Cain su hermano em bidioso, y malo, Abel figura de Christo, Cam su matador figura del pueblo Iudaico. De Abel dize la Elcritura, que fue pastor, en lo q figuro tanbien a Christo pastor de nuestras animas, como le llamò Ifayas, v el de fi proprio dize, Ego fum paftor bonus: Cain, que en Hebreo se dize Gobed adamá sierno de latierra, retrato vino de los ludios que todos fe emplean en bienes terrenos. Cain estimulado de su en bidia facò fuera al campo a fuher mano Abel, dode le mato. Con femejante enbidia estimulados los Iudios facaron fuera de la Ciudad de Hierusalen a Christo, y le ma-

taron en el monte Caluario. Occi ditur, dize San Augustin, Abel a fratre , Occiditur Christus à populo Indeorum ille in campo, bic in Cal uarialoco de. Mato Cama Abel. dize San Iuan. Quoniam opera eins mallgnaerant, fratris autemeius ius 14. Porque fus obras eran malas, v las del hermano buenas. Esta misma fue la causa del cruel mal ficio que los Iudios cometieron en matar a Christo su hermano, segun la carne, porque la dotrina, y lantidad del Señor condenaua la mala vida dellos.

Dize ranbien excellentemente la figura con lo figurado en lo que coca a la pena de los matadores. Ca in tuno por pena de lu fratricidio elandar vagabundo sobre la tierra de ynas partes en otras. Vagus (inquit Deus) & profugus eris (uper terram. Y dolos Iudios dixo Christo. Captini ducentur in omnes gentes: & Ierusalem calcabitur á gentibus. &c. A este proposito dixo bico Ru perto. Vagum, & profugum Indaicis popalum Christus effe voluit; quiavi delicet & corum Spar sa captinitas, & ipforum scriptura, testimonium pera bibent, quod frater ipsorum, que oc. ciderunt, iuftus erat, & quod nibil horum, que predicamus, fides Chri-Hiana confinxit, &c. Però, desto auemos ya dicho en el tercero libro

Tanbien aquellas palabras de Cain, que diò en respuesta quando le preguntaron por su hermano. fon may proprias, y vienen may al justo del pueblo Iudaico. Pregunta Diosa Cain. Vbi eft Abel frater tuus? Donde està tu hermano Abel? Responde el. Nescio: nunquid cu- Aug l. stos frairis mei sum ego? No se par 12.cont. te de mi hermano: por ventura foy Faulti yo guarda suya para dar del razo? cap. 11.

Aug.b. 12. com traFauftum c.9. 1.104. 3

Clof. in

C 7.136

Ifidor

Eito

Esto mismo responden los Iudios fi le preguntamos por su hermano Christo que ellos mataron. Vfque adhuc (inquit Augustinus) quid nobis respondent Indai cum eos interrogamus de Christo; nist se nesci. re Christum quem dicimus? Fallax enim Cain ignoratio Indeorumest falsa negatio. Esent autem quodammodo Christi custodes, si Christiana fidem accipere, & custodire voluisfent. Nam qui custodit in corde suo Christum:non dicit quod Cain, Nis. quid cuftos fratris mei sum ego? Elto es, (dize San Augustin) que lo milmo quiere dezir en Cain el no saber dar razon de su hermano Abel, que en los Iudios el negar a fu hermano Christo . Y en dezir Cain, que no cra guarda de su hermano, muestra en los Iudios la fal-La de guarda que tienen de la ley, y fé de su hermano, q si ellos la quisieron recibir, y guardar en su coraçon, no le desdenarian, ni dirias por ventura soy yo guarda de mi hermano?

Mysteriolas son tanbien aquellas palabras, que dixo Dios a Cain: la voz de la fangre de tu hermano Abel clama a mi de la tierraien q se fignifica el gran clamor, que da la fangre de Christo por nototros derramada con tanto amor. La fan gre de Abel dana vozes aDios, pidiendo justicia, y la sangre de Christo dà canbien vozes a Dios, pidiédo milericordia para los humildes y verdaderos penitentes (como dize San Pablo, y justicia para los incredulos, y rebeldes Iudios, que affi lo pidieron ellos quado clamazon. Sanguis eius Super nos, & Super filios nostros. La qual maldicion q sobre si echaron es vo linage de milagro, y prophecia que ha cor-

rido, y curre por todas las edades, y figlos. Porque las otras prophecias se cumplieron vna vez en su tiepo, mas esta se cumple siempre.

Tanbien tiene su significacion el acceptar Dios el facrificio de Abel, y reprouar el de Cain, que es lo milmo (dize Ruperto) que ac ceptar Dios a Christo, y a suSacrificio, y reprouar a los ludios, y a fus dones, y offeendas Iam (inquit) non respicit Dominus ad iffu Caim, idest ludaorum populum, & ad mu. nera eius dicit enim illi Pf.49. No accipiam de domo tua vitulos, neque de gregibus tuis hircos. Prophetico quoque restimonio palam est quia ad Abel idest Christum, & ad munera eius Deus respicit: dicit enim de illa Spiritus Sanctus. Tues Sacerdos in aternum fecundum ordinem Melchisedeeb.

## CAPITVLO

En q sepone la figura de la arca de Noe, y otra del vino que beuiô elmismo Noë de su viña.

Venta la Sagrada Escriptura, que mandó Dios a Noè hazer vna arca, en q le reparaffe el mudo, y no perecief se de codo en el dilunio, que dereminava mandarle por sus peccados . Esta arca significa la Iglesia de Christo, dizen les Sanctos. Oygamos a San Isidoro. Arcam conf. D. Isia truxit Noè de lignis'imputribilibus, & Christas Ecclesiam de victuris in Sempe a

Genf. 6

Ad Hen br. 12.

sempiternum hominibus, que sicut arca natat influctibus . Arca de lignis quadratis, Ecclesia de Sactis, quorum Habilis vita ad omne opus bonu parata, sicut lignum quadratum ab omni parte firmum stat. Ex bitumi. ne conglutinantur ligna intrinsecus vi ex compage unitatis signifi. cetur tolerantia charitatis, ne concus. sa Ecclesia ab his que intus sunt, vel àb his que foris cadet a fraterna ju. Aura. Hazer Noè, dize, su arca de de madera incorruptible denota, que edificò Christo su Iglesia de hombres, que para siempre han de vivir en la biéauenturança. El andar la arca fobre las aguas muestra la victoria que tiene la Iglesia en las persecuciones. La figura quadrada de la madera representa la estabilidad, y firmeza de los fantos. El bitumen co q le engrudo, y breò la arca fignifica la fuerte, ypa ciente charidad con que se vnen los miembros de la Iglefia. Contesta con esto lo que dixo SanPablo.

I. Cor. 3 Dei adificatio eftis.

Genf.5.

El nombre de Noé que quiere dezir quietud) quadra mucho a Christo en quiensolo nuestras animas hallan reposo, y consolacion, segun el mismo dixo. Venite ad me Mat. II omnes qui laboralis, & onerati estis, & innenietis requiem in animabus vestris: Y a cl con summa propriedad compite la prophecia que Lamech dixo de Noc. Iste consolabi. tur nos a b operibus manuum nostrarum in terra chi maledixit Dominus. Efte ferá nueftra confolacion, y el refrigerio de nuestros trabajos en esta miserable tierra, y maldita por el Senor, en que viulmos. Affi lo dixo tanbien S. Pa. blo . Per Christum abundat confolatio noftra.

En la arca de Noè estauan animales de todas las especies, en la Iglesia militante de Christo ay ho bres de todas las naciones. De los animales que citauan en la arca vnos cran mudos, otros inmundoss y de los hombres, que ay en la Iglefia, voos fon justos, otros injustos. Tres sobrados tenia la arca, tres estados tiene la Iglesia, que en ellos fe fignificaron, como dize S. Augustin. El inferior es el conjugal, el medio lo vidual, lo supremo elvirginal. Tenia la arca sus como feldas, a que la Escritura llama mãfiunculas: en que se representantas familias de religiofos, los varios estados de vida, y los varios grados de merecimiento, a que responde en el cielo diuerlos grados de premio, legun aquello que dixo Chrifto . In domo Patris mei mansiones multa sunt . Todos los que quedaron fuera de la arca perecieron en el dilunio: y todos los que estan fuera de la Iglefia, estan fin remedio, y fin faluacion. Solos aquellos, que sehallaron en casa de Raab (figura canbien de la Iglefia) quedaron libres del incendio de lericho: y lolos aquellos, que fe re cogen en esta arca de que hablamos escapan del infierno. Despues de paffados los peligros del diluvio (dize la Escritura) que Requienit arca super montes Armenia: defeanto la arca lobre los môtes de Armenia: affi tanbien , despues de passados los trabajos desta vida descansaran los buenos Catholicos fobre los altos montes de la Genef. gloria.

Otra figura de los mysterios de Christo tenemos en el mismo Noè, el qual despues de passados los teabajos debdilunio planto vna

Aug. l. 15.de Citt. Ch.

Vina

viña, v beniendo del vino della, fe embriagò, y cayò en tierra de tal manera, q quedò descubierto. Viedo esto el menor de sus tres hijos, va a dezirlo a fus hermanos con riza, y donaire de ver affi caydo al viejo. Los dos hijos mayores tomando las capas sobre sus hombros fueron andando hazia tras bueltas las espaldas al padre : y dexando cayer las capas fobre el padre defnudo le cubrieron honestamente. Despertó Noe del sueno, supo lo que aujan echo sus tres hijos, y bédixo a los dos que lo auian cubierto,y honrado: però al menor, que lo auta escarnecido echò maldiciones. Ciercamente que se no puede dudar de auer grandes mysterios en esta historia, porque a no ser affi,a q propofito el Espiritu Santo auia de mandar a Moyfen escrivir estas cosas? que si las tomamos al pie de la lerra, mas son para se sepulcar en filencio, que no para se hazér dellas memoria.

El mysterio pues desto es, que el fanto Patriarcha Noè, que consernó el mundo con su arca de madera, nos representa al hijo de Dios, que con el madero de su santa Cruz reparò el mundo, y lo confolò, (egū la etymologia de su nombre, que auemos ponderado. Este espiritual Noé plantòvna vina, que segun dixo Isayas, esla caza de Ifrael: la qual autendo de dar vuas, diò agrazejos, que es fructa amargofa, ydefabrida. Esta vina embriago alSenor, que la plantò con el calix, y vino de la Passion, que le diô a beuer: el qual durmiendo en la Cruz el lueno de muerte, quedô desnudo. Esto es, que se descubrio entonces la baxeza de la naturaleza humana, que por nofotros auia tomado.

En este tiempo el desuenturado Chan hijo menor ( que representa el pueblo de los Indios como dize la glossa interlineal) escarneció de Glossa in su padre: que assi lo hizieron los terlineal Pharifeos, y Pontifices, estando el Senor defnudo en la Cruz, que me neando sus cabeças, dezian. Alios Saluos fecit, se ipsum non potest Saluum facere. Si Rex Israel est, descen. dat de Cruce, & credimus ei, &c. mas los otros dos hijos deste Patriarcha, que son los dos pueblos de Iudios, y gentiles, que recibiero lafe, y conocieron este Senor, cubrieron aquella defoudez de su padre, creyendo, y confessando, que aquella paffion no era defecto, fino Sacramento, y remedio del mudo. Que se figuiò de aqui? Maldixo Noe al hijo menor (figura de los Iudios incredulos) condenandolo a perpetua servidumbre, Maledichus Chanaan puer, seruus seruoru erit fra tribus suis. Lo qual vemos cuplido hafta oy colos Iudios q permanece en su incredulidad, pues andan descarriados por el mundo, con gran miseria, y seruidumbre. Por lo cotrario los dos hijos fueron benditos de su padre: y la bendicion fue hazerlos en esta vida participantes de su prouidencia, y gracia, y en la otra de prepetua felicidad, y gloria.

CAPITVLO VI.

Figura del sacrificio de Abrahan.

L facrificio que Dios mandò hazer al Patriarcha A. Gen. 22, brahan de su hijo I faac, fue

tanbien un viuo retrato de la Paffion de Christo, como lo dize San Aug.fer. Augustin, Origenes, y otros muchos. Y el milmo Christo la diò 17 de claramente a entender en aquellas Natali palabras. Abraham exultanti vivi-Domini. deret diem meum, vidit, & gonifus Jeg. 31. est. En todo fue Isaac figura de 671.de Christo, aun en el nombre, porque sempore Itaac quiere dezirriza, y alegria, y Origen. affi lo fue Christo alegria, y confohom. S. in Genes lacion de todo el mundo. Itan fi fue dicho a Abrahan, que por ra-Ioan. S. zon de su hijo Isaac auian de ser be Gen. 12. ditas todas las gentes del mundo. muy mejor compite esto a Christo, que en la dicha promessa fue pro-Gen. 26. phetizado, fegun consta de lo que Gen. 28. despues se prometiò al mismo Pf. 71. Ilaac, y a lacob. Porque del Mef-Luc. I. sias dixo Dauid : Benedicentur in Gen . 22. ipso omnes tribus terra, omnes gen tes magnificabunt eum. Y el Santo Zacharias padre del gloriofo Baptifta nos declarò muy bien aquel juramento, que Dios hizo a Abrahan por estas palabras. Per me met ipsum iurani quia fecisti hanc rem, & non pepercisti filio tuo vnigenito propter me, benedicam tibi & mul tiplicabo semen tuum ficut Rellas C.e li & velut arenam que est in littore maris: possidebit semem tuum portas inimicorum suorum, & benedicentur in semine tuo omnes gentes terre. 0 Promete Dios aqui a Abrahan co juramento en premio del feruicio que le hizo quando ina a facrificar su hijo, que multiplicaria (u decencia, y por el serian benditas todas las gentes del mundo: y demas desto seria señor de sus enemigos. Veamos como interpretò Zacharias este juramento. Ius iurandum

quod iurauit ad Abraham patrem

noftrum daturum fe nobis, vt fine

0

timore de manu inimicorum nostro rum liberatt, feruiamus illi in fancti Ad Heb. tate, o institia, &c. Quien puede 6. Inego dudar, que fue llaac figura Ad Gal. de Christe? Esesto sècatholica, y 3. tienelo San Pablo en muchos lu-

Supucita esta verdad, veamos como dize la figura con el figurado. Si bien es verdad pues, que por el merito daquel facrificio prometio Dios a Abrahan tan grande numero de hijos, affi por aquel diuinissimo sacrificio, que el Señor offreciò en el altar de la Ciuz por obediencja del Padre Eterno (porq muy mejor, que Isaac obedeciò a lu padre. V [que ad mortem, mortem outen Crucis dle fueron prometides innumerables hijos, no fegun la car ne, fino fegun el espiritu, los quales participando de la virtud de su espiritu imitarian la pureza de suvi- 1/4.53 da. Esto es lo que dixo Ilayas. Si posuerit pro peccato animam suam videbit semen longauum, Parece q aludiò aqui el Propheta a lapromessa dicha, q Dios hizo a Abrahan. Los hijos de luenga edad, q aqui dize fon los espirituales hijos de Chisto, g tiene, y tendrà en todas las edades del mundo. A esta misma figuratuno respeto Christo, quando comparandofe al grano de Ioan. trigo, dixo. Nisi granum frumenti cadens in terram mortuum fuerit, ip fum folum manet: fi autem mortuu fuerit, multum fructum affert. Alli Origen. lo entendiò Origenes en la homi- homi.9. lia 9. sobre el Genesis.

Confideremos pues como Abrahan,y fu hijo inan al monte para hazer su sacrificio: el padre leuaua el fuego, y el cuchillo, y el hijo la lena en que avia de fer facrificado. Que son cuchillo, y fuego en las

inGen.

Gloßa

las manos de Abrahan, fino justicia, y amor? O (como dize la ininterlin. terlineal) el zelo, que es vn amor mesclado con justicia punitiua. Estas dos virtudes pues contendian en el pecho del Padre Eterno, cadaqual de fu manera. La justicia dezia, que castigasse al peccador, y el amor que le perdonaffe. Pues eftas dos virtudes reduxo a concordia el hijo de Dios, offreciendo su muerte no deuida, por la que todo el genero humano deuia: desta manera el peccado quedò castigado, y el peccador perdonado.

Passo es por cierto de gran denocion ver aquel humilde mancebo caminar por el monte airiba, lleuando en sus hombros la lena en que auia de ser sacrificado: y contemplar en esta figura con los ojos del espirita al innocentissimo lesus caminando al monte Caluario con la Cruz a cuestas, en que avia de ser crucificado. Pregunta Ilaac a su padre. Vbi est victima holocausti? Donde està el animal que ha de ier facrificado? En la qual pregunta (dize la Glossa) se denota la innocencia de Christo, que no tenia en si culpa por donde entendiesse auer merecido la muertc. Quantum ad innocentiam suam ignorare videtur Christus cur pa-Glossain tiatur. Y trac para esto aquello del Psalmo. Congregata sunt super me flagella, & ignoraui. Los criados de Abrahan, que esperan con el jumento (porque dize el texto. Dixitg. (Abrahan ad pue. vos (uos expectate hic cum afino)dize la misma Glossa, que significan los Iudios: quia á summatarditate non intelligunt mysterium

Crucis. Por sa rudeza, y grosseria no ven, ni entienden el mysterio de la Cruz, y sacrisicio de Christo. No murio Isaac, mas murio Christo, y dà la razon el bienauenturado San Augustin. Quia Isaac Aug Ser figura erat non veritas: figura au. 71.de tem satis fuit indicare. Y en otra tempore. parte dize. Isaaccrucis meruit signa Ser. 17. portare, apprehendi meruit, vin. de Natal. cirimeruit, non tamen aliquid mun. Domini. do contuliset si potniset occidi. Quiere dezir : no muriò Isaac, fino Christo, porque como Isazc cra solamente figura, bastauale hazerla figura, que no por esso dexa de ser la tragedia buena, porque la figura, que representa la muerte de vn Rey no muera realmente, que esso seria mas

que figura.

Demas desto sola la muerte de Christo ania de apronechar al mundo, y no la de Isaac. No dexò con todo de se representar muy al viuo, o muy al muerto, la muerte de Christo en este passo, porque dize el texto, que viò el Patriarcha Abrahan vo carnero, cuya cabeça estana enlazada entre vnas espinas, y en este carnero descargò el golpe, y no en Isaac, porque se lo mando affi Dios. Pucs, que mysterio es este? Puedese dudar, que aya aqui algun mysterio? No por cierto. Isaac, que (legun anemos dicho) quiere dezir riza, fignifi. ca la divinidad de Christo nuestro Senor, que es fuente de toda la alegria: el carnero fignifica fu humanidad fanctiffima : mandar pues Dios, que se descargasse el golpe fobre el carnero, y no fobre líase. fue darnos a entender, que la humanidad solamente podia pade-

serlin. P/-34

0

Caro potnit crucifigi (dizela Gloffa fobre aquellas palabras Non extendes manum tuam super puerum, &c. ) dininitas non potuit tan-Origen. gi. Y Origenes notò lo mismo. hom. 8. Patitur [ inquit ) Christus, sed in-Aug. ser carne, & pertulit mortem, sed caro cuius aries forma est. Y San Au-31. de tempore. gustio. Quia (inquit) in Passione non dininitas crucifixa creditur, ideo non Isaac, sed aries immola. trer.

cer, y morie, y no la divinidad.

Ni carece de granmyfterioef. tar aquel carnero enlazado con la cabeçaentre las espinas, porque en esto se representò la corona de espinas, que sue puesta en la cabeça del Redemptor del mundo. Y contesta con la figura del carnero (dize la milma interlineal) aquello de Isayas. Tanquam ouis ad occisionem ductus est. Mas que mysterio tendrá ver Abrahan al carnero detras de sus cuestas? Vidit (dize el texto) post tergum, arietem inter vepres harentem cornibus. Responde la misma Gloffa. Quia longe post veritas hu. ius umbre declaranda. Mostrose [dize) en esto, que no estava tantoa la vista, y tan cercanoel cumplimiento desta figura. Si ya no queramos dezir, que se representò en esto la poca estimacion, que los incredulos Iudios auian de tener del facrificio, que en la Cruz hizo el Redemptor del mundo, y como por desprecio le aujan de echar detras de las cuestas.

Dirá alguno, como fue figura de la Cruz de Christo la lena, que Ifaac llevo fobre fus hombros, fi la carga de Maac constaua de tantos palos, y la Cruz de Christo de solos dos, o poco mas? A esto digo,

que en los muchos palos, que Ifaac Ileuo fobre fobre fus hombros, figuro bien la Cruz de Christo, que con ser vna, era tanbien muchas: Pues enella lleuo todas las Cruzes de los hijos de Adan. Porque Posuit (dize Isayas 1 Do minus in eo iniquitatem omnium nostrum. Iten. Vere langores nastros ipfe takit, & dolores noftros ip e portanit.

CAPITVLO

De como Iacob fue figura de Christo en muchas colas.

Anbien el Patriarcha Iacob hijo de Isaac, y nieto de Abrahan, de quien auemos tratado hafta ora: entrò por figura en la tragedia de la vida de nue. stro Redemptor, como sus pat dres. Deste Santo Patriarcha cuenta la Escritura sagrada, que tuno vn hermano mas viejo llamado Elau, y que andando ambos en el vientre de su madre Rebecca rinieron. Esto es Collidebantur in Gen. 25. vtere eius paruuli. Y esto causaua gran dolor a (u madre, a la qual fue respondido de parte de Dios, a quien ella consultò, que traya en su vientre dos pueblos, y que el hijo menor auia de vencer al mayor. Al tiempo del parto (dize el texto] q Iacob Egrediens planta fratris tenebat manu Venia co la ma no pegada en los pies de fu hermano Efau. Que myfterios fo effes, yé

minu-

D. Irewaus l. 4.6.38. Ex0.4.

minudencias de que haze mencio el Espiritu Sancto en este lugar? Dize San Ireneo, que Esau primogenito, fignificaua el puebloludaicof que affi le llama la Escritura en el quarto capitulo del Exodo ) y Iacob fignificaua el pueblo Christiano. Y affi como Iacob quitó el mayorazgo a Efau. affi el pueblo Chri stiano se lo quitó al Indaico. No quizò el pueblo Iudaico conocer a Christo por su mayorazgo, como lo conoció el Christiano. Dize S. Ireneo, y por esto perdiò el dere. cho que tenia por mas vicio, y elto fue fignificado en aquel afir Iacob con las manos los pies de de Efau, que fue como dezir con la obra: aunque vais delante de mi. y naceis primero, yo me tengo despues de adelantar mas, y dexaros muy atrazado. Aunque tabien podemosdezir fignificarle en esto, como aviade venir tiempo en que el pueblo Christiano (reprefentado en Iacob) auía de encaminar, y endereçar los passos, al pueblo Iudaico, enseñandole el camino de su faluacion, como aora lo hazen, enseñandole donde deue as sentar los pies de sus affectos, para q no cayga en el precipicio de la infidelidad. Y affi vuicra el pucblo hebreo pedir con grandes veras a Dios con Dauid. Greffus meos dirige secundum eloquium tuum. Encaminad mis passos por medio de vuestros ministros, y de los pre dicadores de vuestro Euangelio. Vt no dominetur mei omnis injusti. 316, para q el peccado de la infidelidad, en el qual como en raiz, està to da la maldad, no fe apoderede mi.

Del mismo Iacob dize la Escritura fanta, q vestido de ropas muy ricas, y olorofas, y cubierto el cue-

llo, y las manos con pieles de cabrito, offreciendo vna fabrofa comida a su padre, y dandole tanbié vino con ella, recibio del vna copiofissima bendicion. Porque finriendo el Satovicjo la fragracia de fusvestiduras, y recreado con elolor dellas, començo a pedir aDios para el hijo bienes del ciclo, y de la tierra: las quales peticiones, no folo eran peticiones, fino tanbien prophecias de lo que estana por venir. Y fue tan larga, y tan copiofa esta bendicion, que no folo com prehendio al hijo, fino tanbien a todos los que con el estuniessen aliados: y affi dixo. El que te ben: dixere, fca bendito; el que te maldixere, sea lleno de maldiciones. Esta comida ta sabrosa, que sacob offreciò a su padre, significo aquel banquete real, que el hijo de Dios offreciò a su eterno Padre en la mesa de la Cruz, lleno de todas las virtudes; el vino denotò su charidad con que se offreciò a satisfazer por las culpas del mundo; el olor suavissimo de los vestidos de Iacobrepresentò el agradamiento, di el Padre Eterno recibio con el olor fuanissimo de las virtudes de fu hijo, de quien el dixo. Hic eff filius meus dilectus in quo mihi bene co. placui. Las pieles de cabrito con q Iacob yua diffarçado, nos representan la imagen de peccador con que el hijo de Dios encubrio fu persona, o los peccados de ambos los pueblos, que Christo configo crucificò en la Cruz, como dize la Glosa interlineal. Por el merito pues desta tan grande humildad. merecio Christo perdon para to- Gloß. dos los peccadores, fiellos de fu interl. parte no repugnaran. No recibiò para fi solo la bendicion, sino

0

Ggz

para

P[.118.

para todos los que obedeciellen a fus mandamientos, como dize el Apostol : lo qual nos declara la fumma, y remate desta bendicion, que le concluye diziendo Qui ma. ledixerit tibi, maledictus erit, & qui benedixerit tibi, benedictionibus re pleatur. El que ce bendixere ferà bendito, y el que te maldixere fea lleno de maldiciones, las quales palabras no convienen a lacob, a quien fueron dichas, finoa Chrifto, que del auia de nacer, porque quien a este Senor amare serà bendito, y quien no le amare ferà malr. Cox.16 dito, como lo dixo San Pablo, Si quis non amat Dominum no drum Iesum Christum, sit anathema maranatha. Que es lo milmo que dezir sea descumulgado. Este castigo merece el que con la boca, y con el coraçon no dize Benedi. Elus qui venit in nomine Domini, dize la gloffa: la qual en esta historia nota otras muchas cofas, que hazen a nuestro intento: porque aquellos dos cabritos, que Rebec ca dixo a Iacob, que truxesse a su padre: fignifican, dize, los peccadores de ambos los pueblos, que Christo auia de reconciliar con su Padre Eterno, para quien es comida gratifima la conversion de los peccadores. Aquel ofculo, que diò. Isaac a Iacob, denoto la reconciliacion, y paz, que Dios hizo con el mundo por la Encarnacion, en que se complieron los desseos de la Iglesia, que antiguamente dezia. Osculetur me osculo oris sui. El olor de los vestidos de lacob no solamente significana el agradamiento del padre con las virtudes de Christo, como auemos dicho, fino tanbien el olor de las virtudes de los Santos, que fon como

vestiduras del mismo Christo. Y San Pablo lo diò aentender en aquellas palabras: Christi bonus o. dor sumus in omni loco. Este olor de virtudes, que possee el campo de la Iglefia le diò por premio a Chri fto: y a el compite aquello. Ecce odor filij mei ficut odor agri pleni, eat benedixit Dominus. Y aquel odio, y rabia, que quedo a Bfau contra lacob delpues que se le anticipò en la bendicion, muestra ·bien la que los ludios incredulos tienen oy contra el pueblo Christiano. Primogenita nostra sunt (dize la glossa) fides, Spes, chapitas in quibus dolet Iudaicus populus Christianum populum sibi esse prælatum.

En mas fue figura de Christo el Patriarcha Iacob. Muy fabida es aquella lucha que tuno con el Angel en que le figuro clarissimamente la obra de nuestra Redempcion, y la lucha de Christo, figurado en el Angel, con los Iudios figurados en lacob su progenitor. Paffa Iacob el rio Iordan, dize el texto fagrado, con toda fufamilia: aparecele vn hombre, el qual effuuo luchando con el toda vna noche hafta la mañana. Viendo efte hombre, que no lo podia vencer, tocolevn neruio del muslo, el qual luego se secò. Hecho esto dixole: Dexame, que ya quiere amapescer. Respond d: Iacob No 31713 te dexarè, fino me das tu bendicion. Affi fue que luego alli lo bendixo. Preguntole Iacob por su nombre, respondio: Para que preguntas por mi nombre, que es admirable? Luego dize el texto, que llamó Iacob a aquel lugar Phanuel, diziendo: Vial Senor cara a cara , y fue hecha fal-

ua mi

0

0

Euseb. Emill.

na mi anima. Esta historia declara Eusebio Emisseno desta manera. Que mysterio (dize) bom. S. es este, que el vencido bendiga, dePalch. y el que pensaua auer vencido, quedaffe coxo? Pues por Iacob entendemos al pueblo de los ludios, que del descendió: y por el Angel, con quien tuuo la lucha, la persona de nuestro Redemptor. Vemos pues aqui vencido el Angel, que represencaua a Christo, y vencedor a Iacob, que representaua el pueblo Iudaico, el qual preualeciò contra Christo quando le crucificó. Mas con todo ello, fien. do este espiritual Iacob el vencedor, pide al vencido, que le bendiga. Que mysterio es este, que vencido en esta lucha sea poderoso para dar la bendicion? Ciertamente se nos muestra aqui la excellencia de Christo, que siendo crucificado redemio a los milmos que lo crucificanan. Bendixo, fiendo vencido: liurò auiendo padecido: entreuino por nosotros el que pareciareo: y absoluionos el que ania sido condenado.

Y en dezie el Angel. Dimitteme aurora est, dexame, porque ya sube la manana, nos representa, que pudo el Saluador ser vencido de la muerte mas no detenido della, porque despues de passada la trabajosa noche de su Pastion le figuiò la manana clara de lu gloriola Refurrecion. Lo susodicho es tanbien del venerable Beda, y de San Augustin. Vir (dize Redd.in Beda ) qui luctabatur cum Iacob Gen.cap. Christum significat, cui ideo praualuit Iacob, quia populus Israel, cuius ille unc figuram gessit, in

Passione pranaluit Domino, & quasi cum infirmo in carne Christoluclamen habuit. Y San Augustin. D. Aug. Luctabatur (inquit ) Iacob cum An- fer. 80. geloquia populuss Indaorum lucta tempore turus erat cum Christo: vincebat Iacob Angelum, quia Indaorum populus víque ad mortem Christum per (ecuturus erat.

Però que quierè dezir coxear

Iacob de vn pie despues de la lucha, quedandole el otro sano? Dalsenos aqui a entender sdize San Augustin) que de los Iudios hijos D. Aug. de Iacob, vna parte ania de creyer vbi sup. en Christo, otra no ania de ereyer. Vna parte ania de coxear en la Fè. otra auia de quedar sana. Ni es libre esta interpretacion, porque en la fagrada Elcritura el faltar en la Fè, es fignificado por el coxear. Affife muestra en aquella reprehension, que nuestro Santo Patriarcha Elias diò aquellos Iudios idolatras, diziendo. V sque quo clama dicatis in duas partes? (o como leyen los setenta) V sque quo claudi. eatis in ambobus poplitibus vestris? Hasta quando coxeareis de ambos los pies, a saber con el pie de la Fé. y de las obras? como lo noto San Augustin, yel Abbad Ruperto sobre el capitulo 4, de Michea: donde la Ciudad de Hierufalen fe llama. Cinitas claudicans: Ciudad que coxea. Esto mismo dixo el Psalmis- Ps. 17. ta en aquellas palabras. Filij alieni inueterati sunt & claudicauerunt à semitis suis : segun lo expone el B. San Gregorio. Denota mas a. D Greg. quel secarse el muslo de Iacob el lib. 19. poder, y fuerças, que a sus decen. Moralin dientes se auia de quitar en castigo cap.21. de la lucha, y guerra, que con Chri-

Ro tunieron. San Augustin dize, D. Aug. que en pedir Iacob la bendicion, vbi sup.

Gg 3 ligni-

322

fignificò los que de su pueblo ania de creyer en Christo.

CAPITVLO VIII.

Ponese la figura de la escala que vió lacob en sueños, y otras figuras mas del mismo patriarcha.

VY celebrada es aquella

escala, que viò este Santo Patriarcha en fueños qua do yua para Mesopotamia: en ella le fignificò muy bienla Encarnacion del Verbo dinino. Porque, q cosa es aparecer Dios en el Cielo acompañado de Angeles recostado a voa escala (Innixum scale: o puesto en ella, como se puede leyer de lo hebreo, porque tenia los pies en ella, como quien estaua para decer ) sino fignificar con esto, que no podian los hombres subir al Ciclosintener es calera para esta fubida, y que esta queria el fabricar con su venida al mundo para que assi quedasse este camino de los Cielos para la tierra muy corriente? La glossa de Lyra dize assi. Ista seala que ex multis gradibus constituitur fignificabat gradus generationum, per quos Christus fecu. dum carnem descendit ab Abraham vsque ad Virginem Mariam que ipsum peperst. Et gradus huius sca. le numerat Mattheus, dicens, liber generationis lesuChristi filij Danid,

Cec. Qued autem Dominus dicitur innixusipsiscala, designat quod ipfa deitas est unita carni à patribus descendenti in Christo. Quod autem pes scala terram tangebat, & cacume eins Calum, designatur per bocquod ipfe Chriftus fecundum bumanitate conuenit cum hominibus terrenis in natura abíg peccato sed per deitatem conuenit cum Deo Patre : vi sic verus mediator Dei , & hominum dicatur. Esto es lo mismo que aucmos dicho: y añade mas el officio de medianero, que tuno Christo entre Dios, y los hombres, fignificado en las extremidades de la efcala, de las quales vna tocaua en la tierra, otra en los Cielos: y tal ha de fer el que haze officio de medianero tener relació en ambas las dos partes, que quiere pacificar. Y aun podemos dezir fignificarfe por la subida, y decida de los Angeles, que tanbien fueron viftos por Iacob en la milma escala. Los quales representauan tanbien el familiar trato, y communicacion, q auia de auer entre Dios, y los hobres despues de la Encarnacion.

San Augustin quiere que csta escala fignificasse la Cruz de Christo por la qual los hombres suben a los Cielos, y fin la qual decienden a los infiernos. Estana Dios puesto enesta escala, porque affi fue puciro en vna Crez en el monte Calvario. Quid eft (inquit) Dominum in scalam incumbere, nisi in ligno pë dere? &c. Y la mifma Croz, dize, fer fignificada en el baculo del mifmo Iacob. In baculo meo dize el Santo Patriarcha ) tranfini Iordanem istum, & ecce cum duabus turmis regredior. Yo paffe efferio Iordan fo lamente con mi baculo, y bueluo aora acompañado con dos reba-

Nicul. de Lyra.

Gen. 28.

0

Matt. I.

Aug. set

tempore.

nos.

passo el rio furioso, o (por mejor de zir) el turbulentissimo mar de su passion con el baculo de lu Cruz. mas al dia tercero boluiô con dos companias, a faber de hombres, y Angeles, Dize masel Sato: Adacci. piendam vxorem Iacob exhibuit baculum, & Chriffus ad redimendam Aug.v. Eccle fram detulit crucis lignum, &c. bi supra Quando ina Iacob a casarse de su patria para mesopotamia tierra agena leuò configo su bordon: y Christo veniendo del Cielo a la tierra a desposarse con la Iglesia, aproucchose del baculo de su Cruz. Quomodo Christus (inquit) venturus erat in mundum, vt iungeretur Ecclesia, ita in beato I acob hoc prasiguratum, est quando in regionem lo ginquam peregrinatus eft, vt conju. gium sortiretar, &c. Halló Iacob a su esposa cerca devo poco de agua Y que mysterio es este dize el Sato) fino que halla Christo a su espo fa la Iglefia en la fuente del Baptifmo? El mismo mysterio considera el Santo en los desposorios de Rebecca con Isac, y de Sephora con Moylen. Quia (inquit) hi tres Patri archetypum Domini Saluatoris pra

nos. De la misma manera Christo

Ecclestam. Pues el tener Iacob dos mugeres Lia, y Rachel (dize el mismo San Augustin | que significò a los dos pueblos Indaico, y gentilico, q a Christo (c llegaron. Lia, que fue la primera muger fignifica la Synagoga, Rachel a la Iglefia connersida de la gentilidad. Lia no huttò los Idolos de su padre, mas estes mismos Idolos fueron escondidos en el tabernaculo de Rachel. De

ferebant, ideo ad fontes, vel puteos in

ueniunt matrimonia, quia Christus

ad aquam baptismi inuenturus erat

la milma manera el pueblo ludai. co quando Christo vino, no adoraua Idolos, mas adoraualos el pue blogentilico. Però la miferable Sy nagoga, aunque no adoraua Idolos desechò a Christo, mas los gentiles recibieron a Christo, y desecharon los Idolos, lo qual se fignificò en aquella coraje, con que por mandado de lacob fueron de fu cala delechados dos Idolos: porq dize el texto. Iacob connocata omni domo [ua, ait: abijcite Deos alienos qui in medio vestri sunt, & mundamini,ac mutate vestimenta vestra, (urgite & ascendamus in Bethel, vt faciamus ibi altare Deo quia e xaudi. nit me in die tribulationis mea, & socius fuit itineris mei. Dederunt er go ei omnes Deos alienos ques babebant & inaures que erant in auribus eorum: at ille infodit eus subter terebinthum que est post vrbem sichem. &c. Todas estas cosas hizieron aquellos que subieron aBethel, que quiere dezir cafa de Dios, que es fu Iglefia, hecharon los Diofes agenos, y sepultaronlos al pie de la Cruz de Christo, ylas arrecadas de las orejas (que fignifican las mifmas orejas dadas, y aplicadas a la falsa dotrina) se sepultaron tanbié. El limpiar se, y mudar los vestidos se haze con la agua del Baptismo, donde los habitos malos, que son como vestidos del alma se truccan, quedando el hombre limpio, y libre de sus imundicias, y peccados. El altar edificado en Bethel ( que es la Iglefia ) fign fica el Santiffimo Sacramento, y facuficio de la Eucharistia, a quien los fieles todos los dias adoran, y veneran. Esta Rup.in exposicion es del Abbad Ruper. Gen. e. to fobre este lugar del Genefis.

> Pues que diremos daquella Gg4 diffe-

0

Aug. Serm. So de te pore.

Gloß. Oidin.

que vè, y conoce en Christo, no solamente la naturaleza humana, mas aun la divina. Però Lya, Lyp. pis erat oculis Lya figura de la Synagoga tiene los ojos enfermos, y por esto no vè la hermosura de Christo, v de su Euangelio, como aduirciò la Gloffa ordinaria en efte lugar. Vieron, ycreeron los myfterios del Redemptor los Apostales, y discipulos, y muchos millares de Israelicas figurados en Rachel, aquien agradò su santa vida, y dotrina. Mas otros deste mismo pueblo de vista mas corta, o para mejor dezir de todo ciegos: no viero, ni acaban de ver los mysterios diuinos. No veen aquella bendicion Matt. 8 que Dios prometio a Iacob en la multiplicacion de fus spirituales hijos . Dilataberis ad Orientem , & Occidentem & Septentionem, & Mevidiem, &c. Que es lo milmo que dixo Christo. Multi ab Oriente, & Occidente venient, & recumbent cu Abrahan, I faac, & Iacob in regnocalarum, filij autem regni ejicientur in tenebras exteriores, &c. Los hijos del Reyno eran los Indios, porque a ellos pertenecia el Reyno, y el Rey messias, masestabendició no quisieron ellos antes la vendieron como otro Efau por la comida de lentejas. Esto es por los bienes caducos desta vida, por donde con mucha razon fon echados en las te nieblas exteriores del infierno en castigo de las interiores, que tiené en lus entendimientos, y de lus te nebrolissimas, y obscurissimas vidas.

differencia de ojos, que la Escrip-

tura fenala tener Rachel, y Lia,

ambas mugeres delle SantoPatti-

archa? Rachel figura de la Iglefia,

tiene los ojos muy hermofos con

En aquella piedra, que Iacob pu: so debaxo de su cabeça, quando viò la escala por suchos (legun aucmos dicho) tenemos, como dize S. Augustio, otra figura de nuestro Redemptor. Porque dize el texto fagrado, que vngiò Iacob aquella piedra, y la leuantò por memoria del beneficio recibido. Donde dize S. Augustin. Agnoscite chrisma, agnoscite. & Christum,ipse estenim lapis quem reprobanerunt adificantes &c. Conoced este chrisma, y co poced efte Christo, y conceed efta piedra vngida, a quien los edificadores Iudios reprouaron, fegun dixo el Píalmista: el qual llamò tanbien a Christo vngido con olco de alegria sobre todos ses companeros en la naturaleza, que son los hobres. Vnxirte Deus Deus tuus oleo latitia pra co fortibus tuis. Las palabras que dixo Iacob. Quamterri. bilis est locus iste? non est bicalind nisi domus Dei & porta cali, compiten con gran propriedad a la Igle fia, quees terrible contra los enemigos infernales, y digna de toda veneracion, por causa de la presencia de Christo en el Santissimo Sacramento de la Eucharistia: Esta es la casa de Dios, y la puerta del cielo, porque solamente en ella ay faluacion, y en ella folamente està la escala, y el camino para el cielo. Verdaderamente en este lugar està Dies . Et egonesciebam, dizelacob. Yo no lo sabia, en la qual ignorancia fe reprefenta muy bien la de sus decendientes, que au oy dura, ydurará. Dios les libre della por quien es amen.

Aug. de V. Dai. Serm.

Property of the CAPI-

Still Man A shadene and 11 an

THE

SEE 23

80 8

2000

#### CAPITVLO IX.

Figuras de Ioseph, bijo de Iacob, y de sus bermanos.

Aug. Serm.81 de tep.

6.32.

Gen. 37 Ntre los doze hijos, que tucob de quien auemos habla do, fue vnoel Santo Ioseph figura muy al viuo en muchas cosas de Christo nuestro Redemptor, como lo dize San Augustin, pues au en el nombre le fig uròs porque afsi como loseph fue llamado saluador del mundo por Faraò despues que viò que por su providécia diò remedio a todo Egypto, para que no pereciesse de habre:assi a Christo pertenece fer llamado vnico Saluador, y reparador del mundo pues mantiene, y sustenta las animas de los justos en la vida espiritual con el pan de su dotrina: y mui mas particularmente con aquel suauistimo pan que decendiô del Cielo, y senos administra en el Satiffimo Sacramento del Altar. Efto es quanto al nombre, que Faraò puso a Ioseph de saluador, però el proprio nombre lo feph, que quiere dezir, augmento, y ampliacion, compite con mas excellencia a Christo, puespor el se augméto, yse mejoró tanto el mundo en losbienes espirituales, y aun en los temporales,

De Ioseph, dize la Escritura, q fue muy amado de su padre, en lo que se denoto el amor, que el Padre Eternotusoa Christo, segun aquello. His est filius meus dilectus,

&c. Embio Iacob a su hijo Ioseph, a bulcar lus hermanos, affi el Padre Eterno embio a su hijo a buscar los hombres de quien se hizo hermano por la naturaleza, porq fi le preguntamos en el pefebre puesto, o en la Cruz, o en qualquie ra passo de su vida: Schor, que bus cais? Sin duda respondera: Fraires meos quero. Busco a mis hermanos los hombres. Los hermanos deloseph, por la embidia, y odio que co tra el tenian, detreminaron de matarle, y para esto, primeramente lo desnudaron de vna vestidura, que su padre le avia hecho de diversas colores: y finalmente, lo vendiero a los Ismaelicas por muy poco dinero, y teniedo esta ropa en la san gre de vn cabrito la embiaron a fu padre, que vieffe fi aquella ropa era desu hijo. Todo esto quadra excellentemente con los mysterios de Christo nuestro Saluador, que por odio, y embidia de los Iudios, fuevendido por tan pocos dincros que no fuero mas que treinta, que en puestra moneda vienen a hazer tres ducados. Los hermanos de Ioseph le desnudaron daquella ropa de muchas colores, que fu padrele auia hecho, y los Iudios (q cran hermanos de Christo segun la carne )le defnudaron de la hermofissima vestidura de su humanidad, que el Padre Eterno ania adornado de varias colores de virtudes. Aquellos teñiron estavestidura de loseph en la fangre de vn cabrito, que mataron: y estes trniero la ropa de la humanidad facro fanta delRedemptor con la fangre que el derramò por los peccados del mundo figurados en el cabrito. Iscobviendo la tunica de su hijo teñida con sangre, dixo. Fera pef fima

Pf.63.

0

0

1

mas pellima fera, que la enbidia ludaica? Tuno Iacob por muerto a loseph, pero engañauase, porque el era viuo, y gouernaua todo Egypto; affi los Iudios (figurados en Iacob]pienfanser Christo muerto, mas engananse, porque resuscitò, y es vivo, y tiene poder sobre todo el cielo, ytierra. Pues aquella mentira, que los hijos de Iacob fingieron para persuadir que era muerto Ioseph, bien representa aquellagra Mat. 28 mentira, q sus descendientes compusieron para persuadir al pueblo, que no avia Christo resuscitado: porque dixeron a los foldados, que publicassen en el pueblo como los discipulos del Señor vinieron a hurtar fu cuerpo estando ellos dur miendo. Mirad que mentira (dize San Augustin ) tan clara, y tan patente, pues alegan testigos, que Aug. in dan su testimonio del tiempo en q estavan durmiendo. Dormientes testes ad hibes: (dize el Santo) vere tu ipse obdormisti qui scrutando talia fecisti. Si estauan durmiedo como vieron leuarel cuerpo de Christo a sas discipulos? Defecerunt |crutantes scrutinio. Son sin duda los tales convencidos de fu mentira. Tal fue pues la mentira de los hijos de Iacob, quando fingieron la

fima deuorauit Iofeph. Vna fiera pef

fima tragò, a mi bijo Ioseph. Y q

En mas figuro Ioseph aChristo porque Ioseph fue metido por sus hermanos en vn pozo, y los Iudios puzieron a Christo en el sepulchro despues de crucificado. Ioseph saliò viuo deste pozo, y Christo resuscitò viuo, y glorioso del mismo sepulchro. A Ioseph compraron los Ismaelitas, y lo lleuaron a Egyp to: y los Apostoles (que por Chris-

muerte de lo leph.

to dexaron todas las cofas)le llenaron, y predicaron portodo el mudo. Fue enfalçado Ioseph en Egyp to,y Christo fac creydo, y adorado en el mundo. Ioseph hizo, que vuniesse gran abundancia de trigo en Egypto: y Christo llenò el mundo de su dotrina, que es el ver dadero pan, y mantenimiento de las animas. Venian los pueblos de todas las partes, a coprar pan a Egypto para fustentar sus vidas, affi vinieron diueríos pueblos, y naciones del mundo a la Iglefia de Christo, a recibir su religion, y doctrina.

No veis en quantas cofas dize la figura con el figurado? Pues aun hallo mas conueniencias, porque los hermanos de roseph determinaron de venderlo para estar seguros de su señorio : y este mismo medio ordeno la fabiduria divina para hazerlo schor dellos . Affitabien los Principes de los Sacerdotes tomaron por medio para affegurar fu reyno, condenar a Chri- 102, 11 stoa la muerte. Quid facimus (dizen) quia hic homo multa signa facii? Si dimittimus eum sic, omnes cre dent in eum: & venient Romant, & tollent nostrum locum, & gente, &c. Pero este mismo medio tomo Dies para destruyr el reyno judaico, porque por esse peccado fue de ahi a pocos dias por los Romanos derribado, y destruydo. Ni carece de lu fignificacion lo que acae cio alosephen la carcel, donde juz gò a dos hombres, que con el estauá prezos, vno a vida, y otro amuerte, que fue lo mismo que Christo hizo con los dos ladrones, que con el estavan crucificados, de los quales vno se saluò, y otro se condeno.

Final-

Ang.

Aug. Serm 82

Finalmente los hermanos de Iofeph, que primero lo avian maltrarado, y vendido, vinieron a adorarlo, y reuerenciarlo: affi ha venido muy gran parte del pueblo de los Indios a confessar, y adorar a Christo despues de la conversió del mundo. Cocluyamos las figuras de Ioseph con lo que notò San Augustin, el qual tiene por cosa muy admirable eftar Iacob tanto tiempo fin faber de su hijo Ioseph, fiendo affi, que del lugar en que estanz, a Egypto no auia cien leguas, y auia gran concurso de passageros de vna parte a otra. A lo qualfe añade para más admiracion, q Dios nuestroSenor aparecia muchas ve zes a Iacob, y le descubria sus fecretos como a particular amigo. Y con todo esso no permitte, que por espacio de tantos anos Iacobisepa de Ioseph, ni Ioseph enbie vnre cando a Iacob de su prospera fortuna . Pues que mysterio es este? Dize San Augustin, que fue para Dios purgara lacob de los peccados levianos que tenia con el fuego de la tribulacion. Però dexada esta causa moral, la mistica es para que en esta tan larga ignorancia q lacob tuuo de loseph, se representaffe al viuo la ignorancia, y ceguedad en que viuen los Iudios fus decendientes, acerca del imperio, q Christo tiene en el cielo, y en el mundo. Dios les de su luz por su mifericordia. Amen.

Pudicra poner aqui algunas figuras de los demas hijos de Iacob espicialmente de Iudas, que fue pri mogenitor de Christo, mas dexolas por euitar prolixidad . Veafe Origenes hom. 17. fobre el Genefis. y en la hom. 35. fobre S. Martheo. S. Bernardo en el Sermon prime. ro de la vigilia de Nauidad. Y San Greg. Chrysostomo hom. 4. del imperfe D. Bercto. Donde dize de Iacobio (eguiente. Iacob genuit ludam & fratres eius, & noster Iacob Christus ge nuit duodecim Apostolos in Spiritu non in carne. Quiere dezir, que affi como Iacob tuuo doze hijos naturales,affi Christoengendrô a lus doze Apostoles, como doze hijos espirituales. Y dize mas, que affi co mo Iacob descendio a Egypto co todos sus hijos, y ahi se multiplicò su familia, affi el Verbo Divino Encarnado descendió al Egypto destemundo, y se multiplicò, y creciò en los coraçones de los hombres', y acquirio para fi la medulla del Egypto. Medulla enim huius mu di sunt homines sancti (dize Chrylostomo.) La medulla, y tuctano del mundo, fon los justos, y fanctos. Y hablando mas en particular de judas, dize, que en su nombre represento a Christo, porque judas quiere dezir Confesor, hombre que confiessa, y tal fue Christo nuestro Redemptor, segun aque-110: Confiteor tibi poter Domine Cali & terra. Demas desto, affi como judas se ajunto con Thamar, y le dio fu bordon,y fu anillo: afsi Chri D. Chry sto se ajunto ala Iglesia de la genti- foft. lidad, que era como vna ramera por la adoración de los idolos, y le dio por premio elbordon de su Cruz, y el apillo del Espiritu Santo, por el Baptismo, que es como vn sello de su fè. Vease tanbien acerca de judas en quanto figura D. Aug. de Christo San Augustin libro 12 contra Faustum Manichæum tobres, fighte us of myflerin ,6 om

adilovitao San Pabloi Ivenamini

121 35

gerfe Dioshombrer que sus como Propin il shoup moissigos CA P. Exod. 2

D.Ifid.

#### CAPITULO X.

De como Moysen fue figura de Christo en muchas colas.

Nla vida del fanto Patriar-- cha Moyfen, tenemos nota bles figuras de los mysterios de Christo puestro Redemptor porque primeramente, affi como Moyfen quando nació fue elcondido de la persecucion de Pharao, q mandaua matar los irfantes de los Hebreos, affi Christo fue escon. dido de la persecucion de Herodes . Y affi como ( dize San Ifi doro) Moyfen fue hallado junto a las aguas del rio por la hija dePha rao, affi Christoes hallado en las aguas del Baptismo por aquellos, que le buscan en su Iglesia . Fue Moyfen echado de cafa de la madre que le pariò, y recogido por la hija de Pharaò, que era gentil:porque Christo fue despreciado de la madre laSynagoga, yrecogido por la Iglefia de la gentilidad.

Llamò Thermut (que assi se llamaua la hija de Pharao) a la madre natural de Moysen para que le recogesse, y criasse, y llama cada dia la Iglefia de Christo a la géte Hebrea, para que recoja, yreconoica a lu verdadero Messias, Qui tune paruulus videbatur cum in homine cerneretur: dize San Ifidoro. La pequeñez de Moylen, quando fue hallado en la festilla de vimbres, fignicaua el mysterio de hazer se Dios hombre, que sue como vna recopilacion, que de si hizo, q affi lo dixo San Pablo: Exinaninis

se metipsum. Ni va fuera de razon dezir con el mismo San Isidoro fer aquella festilla de vimbres en q Moyfen fue hallado figura de la Iglesia: porque assi como aquella festica constaua de muchas varas entre si muy bien vnidas: assi los catholicos de la Iglefia fiendo muchos: omnes in Christo wnam corpus efficiuntur, & eum religiosa obseruatione suscipientes tuentur: todos son hechos vn cuerpo co Chri sto, a quien honra, veneran, y guar dan dentro de sus coraçones. Las lagrimas que el niño Moyfen lloraua, fignificanan las que Christo lloró por los peccados del genero humano: en especial por la Synagoga, como consta del Euangelio, que llorò quando resuscitò a Lazaro figura del peccador, y quando prophetizo la ruyna de Hierufalon. Videns Iesus Cinitatem fleuis Super illam, &c.

De Moyten, dize el texto fagrado . Postquam creuerat Moyfes egressus ad fraires suos vidit afflica tionem corum, &c. Que despues, q crecio moy fen, falio a confolar fus: hermanos los Hebreos: y cuentase alli la manera como mató vo Egypcio viendole mal tratar a vn H breo, y le dio sepultura en vna tierra archifca. Percusun Egyptin abscondit sabule. Todasestas minu. dencias no carecen de mysterio dize la Glossa:porque Christo a la manera de otro Moyfen en el trigessimo año de su edad salio pa ra predicar, y confolar los Indios lus hermanos, fegun la carne, como lo auia dicho el Pfalmifta. Nar. Pf. 213 rabo nomen tuum fratribus meis. El Egypcio que trataua mal al Hebreo fignificana el diablo: porque Egyptius, quiere dezir, Tenebrosus

y tal

y tal es el diablo por las tinieblas del infierno en que paga fu merecido. Este perperso enemigo no cesso ya mas de perfiguir a los del pueblo de Dios, y por esto vino Christo a tomar del vengança, y a reprimirlo, y sepultarlo en el intierno, y affi leemos en San Lucas, que le roganan los malignos espiritos, que echaua de los cuerpos, Luc. S. Ne mitterret eos in abysum. Yaunque la interlineal dize, que la tierra arenisca, fignifica Fluxas, & aridas mentes, las animas liquidas, y refualadizas, que facilmente corré, y fon muy fecas, por lo qual podemos entender las animas de los infieles, yhereges, que son tierra leca,y no dan fructo de fè,y facilme te corren, y le despeñan en todos los vicios. Però no va fuera de camino dezir que la tierra arenisca, y infructuola, fignifica el infierno, donde no ay, ni puede auer fruto

> Aquella paz, que moyfen quizo meter entre los dos hebreos, que rinieron, bien fignifica la que Christo vino predicar, y entenar al mundo, como pacificador, y reconciliador del . El matrimonio de Moysen con la muger Madianita, bien representa los desposorios de Christo con la Iglefia de la gentilidad. Pues aquella vision del fuego en la carça donde Dios le apareciò, muy bien denota el mysterio de la Encarnacion, como auemos dicho em otra parte. Per succensum rubum Moysen alloquens, quid aliud ostenditur, nisi quod ex illo populo exiret, qui in igne Deitasis carnis nostra dolores quasi rubi spinas susciperet. & inconsumptam bumanitatis nostra substantiametia en ipsa divinitatis flamma servaret

de buenas obras.

dize San Gregorio. Yaffipor c- D Gree sto, como por lo mas, que diremos 28 fe llama con mucha razon Christo Mor. c. 2 semejante a Moylen, quiero de- Deul. zir, es Moylen figura de Christo en 18. el Deuteronomio en aquellas tan celebradas palabras. Prophetam de gente tua, & de fratribus tuis sient me suscitabit tibi Dominus Deus tuus: ip (um audies . Y mas abaxo. Prophetam suscitabo eis de medio fratrum tuorum similem tui , & ponam verba meain ore eius, loqueturg, ad eos omnia que preceperoilli. Qui autem verba eins que loquetur in nomine meo audire noluerit, ego vltor existam, &c. Palauras son e-Itas, que ni aun los mismos Rabinos niegan entenderse del Messi. as, como en otra parte dezimos. Y affilo declarò el B. San Pedre, y San Esteuan en los Actos de los Apostoles . Aqui se llama dos ve- . zes Christo semejante a Moysen: Moylen Propheta, Christo Propheta: porque todo lo fabia: Moyfen libertador del pueblo, que eltaua cautiuo en Egypto: Christo libertador tambien del pueblo, y de todo el mundo cautino del demonio . Moyfen ligislador de la ley antigua. Christo ligislador, yau thor de la ley Enangelica, que efto quiere dezir. Ponam verbamea

in ore eius. Pues que diremos de los milagros, que hizo Moyfen en Egypto, y en el camino de la tierra de promission? Aquella mano, q Moylen facò leprofa de fo feno, q luego re cibiò salud gotra cosa quiere dezir finò la lepra de los pecadosco que dos los hobres estava inficionados a quié Christo por su infinitabodad dió perfera salud? Però sobre todas las figuras, q en la vida defte S.Pa-

Act 0.39

Criar-

triarcha tenemos hasta hora visto. es aquella de vna vara, que se le convertio en serpiente, de quié el luego huyò enla viendo, y despues la boluiò a tomar y la hallò vara otra vez en la mano. Pues por la va ra (que es feñal de jurifdicion, é im perio)se entiende el ceptro real de la gloria de Christo, mas por la ser piente, q es animal ponçonolo, comunmente se entiéde el pecador, y el pecado. Cayedo pues esta vara real en la tierra, tomó figura de fer piente, porque decendiédo el Hijo de Dios al mundo, y vestiendose de nuestra naturaleza sujeta a las penalidades, que nos viniero por el pecado, y muriedo en vna Crue, tomò imagen de serpiente, que es de pecador, y de mal hechor. Y el hoyr Moylen desta serpiente, nos representa aquel grade escandalo que los ludios tomaron del abatimiento de la Cruz para no recibir a Christo. Mas bolniedo Moysen a tomar la ferpiente por la cola, bol uiò ella a la primera figura, que te nia, para fignificar, que adelante en el tiempo venidero los que se esca dalizaro de la Cruz de Christo, re conocerian la vara y el ceptro de so dignidad real, y le adorarian como a su legitimo Rey, y Senor. S. Aug. fer Augustin dize afsi. Virga Moyfis projecta in terram versa est in serpentem, quia Crux, que in fidelibus stultitiae Be creditur (sicut dicit Apo stolus) postea. quam interram missa est, idest, ad passionem Domini præ parata versa est in serpentem, hocest in sapientiam, & in tantam sapientiam, que omnem mundi istius sa. pientiam deuoraret. Denig, omnes serpentes magorum deglutinit, Quie re dezir: la vara de moyfen, que se boluiò en serpiente significó,

que la Cruz de Christo, que a los inficles parecia locura se boluiò en sabiduria, y tanta sabiduria, que con ella fue connencida toda la fabiduria deste mundo, lo que se sig nificò en aquel otro milagro de tragar la serpiente de moysena las serpientes de los encantadores de Egypto. (Esto supone ser la serpié te symbolo de la prudencia, lo que es cofallana, y confta del Enangelio. Eftote pradentes, ficut fer. Mat. 10. pentes, &c.) Diosenos tambien a entender, que tomando Christo imagen de serpiente esto es de pecador, tragôtodas las serpientes, porque destruyò todos nuestros pe cados, Esto nos dixo el Apostol en aquellas palabras. Deus filium fuum Rom. 18 mittens in similitudinem carnis pec cati, & depeccato damnauit peccatum in carne, &c. Destruyò el pecado con el pecado quando toman doen fi las penas devidas a nucltros pecados, pagò, y fatisfizo por sodos ellos.

Otra serpiente de metal tenemos en la historia de Moysen, q fue tabien expressa figura de Christo, que mas parece historia de lo pasfado, que prophecia,o figura de lo futuro, La historia fue, que embiando Dios en el defierto ferpientes ponçonolas contra los hijos de I fracl, porque murmuranan de lus mayores, y muriendo muchos dellos, pidio Moylen a Dios remedio deste mal : el remedio que le diò fue, que fundieffe vna serpiente de metal, y la pusiesse en vn lugar altodon. de pudiesse ser vista de todos, y denunciasse al Pueblo, y quado fuesse mordidos de aquellas ferpientes en aquel desierto, levantassen los ojos, y miraffen a aquella imagen de ferpiente

86. de temp. 1. Cor. I

ferpiente, porque aqui tenian el re medio de fumal. Confideremos aqui hermanos Hebreos, que remedio fue este tan inopinado, que Dios Nueftro Señor diò a nueftros Padres? que proporcion tiene ferpiente pintada, para fanar heridas hechas por serpientes verdaderas? mas digo. Que proporcion tieno でする folo mirar para fanar? No fuera mas facil, y mas proprio remedio macar las serpientes, o mandarles, que se fuessen, y no danassen a los Hebreos? fin duda no se puede negar auer aqui gran mysterio: y este no fue otro, fino el de la Cruz de Nuc stro Saluador. Porg, que cola es Christo crucificado entre malhechores, fino serpiente pintada, o peccador pintado, que parece pecador, y no lo es? Por la qual humildad, ypor la muerte que por nos sufriò con tanta charidad nos alcançò perdon para todos nuestros pecados. Y la disposicion para gozar deste remedio es leuantar los ojosa lo alto, ojos digo de fè viua, ojos agradecidos a tan grande beneficio, ojos humildes, y deuotos, ojos de verdadero amor, finalmete ojos de compaision, y de compuncion, acordandonos, que nueftros pecados fueron los verdugos, que le pusieron en la Cruz, donde pago por nos lo que el por si no de via, segun lo dixo el Psalmista. Que non rapui tunc exoluebam. Desta figura hizo mencion Christo Nue stro Redemptor en su lagrado Eua Tean, 3. gelio, por San Ioan capitulo 3. hablando con Nicodemus, ficut Moy ses (inquit) exaltanis serpentem in deserso,ita exaltari oportet filium ho minis, ve omnis qui credit in ip sum non pereat, sed babeat vitam aternam, &f. Sobre el qual lugar se

11416.

Pfalos.

vea San Augustin enel primero li- D. Ang. bro de peccatorum meritis cap. 32. donde dize. Exaltatus serpens est mors Christi, eo fignificandi modo quo per efficientem, id quod efficitur fignificatur: à serpente quippe mors venit, qui peccatum que mori meretur , homini per suasit. Dize que es fignificado el peccado por la ferpiente por vn tropo, que llaman Metonymia con que se fignifica el efecto por la causa, y como la serpiente fue ocasion del peccado de nuestro primero Padre Ada. y por configuiente de todos los peccados del mundo, no va fuera de razon ser fignificados los peccados por la serpiente.

Muchas mas figuras tenemos en la vida de Moysen: que cuenta la Escritura Sagrada enel Exodo pria cipalmente, y Leuitico, las quales pondremos adelante aunque no to das. Vamos agora a vna principalif fima, que es del Cordero Pascual.

CAPITVLO XI.

Figura del Cordero Pascual, que Moysen por man dado de Dios mado sacrificar al Pueblo.

A Ntes que Dios por medio a de moysen libertasse su Pne de moysen libertaffe su Pue blo del cautinerio de Egypto, despues de auer açotado aque lla tierra con muchos castigos:acrescentò el postrero, y mayor de Exod. 12 todos, matado en vaa noche todos los primogenitos de los Egypcios, Hh &

Ni colas de Lyra.

ro no tunieffe macula, ni defecto alguno, fue dezirnos, que en el ver dadero cordero Christo, no vuuo macula de peccado, pues el venia a quitar los peccados del mundo. Qui peccatum non fecit, nec inuentusest dolus in ore eius, mandar tabié, q no quebrassen huesso alguno fue representarnos la fortaleza inexpugnable con que Christo padeciò los dolores de su Passion.

Mas para que fin mandana vntar los ymbrales de las puertas con la langre del cordero?Porventura cenia Dios necessidad daquella fenal para faber, que moraua en la tal casa hombre de su pueblo? No por cierto. Esluego forçado dezirmos representarse aquila efficacia,y virtud de la fangre del verdadero cordero Christo. Videbo sa guinem (dize el texto) & transibo vos: Verè la sangre, y no tocarè la casa donde la viere. Pues que es e-Ito fino, que viendo el Padre Eterno la fangre de fu vnigenito hijo aplaca la ira por nuestros peccados merecida? Si vmbram ita mors horin loane ruit (dize Chryfostomo) quantopere quaso ipsam formidabit veritate? Esto es, si la muerte no ozò tocar en los vmbrales de las puertas donde estana la fangre, que era figura de la fangre de Christo, quanto menos ozarà tocar la muerte espiritual en aquellos, que con esta preciofa fangre teniren fu anima, y fus potencias? por aqui vá tanbien Theodoreto, y S. Gregorio. D. Greg Qui (inquit) intentionem cogitatio. nis, ad imitationem passionis Chri-Hi dirigit, in super liminaribus do. whi sup. mus agni sanguine ponit. Y S. Thomas dize, q los dos ymbrales de

las puertas tenidas con esta sangre

fignifica la fè de la Passió de Chris

to puesta en el coraçon, yen la boca de los fieles.

Mandaua mas la ley, que el cordero no se comiesse crudo, ni cozi do, finò folamente affado. A que proposito mada q no se coma crudo? Porvetura, para esto era menester ley? El misterio desto es, (dize Nicolao de Lyra) q no deue recibir el Sato Sacramento de la En- Ni colas charistia aquellos quiene dudas en de Lyra la fè, ya esto llama comerlo crudo. Ni cozido con agua: esto es sin fer uor de deuocio: porgla agua esfym bolo del frio, fino affado folamete. q quiere dezir co charidad formada,y fuego de amor perfeto. La interlineal dize, q comer el cordero crudo, es creer, q Christo es puro hobre, y comer el cordero cozido en agua es juzgar del fegu la sabiduria humana. Crudo podemos dezir, q comen este cordero los quo miran mas en Christo cru cificado de lo g por de fuera parece, y affi lo dispide de si, y le dan de mano. Y cosido en agua fria lo comen aquellos q por sola curiofidad fin chatidad, ni humildad, ni lubre de fe quiere penetrar por fa folarazon efte mysterio. Mas affado lo comen los q co fuego de cha ridad, y denocion cofidera lo q el hijo de Dios abralado co esse mismo fuego padeció por nuestra falud:porq fola la charidad es dispoficio coueniente para cotéplar lo que se hizo por sola charidad.

Madaua mas la ley, quodo el cor dero fe comiesse sin quedar del alguna cofa: en lo qual nosmoftró, q en este cordero mistico, ninguna cofaay, que deshechar ninguna, que no sea de prouecho inestimable para las animas, la vida, la muerte, la doctrina, los exemplos, los

Chry -

hom. 45

1/4.53.

I. Pet. 2

I. 104. 3

Hh 3 benes

con el qual castigo quedaron muy atemorizados, y affi a gran Prietfa ellos mismos echaron de sus tierras los hijos de Ifrael. Pues antes deste castigo, mandò Dios a Moyfen denunciaffe al pueblo, que a los diez de laLuna de agl mes demar co.cada familia truxeffe afu cafa vo cordero, y a los 14. della lo facri ficaffe co las ceremonias fi guietes

Primeramente, le mando, que este cordero fuesse macho, y no hé bra, de vn ano, y que no tuuicffe defecto, ni macula alguna : y que quando le facrificaffen no le quebraffen bueffo alguno, y con la fan gre del tinieffelos vmbrales de las cafas donde lo comiessen. Y q esta noche comiessen las carnesdel affa das con pan cençeño, y le chegas amargas. Mandauatanbien que no comiessen este cordero cosido, ni crudo, fino folamente affado: y que no dexaffen en el cola por comer, ni pies, ni cabeça, ni tripas: ni quedaffe cofa alguna del por comer effe dia : y fi algo quedaffe lo quemaffenen el fuego. Anade mas la manera como se auia de comer. Ci nireis vuestras renes, calçareis los capatos, tendreis baculos en las ma nos,y comerloeis con priessa. Demas defto, la fangre defte corderò tendreis por fenal donde estusieredes,y paffarè yo por vuestras pu ertas denoche, haziendo matança en toda la tierra de Egypto, y viedo esta sangre no tocaré en vueseras cafas. Estas fon las ceremonias, que Dios mandana acerca del facrificio deste cordero: donde no aura entendimiento por rudo, que fea que no barrunte, y hucla aqui grandes mysterios, porque a no fer affi, que partes tendrian estas cofas de religion,o de fantidad: yque le-

yes ferian effas? o como poderiamos dezir fer dignas de la mageftad, y sabiduria de Dios?

La declaracion pues defta figuraffegunel B.S. Thomas, youros D.Th. I muchos que iremos alegando) es 29. 102 la figuiente Primeramente, por efte cordero entendemos aquel Senor, aquien la Escritura sagrada por fu grande manfedumbre, è innocencia llama cordero, como costa principalmente de Isayas, Emit te agnum Domine dominatorem terrade petra deserti ad montem filia Sion. Iten. Quafi agnus coram tondi ente fe ob mutefcet. Y por este nombre le diò el Baptista a conocer quando le mostrò con el dedo diziendo. Ecce agnus Dei qui tollit peccata mundi. Y se muestra mas claro por S.luan, que interpretò esta figura de Christo N. Redeptor, quando dixo, q la causa porque des pues de Christo muerto no le quebraron laspiernas, como a los dos ladrones que con el estavan crucificados, fue por se cumplir la efcritura, que dixo del cordero:Os no comminuetis ex co. Hic agnus eft (di ze S. Hieronymo qui non folu fan guine suo nos redemit, sed, & lanis operuit, vt algentes infidelitate, sua veste calefaceres. Este es el cordeto q no solamente nos redimiò co su sangre, mas tabié nos caléto co su lana, ylibrò delfrio, y del yelo, en geftanamospor lainfidelidad. Quic re pues aqui la ley, q efte cordero fea macho, yno hébra, para enfeñar nos, q no vuo enel cola afeminada niflaca finovirtud, ycoffaciamuiva ronil, como dizelainterlineal. Yma dar, que fueffe devnano, denota el cuplimiento de todas las virtudes, que en Christo fueron perfetas, y acabadas. Mandar, que este corde 10 00

AT1. 5. 1/4.16.

Ioan, 19

D. Hier. lib. 14. in c. 53

Aug. fer 86. de temp. I. Cor. I beneficios, los milagros, y finalmé te su gloriosa Resurrecion, y Ascension, todo esto es para nuestro pronecho, todo para nuestra edificacion.

Trata mas la ley de la manera con que este cordero se ha de comes. Dize que se ha de comer con pan cenceño fin mescla de leuadu ra, que es con pura conciencia, y fin peccado alguno, que esta es la desposicion necessaria para recibir el Sanctilimo Sacramento. Anade más a este pan le chezas amargas, porque quiere que fi algo estaniere en la anima, que no fea puro, lo purifiquemos luego con amargura, y lagrimas de verdadera penirencia. Manda otro fi , que lo comamos cenidas las renes : en lo qual se nosenseña la pureza ycastidad. Lo dicho es del B. Sacto Thomas Comedebaniur (inquit) carnes agni eum azymis panibus, ad significan. dum puram conversationem fideliu, Sumentium corpus Christi, secundu illud. Epulemur in azymis sinceritatis, & veritatis. Lactuca agrestes edebantur in signum panitentia pec catorum que necessaria est juments bus corpus Christi: renes accigendi funt cinqulo castitatis, &c.

Mandar la ley, que se comiesse el cordero con los capatos calçados, y con baculos en las manos, (que es habito, y aparejo de caminantes] denota que los que han de llegarse al dininissimo Sacramento del Altar, no se han de tener por moradores, y vezinos deste mundo, sino por caminates: no por Ciudadanos, sino por peregrinos, que no tienen aqui Ciudad permaneciente, sino buscan lavenidera: que no estan aqui como en su propria morada, sino de prestado, como en

venta. Affi lo dixo San Fablo Non habemus hic manentem Cinitatem. fed futuram inquirimus, etc. La priessa con que la ley mandana, q se comiesse el cordero (supuesto, parecer este precepto cotra la mezura,y grauedad de la templança, y contra el orden de la modeftia) nos conbida a butcar mysterio algunen el, y efte es el feruor , y devocion con que se ha de comer este divino manjar del Santissimo Sacramento, que es vna hambre, y vn entranable desseo de vnirse la anima Christiana con suRedeptor : el quala los hambrientos da bartura verdadera, y llena de bicnes: mas a los t bios, y fastidiosos dexa vazios. Mandaua tanbien la ley, que no quedaffe nada del cordero para otro dia, y que fi algo quedaffe, fueffe echado en el fuego . En esto se nos dà a entender, que fi en los mysterios de Christo, o del Santiffimo Sacramento vuicre alguna cola, que sobrepuje la capacldad de puestro entendimiento: la abraçemos con el amor de la voluntad, y conoz camos, que quato la cola es más incompreher fible, tanto es más digna daquel Senor, que no folo en si mismo, sino tanbien en sus obras es incompre henfible; el qual nos amò tanto, y desseò tanto nuestra salud, que se puzo a hazer por ella cofas, que ex ceden toda la facultad de nuestro entendimiento: por las quales deue fer mucho mas amado, que por aquellas, que auemos alcançado, y comprehendido.

Y para que nada faltasse a la representacion deste mysterio, qui zo la divina sabidoria, que aun en el tiempo vuiesse conueniencia, por que el cordero material mandana

laley

D. Th.
whi sup.
I. Cor. I

0

la ley, que fuelle faccificado en el mes de Nifan, que esparte de nuestro Março, y parte de Abril, porque de ambos toma. Yen este mismo tiempo fue facrificado el verdadero cordero Christo. El figuratiuo era facrificado por la Pascua. Y en la misma padeciò el Señor. Y aun el milmo nombre Phase, que es Pascua, y significa passage: significò la muerte, ypassage de Christo fegun lo dà a entender San Iuan en aquellas palabras. Ante diem festu Pascha sciens Iesus quia venit hora eius vt transeat eius vt transeat ex hoc mundo ad patrem, &c. De más desto, el cordero figurativo era tra hido a los dies dias de la Luna, y a los catorze era facrificado; y de la misma manera Christo en el mismodia decimo de la Luna entrò en Hierusalen Ique fue el Domingo de Ramos )y de ahia finco dias fue facrificado. Veis aqui como en todo dize la figura con el figu-

CAPITVLO XII.

Del camino que Moysen hizo de Egypto para la tier na de promission, en que figuró a Christo, y el camino por dode lleua sus fieles al cielo.

Or quanto en el sacrificio del cordero, que auemos puesto en el capitulo passado entrevino Moyfen como legifla-

dor, ò intimador deste precepto al pueblo:lo reduzimos a suvida, que [legun yuamos diziendo) quafi en todo fue figurativa de los my sterios de Christo. Veamospues en que mas se echa de ver esta representacion. Despues del cordero sa. Deut. 5 crificado, dize la Escritura, que salieron los Ifraelitas de la carcel de Egypto, en que estauan, y esto con gran alegria In brachio Deiexteto. A fuerça de braço de Dios:affi ca bien despues de Christo sacrificado, salicro los padres antiguos de la carcel del Lymbo con grandiffimo regofijo; y aun todo el genero humano, obedeciendo devidame. te a los mandados deste Señor, es libre del cautiverio del demonio. In brachio Dei extento: por el braco de Dios tendido en vna Cruz. Salen los I fraelitas de Egypto cargados de oro, y plata, falen los ho bres de la infidelidad, y del peccado, ornados, yenriquecidos co dones maspreciosos que todo el oro. y plata: porque no folamente fon libres por Christo del peccado. mastanbien se les dà la gracia, y la charidad con todas las demàs virtudes, y dones del Espiritu Santo. que son de inestimable valor.

Entran los Hebreos en el mar vermejo, para paffar por alli a la tierra de promission. Entranlos Christianos en las aguas del baptifmo, y por alli paffan a la tierra de promission celestial. Y que sean las aguas del mar vermejo, figura del baptismo, no av que dudar : es doctrina de San Pablo. Patres (in. quit Inostriomnes sub nube fuerunt, 1. Cor. & omnes in Moyse baptizatt sunt 10. in nube, & in mari. Dizc aqui, que fueron los Israelitas baptizados Exod. en el mar vermejo, por la figura, q 14.

Hh 4

hizo

Pf. 105

Pf. 106

Pf. 107

Pf. 107

Pf. 108

Pf. 108

Pf. 109

Pf.

guno queda.

Despues de ahogados los Egyp cios en la mar, caminaron los Hebreos por el defierto, para la tierra de promission, guiados de dia por vna colona de nuue, y de noche por vna coluna de fuego, q le yua mostrando el camino. De la mis. ma manera despues de somergidos, y ahogados los peccados en las aguas del baptilmo, caminan los Christianos para el cielo, guiados por dos colunas, que le mueltran el camino, que son la fè, y la charidad: porq es la fè a la manera de vna coluna de nuue: coluna, porque sustenta la casa de la Iglefia catholica: y nune, porque carece de cuidencia. Tanbien la charidad es como voa coluna de fuego: coluna, porque fortalece, y robora el animo Christiano: de fuego, por que con su luz, y resplandor le acié de, y alumbra. Caminaron los Hebreos para la tierra de promissio, no por huertos freicos, ni por jardines delectables, fino por vn defierto muy aspero, y inhabitable: affilos Christianos deven caminar para el ciclo, no por gustos, y deleites mundanos, fino por el aspero v estrecho camino de la penitencia, como lo dixo el Redemptor. Arda eft via qua ducit ad vitam.

cia, como lo dixo el Redemptor.

Arcia est via qua ducit ad vitam.

Però, aunque es aspero este camino, no dexa el Señor de prouer có
maná del Cielo a los suyos, que te-

600

0

pla, y ablanda la aspereza del desierto: esto es, que si faltan gustos de la tierra, no faltan los del Cielo: si en el camino se offrecen las aguas amargas de Marà; no falta luego el madero de la Cruz de Christo, que todo lo buelve dulce, y suaue: si haze guierra Amalec, no falta el socorro del Cielo.

Dens.

Sicut aquila prouocans ad volandum pulles suos, & super eos volitas, expandit alas suas & assumpsit eum at g. portauit in humeris suiss: dize el Santo Moyfen; y es como fi dixera: estaua el pueblo de Dios en Egypto, como estan los paxarillos en fu nido, fin plumas, y fin fuercas para bolar mas Dios como vna aguila por medio de los prodigios, que por mi hizo, los prouocò a falir del nido, y a bolar, y estendiendo las alas de su protecion, los facò del Egypto, y los lleuò porel defierto con tan especial cuydado como fi loslleuara a cuestas Desta misma manera estaua todo el genero humano fin fuerças, y como vna aucsita sin plumas para bolar a fu Dios, y falir del nido de los pe cados, en que jazia: però valiole aquella nobiliffima aguila Christo IESVS, tendiendo sus alas, quiero dezir fus braços en vna Cruz. Et aslumpfit eos at g, portanit in humeris suis : puzo el genero humano fobre fus hombros, tomole a cuestas, sacole del nido de sus pecados, para desta manera lo lleuar a la ver dadera tierra de promissió del cielo. Sicut aquila prouocans aduolandi pullos [nos: Prouoca a bolar fus hijuelos con el exemplo de susantiffima vida. Super eos volitans: buela sobre ellos, porque hizo mas q ellos, y padeciò mas que ellos: bue la fobre ellos, porque con su protecio

recion los defiende de fus contra. rios.

Finalmente despues de muchos WHM. 19 peligros paffados, y de muchas viccorias alcançadas de sus enemigos llegan los Hebreos aposser la tier ra de promission: assi tambien despues de muchos peligros paffados, y despues de muchas vezes vencidos, y subjugados, los espirituales enemigos, mundo, diablo, y carne, llegan los Christianos a posfeer la patria celestial. Pero es de notar, que nofae Moyfen el que metio el pueblo enla tierra de promissio, fino losuc,en lo que se de nota, que no pudo la ley Mosayca figurada en Moyfen, meter a los hobres en el Ciclo, fino el fenor lefus, aun en el mismo nombre figurado en lofue. Muriole Moylen antes de palfar el rio Iordan, muriose tambié la ley Mosayca sin poder passar el rio del Baptismo, porque despues, que el señor lesus instituyò este Sacrameto ya no tiene lugar la ley de Moyfen, y fue bien figurado el Baptismo enel rio Iordan, porque en el fue el mismo instituydor del Deut. 34 Baptismo baptizado por san Ioan.

Despues que se murio Moysen, y fue (epulcado no supieron los Ifgaelitas lu lepulchro; afsi tambien despues, que murio su ley no acaba de conocer que esta muerta, y lepultada. Muriose Moyfen, lubente Domino, por mandado de Dios. Meriose tambien su ley por mandado del mismo Dios, como atras nar queda dicho, y assi no ay mas paraque searcsuscitada, pues lesucediò la ley de la gracia en que deecmos vinir para nos falnar. Veys en quantas cofas anemos mostrado la correspondecia, q tuno Moysen. y fu ley con los mysterios, y ley de

Christo? Veys con quanta razon auemos dicho con San Ambrofio, que toda la ley vieja, y toda lafe. rie, y orden de los faccessos, que vuo en sus observadores, fue figura muy al viso de los mysterios de Nueftro Redemptor? Veys con quanta razon dixo San Pablo. Om. nia infigura contingebant illis?

Pues que se pudiera dezir aqui fi quifieramos por menudo ponde. rar las alhayas del Sanctuario que Dios mandò hazer a moyfen? Que le pudiera dezir del arca de la ami stad? del manà, que estuuo dentro della? del propiciatorio, que estaua fobre ella? del pan de la mesa, que llamaua de la propoficoi, del altar del encienço, del caldelero de oro, y del velo, que cubria la Sancta Sanctorum?fin duda todas estas co sas representaron los mysterios de Christo Nuestro Redemptor muy al viuo. Porque a quien pertenece mas llamarle arca de la amistad de Dios, que aquella sagrada humanidad por cuyos merecimientos fuymos reconciliados con el? Que otro manà vuo de mas gusto, ni q mas diferencias de fabores tunieffe, que todo el difeurso de la vida; y muerte del Saluador ? Que otro propiciatorio mas verdadero, que aquel Senor, que por el facrificio de su Passion aplacò, y amansò la vra del Padre, y schaze cada dia propicio a los pecados de los hom bres? Que candelero mas resplan deciente, que aquel que diò luz al mundo, que morana en tinieblas,y sombra de muerte? Que altar mas proprio para ofrecer a Dios el encienço de nuestras oraciones, que la fagrada humanidad defte fenor, por la qual pedimos perdon de pecados, y remedio para todas nucl-

10 fue 6. Q.c.

tras necessidades? Que pan mas Substancial para fustentar las animas en la vida espiritual, que aquel mismo Senor que dize, yo soy pa viuo que decendi del Ciclo, y quié comiere deste pan viuirà para siem pre. Y no menos el velo co que fe cobria el Sanctuario nos reprefen tala fagrada humanidad con que estava encubierta la gloria de la di uinidad. Por donde quandoel Salnador espirò en la Cruz, serasgò este velo de alto abaxo, paraque lo que acaccia en lo figurado, se repre fentaffe tambien en la figura.

CAPITVLO XIII.

Figura del sacrificio de la bezerra bermeja, que Moysen hizo por mandado de Dios.

Ara que concluyamos con las figuras, que vuo de Chrif to en Moyfen, y fu ley: pon drè àqui aqlla figura de la bezerra bermeja, que Dios mandó a Moy? fen fe le facrificaffe; porque aunque en todos los facrificios legales se hallò esta representacion de los mysterios de Christo, y esta era la mayor dignidad que ellos tenian: contodo, porque no se puede tratar de cada vno en particular por fer cola muy prolixa, solamente quiero dezir deste, que fue muy femejanteal sacrificio del Cordero de que tratamos en el capitulo pafsado. Porque aunque debaxo de otras palabras, y ceremonias le co

6

tiene en este lo mismo, q en aquel otro.

Mandó pues Dios a moylen, que Num, 19 dixesse a los hijos de Israel le traygan vna vaca bermeja, la qual fea de edad entera, ni tenga macula alguna, ni aya traydo jugo sobre si, la qual vaca ferà facada fuera de los reales,y facrificada en prefencia de todo el Pueblo por Eleazaro Sacerdote: el qual mojando su dedo en la fangre della, rociarlaha ficte vezes házia las puertas del tabernaculo. Hecho esto quemarseha la vaca de tal manera, que la carne, y la sangre, y aun la piel, y el estiercol della arda, y fe confuma con la llama. Despues de todo esto hecho el Sacerdote que la sacrificò lauarà Su cuerpo, y sus vestiduras: y assi entrarà en los reales, y tenericha por inmundo, hasta la tarde del dia, Assi mismo el que quemò la vaca, lauara fu cuerpo, y fus vefti: duras, y ferá tenido por inmundo hasta el mismo tiempo. Despues vn hombre limpio recogerá las ce nizas de la vaca assi quemada, y po nerlasha fuera de los reales en yn lugar limpissimo, donde estaran guardadas para purificacion de los hijos de Ifrael: para que cayendo en algunas de las inmundicias cor porales de la ley, fiendo rociados con el agua que tocare en esta ceniza, fean purificados y limpios, por que la vaca fue (acrificada por los pecados. Esta es la ley. Veamos su exposicion.

Esta vaca con las condiciones, D. The. que aqui se le ponen dize el B. S. 1. 2. q. Thomas, que es figura de la fagra- 102, art. da humanidad de Christo Nucstro 5. ad 5. Redemptor, la qual es fignificada aqui por nombre de hembra para denotar la flaqueza de la carne, que

vaca nos muestra la sangre de su Passion, o sambien el encendido ardor de la charidad, que le moniò a hazerse hombre, y morir por no forros: la edad perfecta de la vaca representa la exclencia de las virtu des, y obras de Christo, las quales todas fueron perfectissimas. En dezir, que no tenga macula, ni aya craydo jugo nos muestra la pureza daquella fantifsima humanidad,en que no vuo ya mas fombra de culpa, ni seruidumbre de peccado. Es facrificada la vaca fuera de los rea les, porque Christo ania de ser muerto fuera de la Ciudad de Hierusalem, porque no venia a padecer por folo aquel pueblo, fino por todo el mundo. Mandafe entregar a Eleazaro Sacerdote, porq Christo ania de ser entregado a los Sacerdotes en su Passion. Lo que se echa mejor de ver (dize San Augu-D. Aug. ftin) porque no fe mandaua entreq. Super gar a Aron, sino a su successor Elea n. lib. 4. zaro:para mostrar, que en la muerte del Senor anian de entreuenir los Sacerdores fus fuccesfores. Mo ia el Sacerdote el dedo fiete vezes en la sangre del sacrificio roziandola házia la parte del tabernaculo de Dios, por el qual era fignificada la finagoga por dos razones, dize el Angelico Dotor, o para fignificar la condenacion de los Iu dios, que no creyessen segun aque 110. Sanguis eius super nos, & super filios nostros: o para fignificar la pu rificacion de los que creyessen:por que los que deffean alcançar perdon de sus pecados, y juntamente la gracia, y dones del Espiritu Santo con todas las virtudes ( lo q todo se fignifica en el numero sepcenario) deuen presentaral Padre

tap.33.

el Verbo assi vniò: la color de la

Eterno la sangre de Iesu Christo derramada por nuestro remedio, porque ella es el principal eftriho de nuestra esperança: la qual confideracion se deue notar mucho para quando vicremos levantar el Santissimo Sacramento en lamisla.

Dize mas la ley que se queme todala vaca para fignificar la perfeta refignacion con que el Hijo de Dios le ofreciò a su Eterno Padre fin referuar para fi cola alguna, que no pufieffe en sus manos, como el lo dixo en la oracion del huerto. Non mea sed tua volunt as fiat, y otra vez. Descendi de Cælo, non vt faeiam voluntatem meam, fed eins qui misit me. El mismo fanto Thomas dize, que en este quemarse toda la vaca le nos enfeña averse de enten der espiriualmente estas cosas en quanto fignificadoras de los myste rios de Christo, porque por la piel, y carne se denotan las operaciones exteriores de Nuestro Redem ptor:por la fangre la interior virtud por donde verificò sus obras exteriores, por el fimo,o excreme tos de la misma vaca, que tambié fe mandavan quemar, fe denotan las agonias, la fed, hambre, y todos los demas trabajos, y miserias, que por nosotros passò. Las cenizas desta vaca assiquemada se guar dan en lugar limpissimo paraque la agua que tocare en ellas reciba vin tud para purificar. En esto se nos representa, que los meritos de la Passion de Christo estan depositados en la Iglefia Catholica para dar virtud al aguadel fanto Baptifmo, y a todos los otros Sacramen tos con que nos purificamos, no de las inmundicias corporales, y lega les, como los de la finagoga, fino de las verdaderas inmúdicias de nue ftros pecados. Pero

cha confideració, y es que los que fucron ministros , y entendieron en la quema . y facrificio de la va. ca, tienen obligacion de lauarfe, y quedan suzios hasta la tar de. Pues digo assi. Que razon ay paraque los que fueron ministros de la limpieza ayan de quedar contaminados, y fuzios ? Quien no vec estar aqui algun mysterio encerrado?El mysterio es (dize la interlineal) q fe nos muestra aqui el pecado de los Pontifices, y Sacerdotes, que procuraron la muerre de Christo, los quales, fi bien es verdad, que para fi caufaron la muerce, y para si causaron el dano, y para si fue ron ministres de la condenacion: pero para los fieles fueron miniftros de la vida: ellos cometieron el pecado, con el qual se negociò para nofotros nueeftro remedio. Mas efto hafta quado? dize la ley. que hasta la tarde : esto es hasta el fin del mundo (dize la misma interlineal) quando entrando la pleni tud de las gentes en la Iglefia, como dixo San Pablo, entre tambié el Pueblo Ifraelitico con ellas, y assi sea purificado, y saluo. Assi lo Aug. de explica tambien San Augustin por cose dist estas palabras. Ad vesperam Sacer dos intrat, quia infidelis populus, qui víg, ad vesperam, idest finem mundi

Pero vna cola ay aqui de mu-

3. cap. Aquam extramandata vita, velut extra ca-

Glof.in.

terl.

di,quasi in castra reuertetur. Otro mysterio nos queda por explicar en este facrificio. Mandana la ley, que en aquella llama, en que fuelle quemada esta vaca se echasse vn palo de Cedro,y vn poco de hylopo, y grana dos vezes te

strapositus est , prauis operibus co.

maculatus: aqua baptismi, & pænitentia lotus ad cognitionem in fine mun

nida, Quienno ve auer aqui mucho que considerar, mas de lo que la letra pide'? Dize pues San Augustin, que el quemar de la vaca fignifica el mysterio de la Referrec cion, porque la naturaleza del fuego es mouerfe házia riba, y tambié conuertir en si aquello que se quema! en que se denota la reunio del cuerpo, y anima del Señor, que se hizo en la Refurreccion. El Cedro cchado en el fuego, en que la yaca se quemaua, significa la esperança, por su altitud, por quanto por esta virtud habitamos firmemente con el coraçon en los Cielos. El hyfopoes la Fé, porque el hysopo es vna verua pequeña, y tiene fu rayz en la piedra : assi la tiene la Fè en aquella piedra de que hablò San Pablo. Petra autem era Christus: La pequeñez del hyfopo puede de notar la menoridad de la Fè comparada con la vision beatifica, que le responde, enrazon de ser la Fè obscura, y la sciencia beatifica enidente. La grana es la charidad, y feruorde espiritu por la color, que tiene vermeja, y como de fuego. Dize pues S. Augustin, que echarfe cedro, hyfopo, y grana en el fue go, nos muestra que auemos de co lebrar los mysterios de la Passion, y Referreccion de Christo con efcas tres virtudes, Fè, Elperança, y Amor. Dios nos las de, Amen.

CAPITVLO XIII.

Ponese otras figuras de Iue zes, y reyes.

Ntre los Iuczes fue San-fon figura en muchas cofas de Christo Nucstro Rede. Sanson,

D. Ang.

d. fupe

2 616 0

cap.33.

Aug. lib

4.99. in

Num.

ptor:

## y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib.6. cap. 14.

porque Sanson primeramente se cafo con vna muger estrangera de linage de los Philisteos contra la forma de la ley: y Christo tomó por Esposa la Iglesia recogida del linage de los Gentiles. Sanfon matò vn leon,y Christo destruyò el poder del leon infernal, que es el diablo, de quié dize S. Pedro, que Tanquam leo rugiens circuit quares, I. Petri quem deuores. Sanson hallo en la boca del leon, que matò, vn panal de miel, de que el comiò con mucho gusto: y Christo sacò de la bo ca deste enemigo toda aquella gloriofa compañia de los Santos Padres, que estauan detenidos en su reyno, cuya libertad, y descanso fue para el cosa dulcissima mas que la miel. Sanfon leuantole a la media noche, tomò las puertas de la Ciudad de Gaza, y pusolas en la cumbre de vn monte: y Christo lenantandose a la media noche del fepulchro, y quebrando las puergas del infierno, de ay a los 40. dias fubio en cuerpo, y anima gloriofo a lo mas alto del Ciclo. Finalmete Sanfon mato mas enemigos muriendo, que viuiendo: y Christoco fu muerte mato nuestra muerte, y destruyó el poder de los Principes deste mundo, que son nnestros verdaderos enemigos. Todo lo susodi D. Chril cho es del B.S. Iuan Chryloftomo bom. 4. exponiendo aquella authoridad. exvarijs Quoniam Nazaraus vocabitur: Doin Math. de dize mas lo figuiente. Dictus est Samfon Nazaraus vir potens in (pi. vituroboris, in virtute, fed in typo; cuius gesta si consideremus, in co quog, exempla Domini prafigurata cognoscimus. Ille septem crines habuit buic septi formis spiritusest illi. Omnie virtus in capite fuit, buic one.

pror:dize San Iuan Chryfostomo:

nis virtus in Deo est, quia caput shrifti Deus cit, in ille virtus obfen 1. Cor. I ra,in hoc celata dininitas, &c. Dizcpos aqui el Santo Dotor tambien el mysterio de tener Sanson la fore taleza en su cabega escondida en que se significò como el poder de Christo nacia de su divinidad, que estana escondida, porque (como di ze San Pablo) la cabeça de Chriftoes Dios; y que los siete cabe. llos de Sanfon fignificauan los fiete dones del Espiritu Santo, que tuuo Christo en grado perfectissimo, como lo dixo Elayas. Requiescet super eum spiritus Do. mini, spiritus sapientia, & intellectus, spiritus confilij, & fortitudinis, &c. Veale tambien San D Greg. Gregorio Papa fobre esta figura, D. Amb. enel libro 29. de sus morales cap. 7. y San Ambrosio en el libro I. de Spiritu Santo en el prologo. Vxor(inquit) Samsonis aufertur, 60 ideo vulpes incendunt manipulos alienigenarum, eos enim, qui aduersus divina Sacramenta contendut, decipere sua consweuis affutia. Esto es: no pueden dexar de quedar frustrados en sus intentos todos aquellos que quificren quitar a Christo su Esposa la Iglesia. Y mas arriba ania dicho, que assi como Dalila fue la que descubrio el enigma, assi de la boca de la Yglefia ( figurada en Dalila ) fe deue esperar el conocimiento de las verdades, que pertenecen a nucftea faluacion. Defta figura tra ta tambien San Augustin en vn ser D. Aug.

Gedeon (que fue otro Inez del Pueblo) cabien fue en muchas cosas figura de Christo, como se pue- Aug. fer de ver en el mismo San Augustin 108. de cnotro fermon,y en San Bernardo temp,

fer. LC7.

Ii

en la Homilia 2. Super misus est. Primeramente aquelfactificio.que ofrecio sobre vna piedra, la qual tocada por vn Angelcon vna vara, echô de si fuego, que consumiò el cabrito que ofrecia: fue muy vi ua representacion de lo que passò en Christo Nuestro Redempror. Palabras de San Augustin. Qued Angelus virga sua tetigit petram & exijt ignis, & consumpsit hadum illum, Crux tetigit Christum, & de petra (qua erat Christus) ignis exijt charitatis, qui bumani gene. ris peccata confumpfit. Quiere dezir- La vara con con que el Angel tocò la piedra, de que saliò fuego, qabrazò el cabrito fignifica la Cruz, que tocò en Chrifto, de quien saliò el fuego de la charidad, que confumio los pecados del mundo, los quales (como el mismo Santo dize alli) se significaron en la carne del cabrito, y en aquel caldo, q sobre el se echò. Caro, inquit, hadi ad culpam facti refertur, ins ad illecebras cupidita-

Pues la vitoria, que Christo alcançó del mundo, que conquistò con vnos pocos, y pobres pefcadores, que mas claramente le podia representar, que en la vitoria, que Gedeon alcançò del exercito poderofissimo de los Madianitas? Gedeon fue llamado l'erobaal, que es lo milmo, que fuerte contraBaal por q deshizo el altar deste idolo: en lo que tambié figurò aChristo, que deshizo, y destruyò en el mundo la idolatria. Pero de q manera? Assi como Gedeo con vnos pocos foldados, que escogio entre todo el exercito repudiado a los demas por couardes: venciò a los Madianitas, assi Christof dize Niculao de Ly-

ra)repudiado aquellos, que son inu Nicol. de tiles para la batalla por ser timidos, Lyra.

y muy fedientos de las cofas defte mundo, escogiò aquellos que vià constantes contra el temor mudano, y despreciadores de las horas: y estos vencen quebrando sus cantaros, esto es sus cuerpos co mortificació, co lenantar la voz al Ciclo por la oracion: y juntamente co el son de las tropetas, que es co la fer, viente predicacion. Mas esto copite atodos los predicadores del Eua gelio, tiene pero especial lugar en los Apostoles, y martyres, q figuio ron a Christo mas de cerca oyédo aquella su voz. Quod me facere vi. deritis hot facite. Hazedlo que mo vieredes hazer. Gedeon quebrô fu cantaro, y leuantò fu voz, mostrando su luz, y Christo figurado en el confintió, que le quebrassen el vaso santissimo de su cuerpo, mostrando con esto la luz, y fuego de su inmensa charidad: y esto mismo exemplo figuieron sus Difcipulos.

Entre los Reyes del Pueblo Ho breo, vuo tabien muchos q representaron los mysterios de Christo. De todos ellos Danid fue figura mas al viuò: especialmete en aglla gra vitoria q de Golias alcaçò esta do este Gigatazo armado de muchas armas, no lleuado el Sato pastorcillo mas, q vn palo en las manos, y finco piedras co q le vécio: y del milmo tomò la espada con q lo cortò la cabeça. Desta misma ma nera Christo N. Redéptor co el ba culo de su Cruz: y finco llagas q en ella recibio, derribò, y postró por tierra al principe del mudo el Demonio echadolefuera del Yassico mo Dauid con la misma espada del gigate le cortò la cabeça: affi Chri fto

Ind. 7.

0

6550

6

\$ \$\$ m.

# y destierro de ignorancias Iudaicas. Lib. 6. cap. 14. 375

stocon la muerte, que nosvino por el pecado; destruyò al milmo peca do. Demas desto, assi como Dauid despues de grades, y graves persecu ciones q padeciò por odio, y embidia de Saul, vino a reynar co gran prosperidad : alsi Christo despues de las grades persecuciones, q en la primitina Iglesia padeciò con la muerte de tatos martyres, vino finalméte a (er adorado, y reconocido por Dios verdadero de lus milmosperfiguidores. Y fue esto de tal manera por losq primero perfiguia a Christo por amor de sus Idolos, despues vinieron a persiguir à sus Idolos por amor de Christo. David fué amparo de los hobres q estaua cargados de deudas, y vivia angustiados, y co grades amarguras de coraço. Y Christo llama a todoslos affligidos co la carga de sus deudas y pecados para les dar perdo, y tofrigerio, diziedo. Venite ad me ones qui laboratis, & oneratiestis, & ega reficiavos. Dauid taniedo en su viguela desmenuya el trabajo q padeciaSaul quado era vexado del fpiritumaligno. Y Christotédido en el madero de la Cruz, como las cu erdas en la viguela, es alivio, y confuelo de todos los q so tetados del enemigo. Lloró David amargamete la muerte de Saul fu enemigo: y elSalvador llorò tabie el pecado, v castigo de los que crucificaro, y esto entato grado, q la primera pala. bra q hablò en la Cruz, fue para pe dir perdo para ellos. David fue tabié perfiguido porlu proprio hijo q quizo quitarle lavidacy Christopor Judas uno de los de su collegio, a. quine tenia amor, mas que de bijo. Answered p obverto

D. Prof. Oygamos al B.S. Prospero, coper. de mo acomoda los hechos de Dauid

a los de Christo. David ille [inquit] quod dicitur manu fortis, paruus licet in fratribus, unctionis regia facra meta suscepit : pastor sane outu vt no Hru fignares pastore onclu christum P. D. C. Dominii quidicitego su pastor bonus. Eripuisse se pradam exore leonis Dauid fatetur: & noster manu fortis de ore leonis diaboli, & Petrum negan. tem & latronem eripuit confitente. Suaui sono citharizans David non tantum animalium mulcebatauditus, quantumetiam in ipfo faule vexatio nem mali spiritus temperabat. Si nostri manu fortis Christi Domini Ci. tharā respicius personantem, quā ligno crucis, carnis, mebrorum g, suorum chordis apratam, pleetro dum tangit; Sancli Spiritus omne animal reples benedictione, ipfum quog, diabolum fugauit de cordibus intmicoru. pro quibus orans in cruce fuauem illum sonum protulit dicens pater ignasce illis, &c. David leonem, & vrfum occidit, & Christus conculcauit leonem, & draconem: tenuit David Saulis arma, quinque sibi lapides leues eligens de torrente, fundibula ma nu capta; mon in specieregis regem, sed magnum hostem parum pastor ex pugnat. Ita noster pastor Christus fapientia huius mudi tanqua illa arma reijeies, inquing, lapidibus stulta mu di elegit, quibus cofuderet fortia.Om nis etenim ille terribilis ambitus (16perbi, uno ietu lapidis fronte percuf-Sus postratus est, suog, gladio dignofcitur efferruncatus: exquing enim l's bris legis vnus lapis pradiclus fundibula carnis locutus, manu forti ex. pressus tota superbiam diaboli elifit. suoque peremit gladio du morte mor te, occidit, innidia enim diaboli mors introijt in orbe terraiu: hac suscepit postorille bonusqui pro suis animapo Juit ut sua morte diabolu debellaret. Desta

fienibus & pradi dionib. 25.0 Jegg. Ioan. 10

では大

promit-

Desta manera va el lanto aplicando lo mas de la vida defte fanto Rey en la forma, que auemos dicho imitando a su Macstro San D. Aug. Augustin, con grandissima elegan fer. I. in cia. Donde trac cambien a Salomo Plal. 33. por figura del mismo Christo en la sentencia que diò para entregar el hijo viuo, a vna de las dos malas mugeres, que sobre el pleiteauan. Dode la falsa madre, que pedia par te del niño, dize fer figura delas co gregaciones de Hereges, q no quie ren a Christo entero : esto es, que no recibentoda fu dottina. Aunq elAbbadGuarrico en la sed con q esta mala muger aperecia la muerte delinfante, colidera el odio de la Sinagoga contra Christo, y la caridad de la Iglefia con que ofrecea la mifma Sinagoga a Christo viuo, y entero: diziendo: Date illi infantem viuum. En la Reyna de Sabá, que vino de lexos a oyr la fabiduria de Salomon confidera el milmo San Prospero a la gentili. dad que vino bulcar a Christo y su dotrina. Y la division que en tiempo de Roboan hijo de Salomon fe hizoen los doze Tribus, dize fignificar la division que en la Iglesia hazen los Hereges, y Sifmaticos. Veafe efte Santo en todo el tratado de promissionibus, & predictionibus. per bi vino illa landa from e percol-

for postrains of flood, gladio is not-CAPITVLO XV.

Figuras que precedieron en los Prophetas.

N la historia de nuestros Sa tos Profetas Elias, y Elie

seo, tenemos algunas cosas que firuen para el intéto. DeBlias dize la Sagrada Eferitura, que hizo vo folenne facrificio en hora de Dios, y para desterrar el culto de Baak del mundo, en ocafion de voa gran de habre que en clauia. Hizo pues vn altar de doze piedras, mandò echar aguatres vezes fobre el facri ficio: y poniendose por medianero entre Dios y el Pueblo, inuocó el fauor de su dinina Magestad. Cayò luego fuego del Cielo, que abrazo el facrificio. Y no podiendo los Sa cerdotes de Baal hazer otro tanto quedaron confusos, auergonçados, y finalmente muertos. Esta figura aplica San Prospero por estas pala bras. Elias que fuerant diuinitus im perata.coram Rege, & populo per my Hicumillud facrificium vespertinu. innem calitus impetrando, perfecit: quo nofter per figuram vitulus immolatus Sacerdotes omnes idolatria, ficut Elias, cum ifto errore Baal fimul'extinxit, replens terram gratia plunia, qua fames fidelis anima repellatur. Dizenos aqui, que este lacrificio fue figura del que Chrifto hizo en la Cruz, y que con el defterrò la idolatria, y falfos Sa cerdo tes del mundo: y llenò la tierra de abundancia de agua, que es su gra cia, con que latisfizo la sed que ania della en los mortales. Theodo reto dize que mandar tres vezes echar agua, fue por houra del mysterio de la Santissima Trinidad. El fuego denota aquel que vino el Senor fembrar en la tierra, a faber fu divino amor, como el to dixo. Ignem veni mittere in terra, & quid volo nifi vt ardeat? El alcar q estava destruydo, q Elias adereçò co do ze piedras. Curanit altare Dui, &c. di zeRabano, fue el coraçon humano

D. Prof. wbi sup.

Jamese altar

0

altar en que se offrece a Dios el acgradable facrificio del espiritu cotrito fegun aquello Sacrificium Deo - (pinitus contribulatus; corcontritum, & bumiliatum Deus non despictes. Effe altar pues purificò el Senor. y el numero de doze piedras, figni ficala vida apostolica, y perfeta, co que quiere fer adotado en el altar de nueltro coraçon.

Del Santo Propheta Elifeo, di-4. Reg. ze la Escritura fagrada que refuscitò vo nino della manera. Muriendole a vna huespeda deste Santo vn folo hijo, que por oraciones del milmo propheta auta alcançado, corriò luego a gran priessa a chere yendo que que pavia fido poderofo para darle aquel bien, lo ferià tanbien para restituirselo despues de muerto. Viendo pues el Santo la muger proftrada a fus pies, compadecido de su angustia diò su baculo a Giezi criado suyo, mandandole que fueffe a gran prieffa, ypufielle aquel baculo fobre el niño muerto. Hecho esto, boluió el cria do fin auer refucitado el niño. No pudo entonces el propheta monido de su caridad dexar de ir: y en. trando donde estava el niño cerrò la puerta, è hizo su oracion. y subiendo luego a la cama del muerto, tendiosesobre el, y puso su boca fobre la boca del, sus ojos sobre los ojos delilo mismo hizo sobre lospies, y manos. Y como el cuerpo era pequeño, y el propheta mayor, encogiole para compaffarfe, vproporcionarfe con el muerro. Desta manera vino a calentarse la carne del difunto. Luego decendiendo de la cama diò vn passeo por aquella casa de vna parte a otra, y boluiò asubirse sobre la misma cama, y tenderse como dantes sobre

el milmo muerto. El qual bocezado ficte vezes abriò los ojos, y re-Pacs que remedio? lo que ojiolul

Todo esto no puede dexar de caufar gran admiracion, yreuerencia, pues claramente le echa de ver que tantas ceremonias, y tan extraordinarias, forçadamente ha de fignificar alguna cola. Oygamos pues, lo que dize Rabano a este propesito. Dum dominus per Mayfen legem dedit, quasi per puerum virgam misit. Sed puer per virgam, i deft terrore legis mortuum suf Hebr. 7. citare non valuit, quia lex neminem ad perfectum duxit, Iple per le veniens (uper cadauer sternitur, quia en in forma Dei effet, semet ip sum exinaniuit formam ferni accipiens. Huc & illuc de ambulat, quia, & Iudeos, & gentes ad aterna perfidem vocat. Super mortuum Septies in pirat, quia per aspersionem diuini numiis, gra tiam Septiformis Spiritus in peccati morte incentibus aspirat: moxque is, quem terroris virga (uscitare non potuit, per amoris spiritum puer ad vitam redyt. .... s 53 80 807 95 01

Este nino muerto, significana al genero humano sentenciado a muerte, y muerto en todo genero de pecados: para cuyo remedio embio Diosa lu criado Moysen. como otro Elisco a Giezi con la vara en su mano: esto es, poniendo ante los ojos de los hombres las amenazas de su justitia, para q por temor los a partaffe de pecar. como lo dixo el milmo Moylen. quando dió la ley en el Sinay, dandoles la razon, porque Dios ania baxado ally con tan gran estruedo a.f. para atemorifarlos, y perfuadir les por este camino de temor, que dexasse de pecar. Y en este tino iva las leves gles pufo. Mas nada defto

bastò Ii 3

Rabans

balto para hazerle guardar los preceptos, ni para les abrir los ojos. Pues que remedio? lo que no pudo acabar el fierno con futemor acabó el Señor con la grandeza de Tu amor : lo que no acabo la jufticia, acabò la mifericordia. Lo que no hizieron los açotes, hizieron los beneficios : y particularmente aquel mayor de todos los benefi. cios, que fue hazerse Dios hombre, hazerfe el grande pequeño: hazerse el que era Dios semejante en todas las cofas a los hobres, quitado a parte el pecado. Lo qual nos representa auerse encogido el Propheta fobre el niño muerto: con lo que se caientò la carne del muerto. Y no es otra cofa, calen. carfe la carne del muerto, fino que confiderando los hombres la gran charidad que el Señor del mundo mostrò en esta obra. no pudieron dexar de encenderfe en amor de quien afsi los supo amar. Y desta manera los remedio, y los refucito.

El paffear por la cafa del muerto de vna parte a otra, nos mueftra el discurso de la vida de Nuestro Redemptor, ytodos los caminos que anduno para predicar a los ho bres, y les enfenar fu fanta doctrina, El poner otro fi el Propheta la boca, ojos, y manos fobrelas del nino para calentar fu carne nos muestra, que por la participacion, y comunicacion de la gracia, y me ritos de Christo, somos sanctifica dos, y restituydos de muerte a vida. Y aquel boluer a tenderfe fobre el difunto, muestra la dificul. tad de la obra: pues a folo Dios era possible, y a folo el conuenia reparar lu criatura. Lo que muc-Aran aquellos bocejos, que parece nos estan trayendo a la memoria

aquel spiraculum vita, de nueftro Gen. I. Padre Adan. Y que a quien diò la vida natural connenia darla fobre natural. Tambien podemos dezis o los fiete bocejos del nifio muerto fignifican la confession de todos nuestros pecados por donde los hombres vienen a refucitar de muerte avida, por razon de la vie tud que en este Sacramento le comunica por los meriros de Christo A. Redemptor: acla Election all Lies, 22.

Demos fina efte libro con la figura de lonas, que entre les mas Prophetas por nucua manera figu rò la muerto, y refurrecion del Sal uador, como el milmo lo eixo por eftas palabras. Sicut fuit Ionas in Matt, 12 ventre ceti tribus diebus, & tribus noctibus sicerit filius hominis in cor de terra tribus diebus, & tribus nos tibus. Confideremos en esta figura como Ionas fue embiado a la gran ciudad de Niniue a predicar, que su destruycion seria dentro de quarenta dias. Y Christo fue por al Padre Eterno embiado a la gran ciudad deste mundo a predicar dia de salud, y tambien de juyzie. Porque lo vno, y lo otro predica el Euangelio. Ionas pidiò a los na uegantes que lo hechassen en la mar , paraque muriendo el fe falmassen ellos. Y Christo voluntariamente se ofrecio a la muerte, para que por el merito della escapasfemos todos de la muerte, y gozassemos la vida eterna. Dixo Ionas estando enel vientre de la Vallena, vnas palabras muy femejan tes a las de Christo en le Passion. Dize pues Ionas, proiecisti me in Iona 2. profundum in corde maris, & flumen circundedit me. Omnes gurgites tui, & fluctus tai super me transierunt. Et ego dixi: Absectus fum in conf.

pectu

pedu oculorum tuorum: Et: Circude derunt me aqua v (g, ad animam, aby fus vallauit me: pelagus operuit ca put meum. Con otras femejantes palabras habbla Christo en fu Paffion con la Padre Eterno, Dizien. dole piadofas quexas de fu defamparo, quando fe viò entre tantos golfos, y ondas de tormétos. Dios mio Dios mio, paraque me defemparafte ? y por Danid en figuralu. Pfal.680 ya. Saluum me fac Deus, quoniam intraucrunt aque v (4, ad animam meam. Infixus sum in lime profundi, & nonest substantia, veni in alti. Budinem maris, & tempestas demer. fit me, erc. Echado lonas en la mar fubitamente cessò la tormenta, y ofrecido Christo a la muerte por los pecados del mundo: cesso todo him cl furor que la divina justicia temiaconcibido contra los pecado. res. El pece recibio a Ionas, y no le comio, y teniendo el vientre le no de manjar padecia habre. Quie pues es este, que en las gargantas de la bestia hambrienta puede ser recibido y no comido? Este es nuestro clementissimoSaluador a quieu pudo matar la muerte, mas no le pudo tener en su reyno: an ces con fu muerte matò la muerte que a nadic perdonaua fegun aque Ofea 13. lo de Ofeas. Ero mors tua o mors. Ifa. 25. Y Efayas: Pracipitabit mortem in sempiternum.

> CONCLVSION deste libro.

> Con apostrophe a los Hebreos.

Stas fon las figuras que elcogi entre la gran multitud

que ay dellas para ornar, autorizar, y mas amplamente provar lo q en estaDemonstracioEuagelica, y par ticularmente en el quinto libro, prouamos por el fentido literal de la Sagrada Eferitura. Donde se pue de bien facar con quanta razon di xo Dios por Ofeas. Ego visionem multiplicani, o in manu Prophetaru Ofea 12] assimilarus sum. Esto es (como dize San Hieronymo) que non uno D. Hier. modo, sed multis generibus prophetia ventura monstrauit Deus : a saber que hablo por profecias, y por figuras de varias maneras. A si mas se collige, con quanta razon dixo San Pablo fer la ley vieja vna som Ad Colo bra de la nueva : que inquit, funt sens ,2. umbra futurorum, Corpus aute Chri & ad Hi. Demanera, que assi como la Heb. 10. sombra representa el cuerpo, y muestra de algun modo qual sea, aunque no muy clara y expressa. mente, fino con obscuridad: alsi la ley vieja, y los hechos, y obras de los que en ella viuieron nos muestran los delineamentos de Christo, y de su ley: mas de cal manera, q es menester fauor especial del dinino espiritu, para cono cer estas verdades:por dode Chri stoNuestroRedemptor, dize S. Lu cas, q abriô el fentido, y el entendi Lac. 24 miento a los Discipulos para entê der las escrituras. Aperuit illis sen. fum, vt intelligerent scripturas, &c. Et incipiens a Moyse, & omnibus Pro phetis in terpretabatur illis in omni. bus scripturis, que de ipsoerant. Y a los Hebreos dize el Santo Apostol. V mbram enim habens lex futu. vorum bonorum non ipsam imaginë verum, &c. Dize que es la ley vieja fombra, mas no imagen de la lev nucua. Porque la imagen represen ta claramente la cofa : la sombra li4

adPauli 13.

As obl

no tanto. Por donde hermanos Hebreos yo os dire aora voa cofa D. Hier, con San Hieronymo. Totum quod legimus in dininis literis nitet quide nu Epift. & fulget etiam in cortice Jed dol. eins in medulla est: qui edere vult nucleum frangat nucem, Esto es que supuelto que en la Sagrada Escritura ay medula, y cafcara, ay fentido interior, y espiritual, y ay sentido exterior ( digamos afsi) que es como cafcara:para gozardes la dul çura de aquel es menester desmenuzar cfta, y pedir con Davida Dios: Reuela oculos meos & confi. Pf. 118. derabo mirabilia de lege tua, que a no hazerlo afsi no hallareys en mu chas colas de vuestra ley, mirabilia fino puerilia, quiero dezir cofas in dignas de la Magestad y grandeza de Dios, fino se consideran espiritualmente. Miradlo que dize D. Aug. el gran Augustin. Dice illerum bolib. 22. minum(veteris feilicet testamenti) cotrafau non tantum lingnam, fedetiam viftuc. 24. tam fuise propheticam. Fue prophe tica la lengua. y fue prophetica la vida de los que vinieron en el te-

manera, in comence flee favor stpe-

coopered strictor pind tob fair

cerchis verdaderpor do le Chei

stamento vicjo. Y pues vistes las prophecias de la lengua en el libro passado. Considerad bien las prophecias de las vidas en este presente: que assi os lo aconseja y manda el Señor lesus, y vuestro Messias por San luan. Scrutamini feripti. ras: quia vos putatis in ipsis vitam aternam habere & illa funt, que te. Ioan. 5. stimonium perhibent de me. Escudrinad bien las Escrituras, y no os ItaVido contenteys cola fobre haz dellas. vin Pri-Este Sener, de quié el mismo San masius. Inan dize, que solamente fue po- Beda & derofo para abrir aquel libro fella alij. do conficte sellos (que es la escri. Psa. 118 tura divina) os quite los impedi. D. Hila. mientos que teneys para entender inpro lola. Y el que tiene la llane de David, go Pfaly de los mas Prophetas por su infi moru cla nita miscricordia quiera abriros ne Danid las puertas, digo los fentidos, para ideft pfal que digays con el mismo David. moru eio Declaratio sermonum tuorum illumi ac catero nat, & intellectum dat paruulis ruprophe El finalmente os de su taruintel

gracia, y su gloria de ligit.

Amen. h v olidios

nuclico ciomontificación dadoca

note percentage in revertida

ZOTA TIBRO

Ifa. 25. Yabbya



CONTROLLE CONTRO

### LIBRO

# SEPTIMOEN

# QVE SE MVESTRA COMO

DIOS PROMETIO DE DAR AL MVN

DO TODO NVEVO TESTAMENTO

nucua ley, nucuos Sacramentos, y nucuo modo de factificio, y juntamente de abrogar las ceremonias de la ley vieja, y sus sacrificios.

## PREFACION.



Espues de tratarmos en los dos libros precedentes de las profe cias, y figurastocantes

to arau har the constant

la vida, ymuerte con los mysterios gloriofos de Christo nuestro Redemptor figuele tratar del en qua to legislador de la ley de gracia, y Anthor del pueso testamento, y derrogador del vicio. Donde tanbien pondremos las conucniécias que entre si tienen los dos testame cos, y juntamente las grandes ventajas ly prerogatinas que tiene la ley de Christo, y fu testamento nucuo sobre la ley de Moyfen, y fobre el viejo celtamento. Trataremos alli mas de la fegunda venida de Christo al mundo a juzgara le. Y finalmente daremos finatoda esta obra con varios exemplos

de Hebreos, que dexada fu ceguedad abraçaron la religion catholica, en orden a prouocar con efto los que viuen oy a que hagan lo Como for end, no on a complim lay on calvias de piedra, como rel

#### orcaila que dia mayfon, fino en ci CAPITILO I

Ponese una profecia de Ie remias, en la qual por palabras clarissimas prometio Dios el nueuo testameto, y la ley Euangelica. v compale Done Calagino, v

cos con varios lugares de La

Nel capitulo 31. de Ieremias, tenemos vna profecia, que bion mirada, y fin Ier. 31. passion haze a los Iudios muy culpables en no recibir el nucuo testa mento de Nuestro Señor IESV Christo. Las palabras del Santo Profeta fon las figuientes. Ecce dies veniunt, dicit Dominus, & disponam domni Ifrael, & domni Indatestamentum nouum, non secundum testa mentum, quod feci patribus eorum in die qua apprehendi manum eorum. vreducerem eos de terra Ægypti. Por estas palabras vertieron los fetenta y dos luterpretes efte lugar. Donde no tienen que dezir a el los Hebreos, fino cruzar las ma nos,y confessar que Dios Nuestro Senor prometio aqui de dar nucuo testamento, y la ley Euangelica al mundo. Que tienes que dezira estas palabras, ò ciego ludio. Te; Stamentum nonum, non ficut testamentum vetus:vn testamento nueuo : que no es como el testamento viejo: y las diferencias adelante las pondremos. Y el fanto Profeta las empieça luego a poner- Dabo, inquit, legem meam in vi ceribus co. rum & in corde corum feribam cam. Como fi dixera, no cicripirey mi ley en tablas de piedea, como escreui la que di a moyfen, fino en el coraçon. Mas desto diremos ade. lante.

Ni tiene que replicar el Hebreo con dezir, que en nuestra Vulgara estan las palabras pactum, y fædus, en lugat de testamentum, en este lu gar deleremias, que todo esvna co fa, porque en la rayz del Hebreo està la palabra Berith, que eslo mifmo que testamentum, pattum fædus,

6

Gal. lib. & lex: como lo nota Galatino, y 10 ca. 1. lo prueua con varios lugares de la Escritura: y lomismo tieno Lyra fobre este lugar. Mas paraque es canfarnos con mas prueua? pues el

B. San Pablo nos quitò esta duda con vlat de la palabra teffamentu. Ad Heb. Y vertio alsi. Consummabo super . domum I frael, & Super domum Inda testamenium nouum non secundum testamentum, quod feci patribus eorum. Gc. Y va argumentando el milmo San Pablo afsi. Dicendo antem nouum, veteranit prins: quod am sem antiquatur, & fenefeit, propein teritum eft, mirad dize: que quando Ieremias dixo, testamentum no num, ya nos dixo tambien en esta palabra, que el yiejo se auia de abrogar, no folamente por razon de que siempre el postrero testamé to deroga el primero: mas tambié, porque en diziendo que el primero es viejo, claro es, que no està lexos de la muerte, pues las colas vie jas po duran mucho.

Dize mas el fanto Apostol. Vbi testamentum est, mors necesse Hcb. 9. est intercedat testatoris, &c. alioqui nondum valet, dum viuit, qui testa. tus est. Y es dezir, que el testamen ro solamente con la muerte se confirma. Y con la muerte de Christo fue confirmado fu nuevo testameto, assi como con la muerte de los animales, que lo representavan en quato figuras fuyas, fe confirmana el testamento viejo. Y de que el te stamento nucuo se confirmasse co la muerte de Christo, el mismo Christo lo dixo. Hicest (inquit) fand quis meus noui testamenti: como fi dixera: esta es la langre con que mi nucuo testamento se confirmas en el qual hago herederos a los ho breside los bienes eternos. opour

Pero que la muerte de los animales confirmatie el testamento vicjo en figura ( fupuesto que Dios fiendo el testador no mor ria) dixolo el mismo San Pablo des

Heb.9.

bile

pues de dezir que, non valettesta. mentum dum vinit, qui testatus est, anade luego. Vnde nec primum, qui dem (scilicet testamentum) fine fan guine dedicatum est: lecto enim om . ni mandato à Moyse vniuerso populo accipies fanguinem vitulorum, & bircorum cum aqua & lana coccinea, & hysopo: ipsum quoque li. brum, & omnem populum aspersit di cens, hic sanguis testamenti, quod mandauit ad vos Deus ; etiam taber naculum, & omnia vasa ministerij sanguine similiter aspersit, & omnia pene in sanguine secundum legem mu dantur & sine Sanguinis effusique non sis remisio. Esto es lo que yua. mos diziendo, que la muerte de los animales confirmaua el viejo testamento:y fin efusion de sangre no auia remision e que todo esto dezia respeto a la sangre de Christo derramada, por cuya virtud fe nos perdonan nuestros pecados. Theodo. Theodorcto dize tambien aqui, quia natura Dinina est immortalis per hostiarum sanguinem impleuit Deus mortis figuram, & testamen. sumconfirmauit. Quiere dezit que por (er inmortal la naturaleza diuina, ordenò Dios que muriessen los animales antiguamente en los facrificios que el mandana se hizieffen en quato el no fe hazia hobre para morir: y co aquellas muer res confirmaua su viejo testamen. to. De manera, que no tienen para que se escandalizar los Iudios de no guardar los Christianos su ley, fino el Euangelio de Christo, y el nucuo testamento, pues por tan claras palabras les mostra-

mos la verdad que fegui mos en lus Profctas.

CAPITILO. II.

Señalase la primera conueniencia que tiene el testa mento vie jo con el nueuo en la verdad.

Vpuesto que auemos mostra do aver testaméto nuevo pro . metido por Dios, que es la ley Enangelica de que oy gozamos los Christianos por la misericordia del mismo IESVS : antes de ver las diferencias que ay entre vno y o; tro testamento, es bien que veamos las conveniencias que entre fi tienen. La primera conuentencia es en la verdad. Demanera q vno, y otro fon verdaderos pues tienen por Autor al milmo Dios, que es la Suma verdad: y fu dinino Espiritu, que est (piritus veritatis, y no puede en sus palabras ser contrario a si mismo: Non enim voluntate huma. na allata est aliquando prophetia (dize SanPedro | Sed Spiritu Sacto in . spirati loquuti suut sancti Dei homi nes. Y assi comolacob no pudo mu dar la voz, aunque mudò el trage en lo de su hermano : assi el Verbo Eterno no pudo trocar fu voz hablando cosas aduersas, antes de la Encarnacion, y despues della.

Desta concordia del nueuo y viejo testamento tenemos algunas figuras en la Sagrada Escritura. Primeramente fue bien figurada en la transfiguracion de Christo donde aparecieron Moyfen, y

Elias,

Mass. 17 Elias ( que significan la ley y Profetas) hablando con el Señor: fo-

D. An. bielo qual dize S. Anselme. Moy ses, & Elias apparuerunt, quia lex lelmus. & Propheta in alto celsioris intelli. gentia cernuntur cum Euangelio, ac concordant in dictis suis cum co. Y

esta fue la causa ( segun parecer D. Hier. deS. Hieronymo) porque Christo dixo a San Pedro, que no fabialo q deziaen pedir se hiziessen tres tabernaculos, cu vnum sit (inquit) sabernaculum Euangelij in quo lex & Prophetarecapitulanda sunt. Lo mismotiene San Anselmo.

Aquellos clamores, y vozes de Isi. 6. los dos Seraphines, que vid Blaias la misma concordia fignificavan. Clamabant alter ad alterum, porque quidquid in veteri legimus seftame-D. Hier. so hoc idem in Enangelio reperimus, (dize San Hieronymo] nibil que in Epift. in eis dissonum, nibil diucrjum est. 142 ad

Esto figuifica el ciamor de vno a Dama .

Pfal.39. Por esta causa dizen San Chry fostomo, Theodoreto, y Eutymio, le llama toda la Sagrada Escritura vn libro, fiendo muchos, por la concordia, que entre si tinon. In

Ecclesi. cap. II. D. Hier.

eapite libri scriptum est de me &c. En el Ecclesiaftes se dize. Da partem septem, nec non & otto. Lo qual (dizeSan Hieronymo) es lo mismo que dezir. Dad credito al nucuo, y viejo testamento; este fignificado por el numero de ficte, por causa del sabado, que termina lotalnumero: aquel fignificado por lo de ocho, por cansa del Domingo, Indei inquit ) dederunt aertem feptem credentes fabbatum fed non dederant octo, resurrectionem dominicam denegantes: è contrario beretici Marcion & Manichaus, & omnes qui veterem legem rabido ore

dilaniant; dans partemocto , suscia pientes Enangelium: sed eandem sep. tenario numero no tribuunt lege ve Cat. 7. tererespuentes. En los Cantares fo dize. Omnia poma noua, & vetera di lede mi fernaui tibi. La fruta nueua, y vieja, que la esposa santa dá a su esposo, es la fèdel nucuo, y vicio testamento. Sola hoc dicere D. Amb. Ecclesia poteft, dize San Ambrofio: ferm 22 Non dicit Synagoga,nec secundum li teram nouatenens, nec secundum spi ritum vetera. Non dicit harefis ma michea, vetera fernani tibi, qua Prophetas non suscipit. Y a esto parece aludió Christo nuestro Sonr debaxo de etra metaphora quando dixo. Omnis seriba doctus in regno calorum (idest in Ecclefia ) similis est ho mini patri familias qui profere de thefaure fue nena & vetera.

Esta milma concordia mostraron aquellas cadenas, que el espoto fanto prometio a fu esposa, como dize Aponio. Murenulas aureas. Apo. lib. faciemustibi. Aliter: Catenulasaureas in Cant. Nous inquit) & veteris testamenti Cant Id verba que pranunitauerunt, vel off? derunt Saluatorem mundi venisse: 6 catenata funt & quasi una veritatio catenula fermo effectus per concordia fidei, per unanimitatis fen fum, Eccle

sie collum decorant.

Lo mismo le lignific 6 en los a. Ezech. i nimales de E rechiel. Quatuer in. quit facies uni & quatnor pena vui. No folamente en los quatro Euan gelistas, mas en todos los Escrito res Canonicos fe halla la misma fa cie, y las mismas alas. Lo mismo està en la vision de las ruedas, por que dize el texto fagrado. Et vua similitudo ipfarum quatuor, & afpe-Elus earum. Gopera quasi si sit rota in medio rota. Donde dize S. Gre- D.Gree gorio. Vna est similitude ipsarum qualuer.

in Pf. 118

385

quatuor quia dintra eloquia etsitéporibus distincta sunt, tamen sensibus vnita quod pradicat lex, hoc etid
Propheta, quod denuntiant Propheta, hoe exhibet Enangelium, hoc
pradicauerunt Apostoli: rota verò in
tra rotam est testamentum nouum in
tra testamentum vetus. Ser (dize)
las rue das semejantes, y estar vna
dentro de otra, significa la vnion,
y concordia del viejo, y nueno testamento, y que està el nueuo detro
del viejo, pues sue en el figurado.
Esta verdad va el mismo Sato Do
ctor alli prouando con muchas si-

D Aug. sract. 9. in Ioan:

guras. San Augustin sobre el milagro de las bodas de Canà, donde Chri sto couertio la agua en vino, dize. Bien pudiera quien hizo del agua vino, hazer el milmo vino, ó de nada,o de qualquiera otra materia-. Sed videretur (cripturas veteres improbassescum autem ipsam aquam co. uertitin vinum oftendit nobis, qued etiam scriptura vetus abipso est: nã iußu ipsius impleta sunt hydria. Con uertitur ergo aqua in vinum, vt iam manifestatum Christum in lege, & Prophetis capiamus. Coparale aqui con razon el testamento viejo a la agua fria,por no tener aun en fi a christo, ni el feruor, fabor, y nutrimento espiritual, que se halla en la ley de la gracia, y todo esto fue figurado en las propriedades , y efectos del vino en que el agua fe conuertiò, que fignifica eltestamen to nucuo. Todo esto aucmos dicho porque no piensen los Iudios, que despreciamos el viejo testa. mento, y para los combidar a que leyan, y ponderen el nueuo,

donde tienen fu te-

CAPITVLO III.

Señalase la segunda conueniencia de los dos testamen tos, en la obligacion que po nen a sus profesores de confessar la se exteriormen

te.

A primera con ueniencia de los dos testamentos diximos confistir en la verdad. que en fi tienen : agora ponemos la fegunda en la obligación, que fie pre vuo de confessar la misma verdad exteriormente quando concur re el tiempo del precepto. Es este punto vno delos mas importantes. que auemos tratado, y trataremos: porque dicron endos delirios nota bles muchos delos Hebreos que le bautizan: el primero es, q despues de bautizados dexá la milicia chri stiana passandose a la ley mosaica. El segudo, q dissimulado con los christianos (entre los quales quieré vinit)y diziendo q fon christianos, hazé en lo exterior todo lo que ha zélos catholicos, a faber, oyr missa, confessar, comulgar, y recibir los demas Sacramentos de la Iglefia, perointeriormente professan la ley mosaica, y son finissimos Iudios. Contra este segundo delirio và par ticularmente dirigido este capitulo. Contra el primero es todo este libro, y los demas.

Veamos aora como los tales (aŭ que por impossible fuera valida oy la ley mosaica) no se pueden

Kk

faluag

saluar de ninguna manera, por ser continuos quebrantadores de vn precepto natural, y diuino en que se mada, que no prefiramos temor, o amor alguno al temor, y amor de Dios: y que confessemos la verdadera fe exteriormente concurriendo el precepto, aunque lea con rielgo de vida: y es este el mas he roycoacto, que podemos hazer por honra del verdadero Dios, y el que su divina Magestad mas estima.

Y para que procedamos con mas claridad, supongo que de dos maneras le puede vno auer en esta materia, o ocultando la fè, o negandola. Lo primero no ay duda, que con ciercas limiraciones es, y fue siemprelicito. Porque como este precepto de confessar la fè ex teriormente fea afirmativo, no obliga fiempre, y por fiempre, fino en ciertas ocafiones. Lo que comunte dizen los Doctores con San to Thomas, es, que no ay prece. pto de manifestar la fè, sino quandopeligra la honrade Dios, o el prouecho proprio, o del proximo. Pero aunque sea licito fuera destes casos encubrir la fè: nunca puede ser licito encubrirla con tales acciones, que parefca fer negar la: como acaeceria quando vno se vestiesse de habito de Cassis entre los Moros, mayormente fi hizieffe alguna accion de Cassis, con que diesse honra exterior al fallo Profeta Mahoma. Finalmenteto do aquel que de alguna manera exteriormente autorizaffe qualquiera fecta falfa: aunque interiormen té conservalle la fè Catholica, co. meteria grapissimo pecado.

Vamos aoraala negacion expressa dela fé. Esta digo, que es co

tra la Sagrada Escritura, y contra la razon, y ley natural. Ni tienen disculpa alguna los Hebreos Apostatas de nuestra santa fè, en caso dado, y no concedido, que su ley fuera buena: porque fi su se cta fue rabuena, y de presente aprouada por Dios, obligacion tenian, no fo lamente de no negarla con la boca,mas ni aun con obra, o acto alguno protestativo de otra Religio, como ellos la niegan. Ni los efcufa temor alguno: porque el temor, ni al operante quita la libertad, ni al acto (wintrinfeca malicia, y defor ... midad, quando la tiene. Ni pueden dezir los tales, que los escula alguna amphibologia de palabras, que tengan varias fignificaciones: porque víar de amphibole gia folamen te es licito, quando vno no tiene obligacion de responder, o por no fer el luez competente, o porque (aunque lo fea) no guarda el orden judicial. Pero aqui no se funda la obligación de declarar la verdad en la autoridad del Inez, o de la persona que pregunta, sino enel de recho que Dios tiene, de que los hombres confiessen su verdad, su fè, y su Religio, no solamente con lo interior, fino tambien con lo ex terior, pues todo lo que tienen in terior, y exterior, es recibido de fu diuina mano, y en todo les puede poner precepto, como de hecho lo tiene puesto. Y fue conuenientil?imo el tal precepto: y aun muy necessario, para honra de su divina Magestad, y de la Iglesia su Espofa, y para el bien comun.

No me negaran los Hebreos, que el precepto que pone vn Rey, o vn Capitan a sus soldados en tiempo de guerra obliga a pecado mortal, aunque sea con riesgo

manifesto

D. Thow 22.9.30

0-1

manifesto de la vida, porrazo del bien comun. Pues si Dauid, si Saul, y los ecros Reyes de Ifrael podia obligar a fus vaifallos con peligro de vida, porque no podrá Dios o. bligarnos con este mismo peligro quando le va fu honra en ello, y la autoridad de su Iglesia? Si vn amigo en ocation de honra muestra conardia, y no buclue por lu amigo, antes lo niega: que amistad es la suya? Poresto dixo el Señor le sus Qui me negauerint cora homini bus, negabo, & ego eum coram patre meo. Quienme negare(dize)delan te de los hobres yo le negare delan te de mi Padre Eterno. Y por San Lucas, qui voluerit animam suam saluam facere perdes eam. Esto es quien por salaar la vida temporal, no obedeciere a mis preceptos, to do lo perdera. Iten por el mismo Euangelista. Qui erubuerit me co. ram hominibus, crube [cam, & ego eu. Quien le avergonçare de côfessar 2. Tim. me entre los hombres, se pa cierto, que yo me auergonçate de tenerlo · por mio. Contesta con lo dicho el Rom. 10 bienauenturado San Pablo. Sineganerimus eum, & ipfe negabit nos. Y en otra parte. Corde creditur ad justitiam ore autem confessio fit ad salute. Quiere dezir, q no puede aper insticia envna alma, ni saluació, fino voiere creer en lo interior, y

Esta misma verdad podemos mo strar en el testamento viejo co todos aquellos lugares en que Dios madaua ser amado, y temido sobre todas las cosas, y que ningun amor, ni temor suesse antepuesto al suyo. Pero por euitar replicas, y exposiciones ayudemonos de exemplos de santos del mismo testameto vie 10, q se gouernaua por espiritu de

cofessar la misma sè enlo exterior.

Dios. Primeramete nos puede fer nir el exéplo del fanto Profeta Da. Dan. 1. niel, your copaneros: los quales por no mostrar flaqueza en la fé, y ob. feruacia de la ley deDios, y por no autorizar la ley gentilica, se pusie ro enmanifelto peligro de vida, no queriedo comer mas q legubres. siedo esto cotra elprecepto real. Y lo mismo bizo Iudith, quado fue á Iudith, hablar a Olofernes. Y despues en 12. otra acasió el mismo Daniel estado promulgado decreto muyrigurofo del Rey Dario, q nadie hizieffe oració a otroDios, sino a el no quiso obedecer:antes abierta la ventana de su casa hazia oració al verdade ro Dios: fabiendo muy bien que le Dan. 6. auia de costar no menos, q ser metido en vn lago de leones.

Demas desto en la persecució de Antiocho, g hizo Mahathias, y lus hijos? fino ponerse en peligro de vi 1. Mac, 2 da, y no negar la fé au folamete en lo exterior. Oygamos las palabras de Mahathias, Et dixit Mathathias magna voce: & si omnes gentes regi Antiocho obediut, vt discedat vnusquifg à seruitute legis Patril (noril. & cofentiat madatis eins. Ego, & fi. lij mei, & fratres mei obediemus legt Patru nostroru &c. No andiemusver baregis Antiochi,nec sacrificabimus transgredientes legis nostra madata, vt eamus altera via. Veys aqui como le daua por obligado a cofessas la fè exteriormete co tato peligro de vida, y fe tenia por transgressor de la ley si hiziesse otra cosa. Tras gredientes legis nostra madata, &c. vaora no le tiené por trafgressores estes fingidos hobres, q ni son ludios, ni christianos. Auque en vna cosa podemos dezir que son finissimos Iudios a saber en su temor y couardia. Vuieran ellos, ya Kk 2 que

Carl S

Ifai.

que tienen suley por buena, decla rarie por lo que fon, y no fer vnos y parecer otros. Contra los quales cabe bien aquello de Sa Augustin. Hypocrita aut appare quod es, autesto, quod appares. Hipocrita, y fingido hombre o parece lo que es,o fe lo

que pareces.

Pues que diremos del fuerte Elea zaro? Con quanto animo fe ofrecio a la muerte por no fingirse : y mostrar en lo exterior cosa diferente de su interior? Sus palabras oygamos. Non enim etati noffra dignum est fingere, vi multi adoles. centium arbitrantes Eleazarum no. naginta annorum transise ad vitam alienigenarum, & ipsi propter meam simulationem, & propter modicum corruptibilis vita tempus decipiatur. Parece que tenia este santo viejo en los oydos aquello, que Dios Ezech.z dixo a Ezechiel, Ne timeas ess, nege sermones eorum metuas, Demanera que se daua por obligado al precepto de la confession exterior de fufè, y de su religion por honra de Dios, y por no escandalizar a sus proximos. Por aquifueron los fiete hermanos Machabeos, que en ef ta persecucion de Antiocho padecieron martyrio con grande cofta cia suya,y de su santa Madre, dizié do lo q vno dellos. Non obedio pra cepto regis, sed legis, que si la causa es vna vezjusta no ay q reparar ente mor, fino dezir con David. In Deo speraui no timebo, quid faciat mihi Pfal. 55 homo, Y Salomo enfus pronerbios: Prob. 7. Ne paneas repetino terrore, & irrue.

testibi potentias impioru Dominus

enim erit in latere tuo Y por Isaias.

Quis tu, vetimeas ab homine mortali.

& à filio hominis qui quasi fenu ita

are scet? & oblituses, Domini factoris

tui, qui teredit colos, & fudante terra?

Finelmente vna razon quiero me oygan estes timidos y conardes Indios: y es la siguiente. O es que Dios puede obligar con precepto, con peligro de vida, ò no. Sidezis que no puede, ya se ve vuestro defatino, puestan poco poder admitisen el Autor de la vida, y en el Criador del mundo. Si dezis que es verdad, que pudo obligar, mas que no quiso obligar:no podia effo fer fino porque estima menos fu honra,y el prouecho comun de sus fieles, q vuestra vida: yquien no vè fer este dicho lo mas disparatado que puede fer? pues vna cola tanto es mas deestimar, quanto es mejor:y mejor es;y mas vale la ho ra de Dios, y el bien comu espiritual de sus fieles, que la vida temporal de cada vno. Pues fi me dezis, que no lo mandò por fer cola dificultofaspreguto no tiene el cau dal para dar fuerças en femejanres ocasiones? Si le negays el poder, ya se vè la blassemia. Si dezis, que tiene poder para esforçar a fus martyres, como de verdad lo tica ne, como no les darà fuerças, y espiritu para vencer no de qualquiera manera los tyranos, fino con gran alegria, y contento? siel es Dios (dize San Pablo) que no fufre que vno fea tentado mas de lo que puede. ruerças dió el Senor atantos millones de matyres, que padeciero por Ghrifto. Y efto porque? porque defendian religio verdadera, y catholica.

La verdad es, que si negays vuestra religion exteriormente es porque no ay en cila el caudal de auxilios, que auia quando era buena, y aprouada por Dios: No ay en ella aquel theforo espiritual que tenemos los Catholicos en las

Ilagas

Hagas de Ichu Chufto. Y en fu exê plo, este bien se os quito con los mas bienes espirituales quando le illia detogò vuestra ley. Y como no te neys auxilio fobre natural (pues Dios no le ha de dar para autorizar ley que tiene derogado) y por otra parte quereys feguir vueltros apetites: esta es la razon porque quereys fer Iudios en lo interior folamente, y fingir que soys christianosen lo exterior. Gran necedad, gran locura- Tal es esta do-Ctrina, que si algun exemplo podevs alegar para os dar por leguros, ô es de gente que ignora la escritu ra diuina, ò es de persona tan mal circunstancionada, que demas de no professar Theologia, ni la saber es tan dada a gustos, y delevtes de la carne, como si fuesse vn Epi-Curro. A sa sup 1 lollo sast

Y para que mas fuerça tenga elta razon, digo afsi Quico mas fabio que Salomon, de quien dixo el milmo Senor, que no vuo otro fe-3. Reg. 3 mejante en la fabiduria. Ecce dedi tibi cor sapiens, & intelligens in tan tum, vt nullus ante te similis tui fue rit,ner post te surrecturus sit. Pues veamos este gran sabio despues q se dió a gustos de la carne en que parò? El Espirito S. dixo vna sente cia de gran confideracion para nue Atrointento. Vinum, & mulieres apo Stature faciunt sapientes. El vino y las mugeres, hazen apostarar a los màs sabios prinadolos desu juyzio y de su razo: y le muda, y trucca sus afectos demanera q fea otros muy diferentes: y assi el que de antes pa secia fabio, y poder dar confejos: ya queda vn bruto tan cerrado, q ni dar consejos, ni tomarlos sabe. Y assi vino Salomon por la demasia da aficion de mugeres,a tan miferable estado, que ofreció encienso a Dioses falsos, Cumá, iam eset senex depravatum eft cor eius per mu- 3. Reg. lieres, vi sequereiur Deos alienos &c. 11. Y del Pueblo q en Egypto no ado rana idolos, dize la Eferirura que Sedit manducare, & bibere, & furre. Exo. 35 xerunt ludere. Despues de mucho comer.ybeuer, diegon enidolatrar: que esso quiere dezir aqui Ludere, hazer fiestas, y bayles en veneracion de vn idolo, de cuyas ofren- 1. Cor. das anian comido. Y alsi lo explica 10. San Pablo.

Aplicad aora lo que auemos dicho a vuestros oraculos si los teneys, mirad fus costumbres, mirad fu vida, y hallareys fer tal, que me reciesse todo el desaparo de Dios. Vereys fer tal, que se auerguençã de confessar con la boca lo que en seña con las palabras. A todas estas monstructidades llegan los vicios que auemos dicho a vn alma, Dios nos libre de glotonoria, Dios nos libre de torpezas, y vicios carnales: pues tato peligra co ellos la Fè.

Concluyamos coneste capitulo, fer cosa certissima de fé, y de dete cho natural, que la confession de la fè exterior en los casos q auemos dicho, es obligatoria, y fiempre lo fue. Y fi algunos lugares av de la E( critura Sagrada, que encomienda se guarde la ley bien en el coraço: no tienen particula alguna exclufiua por donde desoblique de la con 2 dell fession exterior en los casos de pre cepto. Estas exclusiones hazen aquellos que por hazer mas ancho el camino de su perdicion, y por lleuar buena vida no reparanen al go. Dios por su misericordia les

dè luz para que vean fus enganos.

Amen.

Kk 3

CAP.

Eccl. 19

#### CAPITILO. IIII. berestar feguerage Deventeen or eier.

The Particular Stranger Ponese la primera preroga tina y excelencia del testamento nueuo, que consiste en su duracion: y empieça-Se a tratar de la abrogacion de la ley mosaica. con a specifica oraculos affica (84

AS dos conveniencias que auemos feñalado entre los dos testametos, fon las mas notables: otras pudieramos traer cambien que se coligen de lo que auemos dicho,y diremos adelare, porque vna y otra ley fue dada por Dios, vna y otra fenala me. dios para hazer los hobres fantos, y assi concuerdan en la causa eficiente, y final. Mas vamos aora a las diferencias, que es punto de gran consideracion: porque la ley nucua es mucho mas perfeta que la vieja: como lo dixo san Pablo. Reprobatio (inquit) fit pracedentis mandati propter infirmitatem eius, & inutilitatem, nihil enim ad per. fedum adduxit lex, y en otra parte. Hebr, 9. Munera & hostia offeruntur, qua no possunt iuxta conscientiam perfectu facere feruientem, folum in cibis, & inpotibus & in varijs baptismati. bus, & justitijs carnis, víg ad tempas correctionis impositis. Llama tiepo de correccion al tiempo de Christo, porq el auia de enmendarlo sodo. Para esto tenemos vna gloffa de los Hebreos, de que ha-

ze mencion Paulo Burgenfe en la primera addicion de la carta ad He braos, tratando aquellas palabras del Ecclefiastes Omnia vanitas, do Ecclef. de dize la glossa de los Rabinos. Omnis lex quam addiscimus in prafenti tempore vana est respectulegie Mefsia. Toda nucftraley es vana, di zen, comparada con la ley que ha de dar el Messias. Llamase vana la ley vieja comparada con la nueua-Porque aquella era fombra en coparacion de la Euangelica, que es Sol. Ni por aquella, fino por esta lo dà el calor de la gracia. Comparan algunos el testamento viejo a la region elemental, y el nueuo a la celefte: en la region elemental ay corrupcion, mas no en la celeffe. Assien la lev. vieja vuo abrogacio, mas no en la nucua : la region ccleste tiene el sol, que es fuente de la luz, y della la recibe la elemétal: afsi el nueno cestamento ciene à Christo, que es fuente de toda la gracia, y del la participô el viejo. El Cielo alumbra las tinieblas de los elementos: afsi el nucuo teffamento da luz a las sombras y figuras del viejo. Mas veamos aora la primera excelécia del nuevo testa mento, que confifte en su dura-

Para esto tenemos aquellas diwinas palabras de Christo. Hiceft Calix noui & aterni testamenti : y en el Apocalypie dize San Iuan. Vidi alterum Angelum volantem per medium cæli habentem Euangelinm aternum. Lo milmo dize San Apoc.is Pablo. Deus'inquit, eduxit de mor tuis pastorem magnum ouium in San- Heb. 13. guine testamenti aterni. Llamafo cterno aqui el testamento nucuo, dize San Anselmo, porque no le tiene de face der otro, como el facediò

cediò al viejo. Y de la abrogacion AdCol.1 de la ley vieja habla S. Pablo quan do dize. Delens quod aduer um nos erat chyrographum decreti quod erat contrariu nobis & ipsum tulit de me dio affigens illud Cruci. Llamafo

Chyrographus decreti, la ley vioja. Porque Chyrographus, en el Gricgo es lo mismo que escritura de mano: y assi se llama el testamen. to viejo ley escrita: porque la nueua es impressa en los coraçones co mo adelante se veta. Llamase con trarium nobis , por lor jugo muy car gado, pues no dana gracia, ni auxilios para (e exercitar lo que man. dana. O Dize que crucificò la ley vieja, porque la mato configo, y la obrogò quitandole las fuerças. De

Ad Gal, stol a los Galatas. Lex (inquit) propter transgressionem posita est, donec veniret semen, cui promiserat, ordinata per Angelos in manu mediatas ris. Dize que estaua la ley en las ma nos del medianero, que es Christo, para la abrogar quando quificife co

lo mismo habla este glorioso Apo-

mo expone Theophilato. A cita milma ley llama el mil-

mo Apostol. Paries maceria. Pared de piedra suelta que estaua entre el Pueblo Gentilico, y el Iudaico, la qual pared Christo deshizo para Ephel. z vnir a estos dos pueblos. Yllamase de piedra suelta porla poca duració y estabilidad que auia de tener . Y por este milmo respeto llamatam-Ad Gal, bien padegogus a esta ley, porque como aniños disponia, y prepara-3. ua los hombres para Christo, para que con la Fè viua, que en el tuuiel

la ley no podian alcançar. Esta ab Eier. 31 rogacion se prueua de Hieremias, en el lugar assima puesto, dode pro mete Digs testamentum nouum,no

sen alcançassen la justicia, que por

sicut testamentum vetus.

Fue esta abrogació figurada en cllugar on que la ley fue dada que cra el camino del Egypto, para la tierra de promission, para se signifi car que era ley de passage, y para durar folamente en quanto el Meffias no venieste. Fue tambien figu rada esta mutacion de ley/como di ze Santo Thomas, o el Author de la postilla, In Genesim cap. 48.) co muchas mutaciones de que habla la Sagrada Escritura. Como fue la mutacion del mayorazgo de Efau, para Iacob, de Cain para Abel, Iren en la mutacion del Sacerdocio de Heli para Samuel, y de Abiatar, para Sadoc. Iten en la mutacion del reyno de Saul para Dauid, y de Adonias para Salomon, y del principado de Aman para Mar docheo. Iten en la mutacion que hizo Affrero en los desposorios de Vasthi, para Esther. Ylo mismo en las mugeres de Abrahan, porque Sara fignificana la Iglefias Agar la Synagoga, como dize San Pablo. Eijce ancillam, & filium eig dize Sara: quiere dizir (interpre- AdGa. 4 tas. Pablo J echa de cafa la ley Vieja, que es esclaua, y madre de esclavos. Non tibi videatur asperū Super puero, & super ancilla sua, &c. Dize Dios al mismo Abrahan: co. mo fi dixera a los Hebreos. No os parefca afpero, que la ley efclaua fe eche fuera, y le abrogue, que a la esclava sucederá Sara, que es lo mismo que Princesa. Y esta es la ley nueua, Princefa, y Reyna de to das las leyes, la qual no como efclaua parirá esclavos, sino como libre parirà hijos libres.

Por esta causa en Santiago se Jacobi. I llama. Lex perfecta libertatis. Ley de perfeta libertad, porque nos li-

bra de toda la seruidumbre, y nos da petfecaliberdad, porque libra de la seruidumbre de la ley vieja, libra dela feruidumbre del pecado, porque ès ley de gracia. Finalmen te libranos de la feruidumbre dela corrupcion, y esto haze mediante la refurrecion del cuerpo, porque AdRo. S como dize el mismo Pablo. Ipfa

creatura liberabitur à servitute cor.

puptionis, oc.

Lo mismo se fignifico (dize S. D Tho. Thomas) enlas mugeres de Iacob vbi sup. Rachel, y Lia, Rachel es la ley de la gacia hermofa,y agraciada: Lia la fea la ley vieja. Y en las mugeres de Elcaná, que fueron Anna, y Fenena. Anna fignifica la Iglefia:

I. Reg. I Fenenala Synagoga. Afsilo dize San Gregorio Papa, Beda, Ruperto, Vgo Cardenal, y Vgo Victorino, Sa Dionyfio, Lyra, Berchorio, y otros interpretes fobre eftelugar.

D. Hier. Y con ellos San Hieronymo. Y llamase Fenena la segunda, que és la 116.2.21 Synagoga, no en el tiempo, fino Epift ad Gal.c.4. en el amor, como dize San Gregorio; Lalglesia figurada en Anna

fae esteril de principio conforme aquello Soror nostra parua, & vbera non habet, Segun San Gregorio, Theodoreto, y otros padres. Por esto la Synagoga, que tuno su primera origen de los Gentiles, se di-Ifac. SI ze nacida de las piedras. Attendi-

te, dize, ad petram unde excisi estis, & ad cauernam laci de qua pracisi eftis.

Boleiendo al intento: lo mismo fe fignifico (dize Santo Thomas) en Sara, que despues de ser casada con siete maridos le desposò con Tobias el moço: y en Ruth, que se des posó, y casò con Booz: y en Raab, que despues de sus amasios casò con Salmon . Esto significò tam-

bien el casamiento de David con Borfabe, y el ayuntamiéto de Iudas con Tamar. Esto mismo, dize el Santo, estaua pintado en el culto de Dios, que se transfirio del tabernaculo al templo, y en el culto de Dios en Sylo, al q tuuo en Hiesufalem, de que habla el Pfalmifta. Repulit tabernaculum Sylo & tribit Ephraim non elegit, sed elegit tribum Inda:montem Sion , quem dilexit, appropriate of the charge for the

El rio Iordan despues de regar las tierras que los Hebreos poffeyan va dar configo en el mar muerto, y pierde la virtud deregar: afsi la ley vicja, como otro rio Iordan regaua los Iudios, y no alos Gentiles, y finalmente fuc dar configo en el mar muerto, quie rodezir moriose, acabò, y perdiò de todo la virtud de regar au a los milmos Iudios. Y assi como las aguas del lordan despues de entrar en el mar muerto, no lavan, fino fu zian, a(si la ley vieja, despues de cl tar abrogada, no limpia, fino fuzia, no aprouecha, fino mata-

Que otra cofa fignifica aquel quebrar de las tablas de Moyfen? porque dize el texto, que Moylen congran yra, y fanacchòlas tablas Exe. 32 de la ley enel fuelo, y las quebrò al pie del monte, &c. Donde dize S. Augustin. Iratus (inquit) Moy fes vi detur tabulas fregiste:magno tamen my sterio figurata est iteratio testamenti, quoniam vetus fuerat abolendum & constituendum nouum, &c. Las primeras tablas se quebraron, pero no las fegundas, por que la pri mera ley, que fue la vieja se auia de quebrar, y deshazer; mas la fegunda, y nucua ania de permane-

ElB. Santo Thomas, o el Autor

D. Aug. in quest. in Exod. 116.2.9:

de

de la Postilla in Genesim, pondera muy bien a este proposito la sepultura de lacob, porque sobre aque-Gen. 50. Ilas palabras Venerut ad area Adar, que fita est trans Iordanem &c. dize, Myftice per sepulturam carnis la cob à qua spiritus absceserat, potest Significari Sepultura Synagoga & ca remonialiu eius que facta est à Chrifto, & Apostolis quasi á loseph, & fra tribus eius, & á gentibus eis per fide affociatis que bic per Egyptios designantur, &c. Por la sepultura, dize, de la carne de Iacob, de la qual fe auia apartado el espiritu, se puede fignificar la sepultura de la Syna goga, y de sus ceremonias, la qual sepultura le dieron Christo, y sus Apostoles, figurados en Ioseph, y en fus hermanos: y juntamente los fieles couertidos de la Gentilidad, que fueron fignificados por los E. gypcios, que alli venian. Fuit enim (dize mas el fanto) Lex caremonia rutanquam divinitus data, revereter Sepelienda. Et mors Synagoga fuit Apostolis valde lamentabilis, & do lorosa. Planctus autem iste durat per septem dies, & per septem decades die rum, idest per septem tempora Eccle. siastica. In fine tamen planctus iste recompensabitur, quando omnis Is. rael saluus fiet: tunc enim Ioseph; ple niorem fiduciam amicitia dabit fratribus suis, merito patrum fuorum. Fue, dize, razon, que la Synagoga fe fepultaffe con honra por fer fu ley dada por Dios, y los Apostoles lo sintiero mucho, como se vió en Pedro, a quien Pablo reprehendio, por condescender mas de lo necel fario con las cofas de la ley. Cugis, dize, gentes Iudaizare: donde pare ce, que el amor de la ley obraua al go en el ano olo maren se

Este mismo amor es ann oy tan

fuerce en los Hebreos, que no quie ren dar por fepultada fu ley, nitenerla por muerta, antes fe confuce lan assi con ella: en lo que me pa recen semejantes a los que tienen en lus cafas los cuerpos muertos de sus padres, o deudos, aunque fientanel mal olor, fin confentir, que se les dé sepultura, obligados del amor, que les tenian. En lo que fueron de mejor condicion los fie les conversos de la gentilidad; los quales como dexaron idolos de pa lo, y piedras, no les quedo amor ninguno a ellos : porque no tenia en si cola digna de ser amada, comotenia la ley dada por Dios. Pero esto no escula a los Hebreos ov para no dexar fu ley despues de ta honradamente sepultada. Assi lo dixo tabien fan Augastin. Non fue D. Aug. rant(inquit] tanquam diabolica gen tium (acrilegia fugienda legalia etia cum ip fa gratia iam caperat que umbris talibus fuerat pranuntiata, sed permittenda paululum eis maxime quiex illo populo cui data funt, venerant. Postea verò quam cum ho: nore sepulta funt a Christianis om. nibus irreparabiliter deserenda, éc. Y en el mismo lugar pone la com paracion que auemos dicho. Sicut defuncta corpora (inquit) necessariorum officijs deducenda erant quo. damodo ad sepulturam, non autem deserenda continuo (scilicet caremonialia.) Desto trata el mismo San Augustin en los libros que hizo co contra tra Fausto.

Epist 16

lib. 19.

CAPITULO. V.

Continuase la misma materia de la abrogacion dela ley mosaica.

le muestra tambien lo que passa con los ludios en esta materia acerca de la ley. De Moy fen dizela Eferitora. Mortuus eff Moyles fernus Domini in terra Moab inbente Domino & sepeliuit eum, es non cognouit homo sepulchrii eius vig in prasentem diem. Moysen fignificata ley que el eferinio, lla. mase muerto, por mandado de Dios, porque la ley por mandado de Dios, fue abrogada. Dize mas que no conoció hombre su sepultu ra, porque los Iudios no quiere ver, ni conocer la abrogacion defu ley. Conocentalos Christianos, pero por revelacion de Dios, porque el nos reuelo esto en su oueno testa. mento. Y assi como a Moysen def pues de muerto facediò I fae, el qual metiò el Pachlo en la tierra de promission, passando el ro Iordan, lo que Moyfen no pudo hazer: alsi a la ley vieja defpues de defecha, fuced o lefus verdadero Meffias, el qual metrò al Pueblo Chriffino, mediante el baptimo. en possession de la gracia, y gloria, lo que la ley no pudo hazer. N tefe bien aquella dalabra. Inbente Domino, porque nofotros los Chriflianos, no fuymos los que mata.

Nla sepaleora de Moysen

se lepulte. Al milma Moylen mostrò Dios latierra de promission, y le dixo, Vidifti eam ocuirs tuis & non tranfibis ad illa. Bien ha's visto la tierra, perono passaràs a ella. Assi a la ley vieja mostrò Dios la tierra de pro mission, que es lalglefia, que mana leche, y micl, porque en la ley vieja fac figurada la Iglefia, pero dizele Dios. Non transibis ad illam, quie

mos fo lev: Inbente Domino ideft,

Inbente Messia Deo,acabo (a ley, y

re dezir, veràs to la ley de Christo, figurarás, y pintarás la Iglefia, pero no passarás a ella, porque no serás guardada en ella, ni tendràs en ella tu fuerça, y vigor.

En el tercero libro de los Re- 3. Reg! yes, fe dize, que en la arca no esta cap.8., ua otra cofa, mas que dos tablas de piedra, que Moyten en ella tenia puestas, en las quales estaua escrito el decalogo: aísi que folamente estes diez preceptos estauan en la arca. Y esto porque? Porque folo el decalogo, que contiene los precepros de la ley natural, es perpetuo, y le conferua en la arca, digo en la Iglefia,y tiempo de la gracia, porque estes no se abrogaron jamas, nien tiempo alguno (eràn abroga dos, antes fueron explicados, y confirmados por Chr fto nucftro Senor, por eftar ya muy ob curecidos, y mal entendidos. Alsi que lo lamente los preceptos judiciales. los ceremoniales, y las obieruancies, fe quitaron, juntamente co el Sacerdocio de la ley vicja, porque Translato Sacerdetio (dize San Pa Heb. blo Inecesseeft, vt & legis translatio fiat. Y como quiera que el Sacerdo cio de Aaron se abrogò, tambien la ley vieja por cor figuiente.

Que el Sacerdocio de Aaron le deuiesse abrogar en tiempo del Messias, dizelo claramente Danid. Tu es (inquit) Sacerdos in aternum se cundum ordinem Melibifedech. Di. Pfalo19 ze,que el Messias letà Sacerdote: pero, que no ferà Sacerdote fegun las ceremonias de Aaron, fino fegun las de Melchisedech, porque el Messias no offrescerà toros, ni cabrones, ni enseñarà a otros, que los offrescan, sino assi mismo en la Cruz en facrificio cruento: y debaxo de especies de pan,y vino en facri-

Indeed,

Fold Site

y debello

144,0.10

facrificio incrueto: assi como Mel chisedech ofrecio pan, y vino en figura deste mysterio, de lo que ha Mala.c. T bla cambien Malachias. Non est mi hi, inquit, voluntas in vobis & munus non accipiam de manu vestra ab ortu enim solis vsq ad occasum, ma. gnum est nomen meum in gentibus, de in omni loco lacrificatur & offer. tur nomini meo oblatio munda.

O valgame Dios, que restimonio can claro de la verdad de nuestra Santa fè! O fi los pobres Hebreos bien lo miraffen! Valgame Dios, que defculpa tendran en no creer csto! Enfena primeramente aqui, que los Iudios auian de fer repudia dos de Dios. Non est (inquit) mihi voluntas in nebis : como fi dixera: ya no foys mi pueblo, no os quiero pormi pueb lo amado: doyuos libello de repudio. Despues desto:re pudia los facrificios hechos con las ceremonias de Aaron Manus non accipiam de manu vestra. Dode los 70. leen facrificium, Luego profeciza la vocacion de las gentes. Ab ortu folis v (g. ad occa um magnu eft nomen meum in gentibus. Finalmete despues de detechados los sacri ficios de Aaron. y sus Sacerdotes trata del fantissimo sacrificio dela Eucharistia. a quien llama oblacion, muda y limpia, que es lo mifmo, que fin fangre, y que no tiene necessidad de lavarorios, como tenian los facrificios delos animales. Y tan lexosestará de sec suzio este facrificio de la ley nueua, que por el los hombres quedarán limpios, y el los limpiarà, y en este fentido le llama aqui Oblatio munda, no folo formalmente, sino tambien efficié temente, pues contiencen fi la fué te de toda limpieza Christo Iclus.

Esta misma verdad de la abro-

gacion del Sacerdocio Aaronico, y de la ley mosayca, se prucua muy Ioseph. bien, con lo que refiere Iosepho, lib 7. de, que en el dia santo de Pentecostes bello In. (y fue el en que vino el Espiritu daico ca-Santo, fobre los Apostoles ) fue oy 12. da vna voz por los Sacerdotes de los Iudios quando entraron en el templo, la qual dixo. Migremus binc. Vamonos de aqui, patiemonos deste lugar, en la qual voz claramente testificaron les Angeles D. Hier. (como dize San Hieronymo) el in Epift. repudio que Dios dana a la ley , y ad Dama Pueblo Iudaico, y a futemplo, y ce (a & in remonias, y que todo esto se passa. comenta ua para la gentilidad. Lo qual el rijs, Eze. milmo Christo tenia dicho antes. Ecce inquit relinquetur vobis domus

vestra deserta.

Ifai.c.5. Iten Esaias dize. Vinea facta est dilecto meo in cornu filio olei, & sepinit eam, & lapides elegit ex illa, & plantauit cam electam & adificauit turrim in medio eius, & torcular extruxit in ea & expestanit, vt faceret vuas & fecit labruscas, &c. Tra ta aqui de los beneficios, que hizo Dios a lu vina, que era el Pueblo Indaico, ylos frutos que dio. Cornu filius olei, es la tierra de ludea leua tada, y montofa:o el cuerno hijo de azeite, quiere dezir en tierra, y reyno fertil, y fecundo. A si tienen los 70. In loco pingui. Sepinit eam, quiere dezir, que le diò auxilios. La torre fignifica el templo. como dize San Hieronymo. Alaltar de los holocaustos llama lagar. por la mucha fangre de animales. que alli le (acrificauan, Lapides ele git quiere dezir, que le quitò los idoles, ytodos los impedimentos del culto dinino: y con todo esto no dio fruto, ni vuas, fino espinas, o labru icas, que es fruto malo para

comer. Luego anade el castigo. Aufera sepecius & erit in direptionem diruam maceriam eins , & erit in conculcationem; ponam eam deser tam, non putabitur, & non fodietar, & ascendent super eam vepres, & spi ne, & nubibas mandabe, ne pluant super eam imbrem.

Quien ay que esto no vea oy si pufiere los ojos en esta viñadel Pueblo Ifraelitico? Vemos la fieue quitada, y la pared de la cerca deftruyda, que es tanto como dezir no tiene aquel auxilio, y fauor de Dios con que antiguamente la tenia debaxo defu proteccion, y todo lo demas entendido como arri ba se dixo, les falta. Y como assi fea; claro està que su ley es acabada.

Prusua esto San Chrysostomo, D Chry. homi. I. con vna comparacion de la llaue aduer (us de vna aboueda, la qual derribada Indaos. luego cae portierra todo el edificio. Assi dize, como quiera q Hierufalen, y fu templo era la llaue deste edificio dela ley, y ceremonias Indaicas, pues solamente en el tem Deu. 12. plo era licito facrificar, como fedi ze en el Deuteronomio. Caue ne 6·16. offeras holocansta tua in omni loco, quem videris, &c. Como quicra pues que Dios quiso destruyr el templo, y la Ciudad, y quitar esta llaue, tambien quiso destruyr todo el edificio de la religion Indaica. Pero que quisiesse Dios destruye el templo, y quitar esta llane de la aboueda, para que lo restante del edificio cayesse, se prucua bien, Tofe. lib. por lo que dize el mismo Iosepho

Iudio, de que ya auemos 7 debello tratado en el tercero Iud.c. 10 libro.

CAPITVLO:

En que se suelta vna replica, que pueden traer los Indios contra la abrogacion de su ley, y se da la razon porq fue ab rogada.

Veden los Iudios dezir alsi La Eferirura llam a eterna a la lev de Moylen, luego aun no está abrogada, ante stiene lu fuerça, y vigor. Que llan 10 eterna a la ley confta del Cenefis . Erit fa Cen e.13 dus meum (scilices circuncesi onis) in carne vestra is fadus aternum. Y en Exod 31 el Exodo. Custodiant filij I frael fab & 12. batum, &c. paclum aternum, y co otra parte. Celebrabitis cam ( feilicet diem paschatis ) solemnem cult u fempiterno. En el Leuitico està. Praco. Lenit.es prumest sempiternum in generatio 23. nibus. Baruch tambien dize. Elfe li Baruch. ber mandatorum Dei, & lex que eft ca 4. in aternum. En muchos otros luga res le dize lo milmo.

A esto se responde, que no ha bla aqui la Escrirura de aquella eres nidad, que carece de fin, y le llama simplesmente eternidad, sino de otra que es temporal, y dura por largo espacio de tiempo, que se lla V. Suar. ma eternidad negativa,y no posi- lib. 1. de tiua. Negatina se dize, porque no legibus. fe les fenala termino alguno, y de- ca, te, ste modo se llama eterna la ley vicja, porque no fue puesta con palabras en que se expremiesse su fin, aunque siempre la intencion de Dios

Ad Ga. lat. 3.

x · Reg:

3. Reg.

Dios fue, que duraffe. Donec veni. ret semen. Hasta la venida del Mes fias (como dixo San Pablo) mas esto no quita la eternidad negatiua, como dize eldotissimo Xuares. y aun la ley nucua no es abfolutamente eterna, si consideramos la eternidad en fi, y en todo rigor, pues en la realidad folamente durarà hasta el dia postrero del juizio. De sucrte, que assi como la ley nuena fe llama eterna (como queda prouado arriba (aunque deuc acabarse en la fin del mundo : assi la ley vieja se llama eterna, aunq acabaste con el mestias-

Esto se enconderà mejor, si se ponderare la palabra hebrea Gholam, que està en aquellos lugares, en que la ley se llama eterna, la qual palabra no fignifica mas que tienpo largo, como consta de lo q dixo Anna Madre de Samuel. Ducameum vt apparent ante conspection Domini vt maneat ibi ingiter: hebraice Ghad Gholam, idest vique in aternam. Dize, que estará Samuel en el templo vique in aternum,id. est ingiter, como dize nucltro interprese, o por largo tiempo, que es el de su vida. Y quado el Prophe 4. Reg 5 ta amenazò a Dauid:que por qua to auia mandado matar a Vrias, la espada de Dios eternalmente no faldria de su casa: y affi màs quando Elisco dixo a Giezi la criado que la lepra de Naaman se pegaria a el, y a sus decendientes eternalmente, por esta eternidad, se entiende mucho tiempo.

Iten. En el Deuteronomio (e dize. Serniet tibiv que in aternum. Sernirosha el tal esclavo eternamente. Que quiere dezir esto? Por ventura aquel esclavo, de que alli habla no avia de morir? Si. Pèrò

llama eternidad al tiempo todo de la vida, porque no tiene fin politino,y muchas vezes fe acabana an tes, porque si venia el año del jubileo, en quanto el esclauo era vino, alli fe acabana lu feruidumbre. y con todo ello llamale eterna, porque no se le pone termino.

Iten. I. Reg. 27. Erit mibi Da. I. Reg. uid seruns sempiternus ( dezia cl- 27. Rey de Geth Achiz a Danid, y Gen. 49. Gen. 49. fe llaman Colles aterni, & Dent. Deut. 33. que es lo mismo que an 33. tignos. Icrent 2. Me Gholam, ideft Icr. 2. áb aterno à saculo, sine áb antiquis temporibus confregisti ingum. Y co todo consta, que el pueblo no fue eterno à parte ante. Gen. 6. Ifti fit Gen. 6. potentes MeGhelam idest ab aserno, vel sasulo viri famosi. Y con todo, aquellos hombres no fueron eter. Gal.l. IL nos. Galatino trac los vocabulos cap.5. hebraicos que fignifican la cternidad propria, a laber, Sela, Netfab, Ghad y Vahed, y dize de la palabra Gholam, lo q auemos dicho arriba.

Llamafe tanbien la ley eterna, quanto es de su parte, y de la parte de aquellos a quien se ponia: però no de la parte de Dios, porque el nunca se impossibilitò para la abrogar. Tanbien fe llama eterna la ley, por razon de los preceptos morales, que contenia, los quales eran eternos, ni fe anian, ni podia. abrogar, porq fon de de recho natural, y por esso fuero escriptos en tablas depiedra, porque no se avia de deshazer: però los demás preceptos, indiciales, y ceremoniales, fueron escritos en papel, no en pie dra, porque auian de tener fin. Finalméte, llamase eterna la ley vieja, en quanto en el fentido espiritual, fiempre deue fer guardada, como adelante veremos : y affi

Dent.

LI

dize

Burg.in

ferut.p.

cap. 3.

Deut.

18.

dize San Cyrillo . Transitus ad Cyr.l.9 veritatem ab umbris, legem Moysis contra Iulianu non tollit, sed manifestiorem eius mentem exhibet. Y en efte sentido dezimos ser la ley vieja eterna. Conforme a lo qual se puede ex-

Matt. 5. plicar lo que el mismo Señor dixo. Non veni soluere, sed adimplere. Confirmale estomasporq, ni au

los Iudios duda auer de ser el Mesfias mayor que Moyfen, porque (legnn Burgense) del explican los Hebreos antiguos aquello de lía-I [4.c. 52 yas. Exaltabitur, & eleuabitur, & sublimis erit valde . Exaltabitur (dizen ) Messias plusquam Abraham, & eleuabitur plusquam Moyses, I.dift.2 & sublimis erit velde plufquam Angeli Dei. Pues si Moysen fue legislador, porque se negarà esta precminencia al Messias? Antes en esto fue muy mucho mejor, porque Moyfen diò laley, que recibiò, por ministerlo de Angeles solamente a vn pueblo : peró el messias dió ley hecha por fi mismo para todo el mundo.

En el Deuteronomio, dize Dios Prophetam suscitabo eis de medio fratrum tuorum, similem tui, & ponam verba mea in ore eius, &c. Este Propheta es el Messias, y llamase semejante a moy sen, porque sue legislador, como el: con la differeça dicha de fer fu ley mas vnjuerfal.

De dos leyes trata la sagrada Escritura del testamento viejo, vna dada en el monte Synai, otra q saliò de Sio. La ley de Moysen, fue dada en el mote Sinai: La del Mefsias es la q saliò del monte Sio. De Sio exibit lex, & Verbu Dni de Hierusalem: & indicabit gentes, &c. In. dicare, conforme a los hebreos, es lo milmo que gouernar: yaffi fe en

tiende deste lugar, que la gentilidad avia de fer regida, y governada por esta ley que auia de falir de Sion, y de Gerusalen. Y saliò della quando los Apostoles lleños del Espiritu Santo della salieron a predicarla por todo el mundo, pronandola, y confirmandola con infinitos milagros. Lo qual prophetizò David tanbien, diziendo. Virgam virtutis tua emittet Dominus ex Sion, dominare in medio inimicorum tuorum, &c.

#### CAPITVLO VII.

Porque razon pios nuestro Señor abrogó el testamieto viejo. Señalanse algunas conueniencias desto. I se trata de la vocacion de la gentilidad.

Reguntará alguno, porque Dios abrogô el testamento viejo, pues podia muy bien ordenar, que se guardassen sus preceptos juntamente con los del nueuc? Respondo a esto: porque a la honra del messias pertenecia ha zer la tal abrogacion, y dar otra ley mas perfeta: porque la ley vieja. Nibil ad perfectum adduxit, como lo dize el Apostol San Pablo. Y en este sentido, dize tanbien Dios por el Propheta Ezechiel. Dedi eis pracapta non bona, & iudi- Eze. 20. ciain quibus non vinent, como lo D. Th. explica el angelico dotor Santo 12.4.98 Thomas art. In

I fa. 2 Mic . 4.

Thomas, cuyas palabras fon estas. Pracepta caremonialia dicuncur no bona quia gratiam, non conferebant, per quam homines à peccato mundarent ur, cum tamen per huiu modi se peccatores oftenderent; unde signan Ber dicitur: Et indicia in quibus non vinent,ideft, per que vita gratiam obtinere non possunt. Verdad es, que fue esta ley buena, como dixo el gran Doctor de las gentes. Ita. Roms. 5. que lex sancta est, & mandatum san Etum, & inftum, & bonum. Pcrò, esta bondad no fue perfeta, encoparacion de la bondad de la ley de 5/19/2 Christo. Y para esto nota el mismo Sancto Thomas con San Dionisio vbi (#p. que el bien tiene diuerfos grados, D Dion. vno es perfeto, otro imperfeto: La de dinin bondad perfeta en aquellas cofas, 80m C.4 que se ordenan a algun fin, se dize, quando por fi llena a lo tal fin: y la bondad imperfeta, es la que obra alguna cofa, para el fin, y no lleua acl. Poncel santo vna semejança de la medicina, la qual entonces es perfetamente buena, quando dá perfeta faludie imperfeta quando, aunque ayuda para tener falud, no llega pero a darla. Quemadmodum (inquit) medicina perfecte bona eft. que hominem sanat : imperfecta autem eft, que hominem adiunat, sed samen fanare non potett, &c. Ad perfectionem ergo legis dinina (pe-Etat, quod hominem totaliter faciat sdoneum, ad participationem felicita sis aterna, quod quidem fieri non po velt nife per gratiam Spiritus Sancti, qua legem ad impleat. Y ofta gracia solamente se dà en la ley nueua, legun aquello de San Iuan. Lex per Moysen data est: gratia, & Joan to verstas per lesum Christum facta eft. Conforme a esto (como juamos diziendo) a la honra del Messias

D.Th.

conuenia para que se mostrasse mas la perfecion de lu ley, que las ceremonias de la de Moyien le abrogaffen. Todo esto consta del Hebr. 7. glorioso San Pablo ibi. Reprobatio fit pracedentis mandati propter infirmitatem eins, & inutilitatem, nihilenim ad perfectum adduxis lex. statement steem one

Fue tanbien abrogada esta ley, porque era jugo granissimo (como dize San Pedro en el Synodo, en que se declarò la abregacion Att. 15 de la misma ley. Quid (inquis) tentatis Deum imponere iugum super cernices discipulorum, quod nec patres nostri, nec nos portare poluimus?

Iten. Abrogose el testamento vicjo, porque fue cumplido por Christo (como dize San Auguftin. Prima (inquit) Sacramenta enuntiatina erant Christi venturi, D. Aug. qua cum suo aduentu Christus im 1.19. copleuisset, ablata sunt, & ideo ablata tra Fauquia impleta, non enim venit folue: Au c: 13 re legem sed adimplere: & alia sut inflituta Sacramenta, virtute maio- Matt. 50 ra, viilitate meliora, actu faciliora, numero pauciora, tanquam iustitia fidei reuelata, & in libertatem vocatis Filijs Dei ingo seruitutis ablato, quod duro, & carni dedito populo congruebat &c...

San Geronymo trae vna conparacion, y dize, que affi como no Hier. ad es necessaria la luz de las esteclas Gal. 4. quando tenemos el Sol en nueltro Emyspherio, alli no fue necessaria la luz de la ley vieja imperfeta, despues de salido el Sol de justicia, a saber, aquel varon, que en espiritu viò Zacharias. Ecce vir Oriens nomen eins. Y Zach. 6. affi le llamo taobien el Prophesa Malac. 4 Malachi as. Soliustitia (inquit) &

LIZ

Theod. ad Phielip.3.

> Seme ja ça.

fanitas in pennis eins. Dize pues S. Hieronymo, Priufqua Christi in to to orbe Euageliu corn fearet, habue runt suu fulgore pracepta legalia: post quam vero mains Enangelij gratie lumen effulfit, & soliustitia toti mu do se prodidis, stellaris lume abditit est & earum radij calig auerunt . Y Theodoreto trac la comparacion del candil, q es cículado, quado ay luz del (ol. Supernacane us (inquit) est lychnus si fol apparueris, y dize mas. Supernacaneus padagogus ijs, qui perfecta acceperunt fapientiam: inutile lac nutricis ijs qui solido ci. bo vefcuntur, palea fert frumentum, fedpostqua collectu eft frumeniu, palea eijeitur:ita lex Christis oftendit postqua ante is apparuit, eacst dein. ceps supernacanea. Todas estas coparaciones, fon muy buenas. No es necessario ayo (dize) a los que tienen perfeta fabiduria, ni leche a los que no son niños, antes comen manjares de hombres robustos: ni la paja se recoge con el trigo juntamente en el mismo grane-TO.

La vitima razon fue, que Christo quilo vnir los dos pueblos ludaico, y Gentilico: y affi fue no. ceffario quitar del medio la pared que los diuidia, que affi llama Ephel. 2 San Pablo a la ley. Paries maceria, y quizo vnirlos, porque vino para ser Redemptor vniuersal de vno, v otro. Y la razo lo muestra, porque vn tangran Señor no auia de venir al mundo para faluar folamente vn rinco neillo de Iudea, fino para for commun (aluador del mundo. Y pues todos los hombres fon criaturas hechas a su imagen, y femejança, y capazes de fu gloria:no era razon que el desamparasse lo que criò con esta capa-

cidad:ni que fueffe acceptador de personas saluando a solo vn linage de hombres, y desamparando todo lo restante del mundo. Y pues todos los hombres eran criaturas suyas de todos ellos era jufto fuelle reconofcido, adorado, y feruido y este era vno de los grades desses que aquellos santos padres antiguos tenian, estendendo el seno de su charidad a codo el munde: y desseando que todas las gentes glonficaffen a efte commu Señor, y que todas le faluallen. Esto muestra claramente Danid en el Píalmo 66, el qual todo trata deste desseo: donde repite dos veles este verso. Confiteantur sibi populi Deus, conficeantur tibi popu-L'omnes, Confiessente los pueblos Senor confiessente todos los pucblos, Y conclue el Pfalmo con de-Zir. Metuant eum omnes fines terra, donde por este nombre de temor, le entiende el culto, y veneració de Dios que procede deste santo temor.

Y para prueua de que el Seños tenia determinado llamar todas las gentes quando viniesse al múdo,trac Paulo Burgenie en in Efcrutinio aquella prophecia de Ia-Iob, hablando del Messias. Ipse (in quit erit expectatio gentium. Llama al Messias esperança de todas las gentes. Elfayas, Radix leste qui fat in signum populorum, ipfum ge ses deprecabuntur. Y en otra parte dize el milmo propheta introduziendo a Dios que habla con el Meffias. Paru eft vt sis mihi feruus ad suscitandas tribus Iacob, & faces Ifrael convertendas . Ecce dedi te in lucem gentium, vi sis falus mea vsque ad extremum terre. Quiere dezir . Es pequeña enpreza, que

Pfal.66

Burgel tract. L dift. I. Gen. 49: I fai. 9. 1/ai.49.

Issu 1

za, que aproneches folamente a la cala de lacob : quiero que seas remedio de todas las gentes hafta el fin de la tierra. Lo mismo avia di-Isai 42. cho en elcapitulo 42. Dedi se infe-Isai. 66 dus populi, & in lucem gentium. Y en otra parte del milmo propheta cuangelico, promete Dios de mãdar ministros que llamen la gentilidad toda, para que le sirva con pu tualidad, y guarde fus preceptos. Et mittam (inquit) ex eis qui saluati fuerint, ad gentes in mare, in A. · fricam & Lydiam tendentes sagittam in Italiam, & Graciam, ad insis las longe, ad eos qui non audierunt de me & non viderunt gleriammeam . Et annuntiabunt gloriam mea gentibus, &c. Quien nove la claridad con que habla aqui el Propheta de la vocacion de la gentilidad, para que fean todos cultores del verdadero Dios ? Lo mismo nos Zach. 2 dixo Zacharias. Applicabuntur (inquit getes multa ad dominum in die illa, &c. Este punto se puedever en Burg. v Paulo Burgense, que lo prueua co bi supra Rabinos antiguos. Y en Galatino Salatin. en todo fu libro decimo, y vodecimo de Arcanis, y en el libro quin to capitulo veinte y nueue: donde muestra, que en tiempo del Messias auia de cessar el culto de los Ido los en la tierra, y que los los gentiles, y Indios todos auian de tener vna ley. Esto pruena con aquello de Zacharias. Et erit indie illa (dicit Dominus exercituum ) disperda Zac. 13 nomina idolorum de terra, o non memerabuntur vlira. La qual prophecia, dize Galatino, que no ay Rabino alguno que niegue hablar delMcffias, Y fi es que esta empreza de quitar la adoracion de los Idolos de la tiera pertencia al Melfias, ya luego ha venido, pues la a-

doracion publica de los Idolos eftà quitada de los principales rev. nos del mundo, ni ay quien ya ado re a Iupiter, ni a Saturno, ni a otros dioles semejantes, que antiguamétefueron adorados publicamente.

La misma verdad dize cfte Au thor) nos prophetizo Sophonias, soph. 3. ibi. Reddam populis labium electum vi inuocent omnes in nomine Domini & seruiant ei humerovno &c. Sobre el qual lugar dize tanbien Lyra Lyra, que esta lengua, o lenguage escogida, es la confession de Christo. Y servirle con vn hombro, es honrarlo con folo vn culto christiano. Infinitos otros lugares av para prueua deste intento: de los quales algunos quedan refiridos en otras partes. Como es aquel de Malachias. Magnum est nomen me Malac I um in gentibns. Iten el Pialmista. Psal 2. Postula à me & dabo tibi gentes he reditatem tuam &c. In omnem ter Pfal 31 ram exiuit sonus corum & Plat.71. 1sai.42. Dominabitur a mari vsque ad mare, &c. Iten Ifayas 42. Legem eins insula expedabat. Y. otros muchos V. Expo

Y lupuelta vna vez elta verdad litores de q el Messias auia de llamar ato. ad illud das las gétes al culto del verdadero Amos 9 Dios, y dar vna leypara todo el mu & Att. do: claro está, quo podia fer esta 15. la de Moysen: porq la ley mosaica Readifi. era acomodada solamete para agl cabo ta. pueblo, y no para tedo el mundo. bernacu Porg primeramete, las leyes perte la David cietes al facerdocio, de gestà lleno ci Louitico todo, yparte del Exodo. todas forçadaméte se ania de quitar, pues el sacerdocio de gellas tra taua se quitaua. Y esto quiso dezie el Apostol, ibi. Translato sacerdotio, necesse estve legistraslatio fiat. Y por Hobr. 7. aqui va fucra todo lo tocante a los facrificios, y ceremonias: y

Plal 18

LI 3

Mal. I.

bien lo diò a entender el Señor en la perpetua ruina del templo, como quien ya no queria accion alguna de las que ali se exercitaun. De manera, que auiendo de ser el Messias Sacerdote eterno, segun el orden de melchisedec, como dixo David: y aviendo este mismo Messias de instituir aquel sacrificio limpio de que habla malachias: otras leyes, y otras ceremonias eran necessarias diferentes de las del Sacerdocio de Aton.

Pues las leyes judiciales, que fon los decretos por dode los Prin cipes,y luczes del pueblo auia de fentenciar las caulas, como cran fo lamente acomodadas a aquel pueblo, y a aquella provincia de Iudea donde morava, tanbien se avia de acabar. Y como el Messias venia para faluar a todas las naciones del mundo,y en todas ellas se auia de predicar el Euangelio, no se podia cortarvna ropa para todos. Efto es ordenar leyes judiciales para tatasnaciones. Por tato, era cofaco uenietissima, que assi la Iglesia por su parte, como los Principes, yRèpublicaspor la luya, ordenaffen decretos, y leyes conforme a la calidad, y condicion de las tierras para quien se hazian. Verdad es, que de aquellas leyes antiguas tomarõ lo que generalmente conuenia para todos los lugares, y tiempos. Co mo es deputar falarios publicos pa ra los ministros de la santa Iglesia, yno valer ella a los que de propofito mataron algun hombre, yotras tales.

Solamente nos quedan los preceptos, morales, que se contienen en el decalogo, estes, ya se ha dicho, que no se quitaron: mas antes Christo los explicò, ypersicionò, Y

aor a le entenderá mejor lo que di xo Christo. Non veni foluere lege, Matt. 5. (ed implere, porque começandopor la ley, No matarás, en la qualfe pro hibe el homicidio, passa Christo mas adelante prohibiendo la ira del coraçon, y las palabras injurio sas de la boca, que muchas veses abren camino para el hemicidio.La ley prohibe el adulterio con la muger agena, mas el refrena la vista de los ojos, y la codicia del coraçõ que disponen para esse adulterio. La ley permite, que fe de libello de repudio a la muger que descotentare a su marido : mas lesu Christo no consiente tal repudio, antes condena al que la dexa: y al que cafa con ella por adultero. La ley manda, que amemos a nuese; tros amigos, mas el quiere que amemos tanbiena los enemigos: y nos aconfeja que reguemos aDios por ellos, y les hagamos todo bie. Y que si quisieren tomarnos la capa, dexemos tanbien elfayo por ca uitar pendencias, y pleitos, que da ocasion a odios, ymalguerencias.

Tapbien el Senor vino a cumplie otras leyes que de suyo cran indifferentes, las quales se pusiero a aquel pueblo, por el peligro que corria de inficionarle en vicios, y pecados con la vezindad de los Gentiles: y affi le pufo leyes en las cofas que firmen al vío humano. como es en la differencia de los manjares: en losvestidos: en la manera de labrar, y sembrar la tierra, y en otras cofas femejantes : para que la differencia en estas cosas q pertencen al cuerpo, mouieffe alos hebreos a otra differecia mas importante, que era en las cofas del cipiritu, yles hizieffe aborrecer los vicios, y costumbres de aquellos,

cuyos

cuyos manjares tenian por fusios, y abominables. Pues estas leves ta bien el Señor vino a cumplir, madandonos las guardar en otro fencido espiritual, que en ellas està en cerrado, que es mas alto, y mas dig no de la santidad, y sabiduria de aquel supremo legislador . Pongamos alganos exemplos.

alijs.

Quando nos manda la ley facri ficar vn toro,y vn chibato: mandanos en lo vno mortificar el pecado de la fobernia, y en lo otro, el vicio de la carne. Y quando manda que no le officicamos para pa-He ex. gar nucltros votos, animal fin cola y fin oreja, enfeñanos (como dize nes (unt Lyra) que no le agrada servicio he commu- cho contra la obediencia, y fin per mes, & seuerancia. Quando veda offiecer sumpta le auc de rapina, dizenos que le des exD. Th agrada el sacrificio que se le of-Lyra, & frece de la hazienda agena. En la offrenda de las palomas, pidenos fimplicidad. En la de las tortolas, castidad. En la de corderos, manfedumbre. Iren, quado dize la ley. Nocomas puerce, quiere dezir, no seas sufio, ni deshonesto. Quando dize: No comascola con langre, quiere dezir: No desfees la muerce, nitengas odio a tu proximo. Quando dize No comas aue de ra pina, quiere dezir. No oprimas a los que poco pueden, ni robes la hazienda agena. Quando dize. No atarás la boca al buey que trilla, quiere dezir, no defraudaras al tra bajador de su jornal. Quando dize no cuezas el cabrito en la leche de in madre, quiere dezir. No desaffli cion al affligido. Quando dize, no fiembres la tierra de diuerfas fimientes, quiere dezii: No juntes con la simiente de la palabra de Dios doctrina vana, y peligrofa. Quado obarr

dize, no ares la tierra con buey, y alno, te amonesta, que no carges al flacola carga del fuerte: Ité. La ley que manda que no se vista los hombres de ropatexida de lino,y lana, manda, que no fea doblados, fino fenzillos, y claros:a faber, no tenga vna cofa dentro, y otra mue stré de fuera, como lo hazen los diffimulados, falfos, y engañadores, que llaman hobres de doscaras Por estes, y otros semejantes exeplos consta quanta razon tuvo el Saluador de dezir, que no vino a quebrantarla ley, fino a cumplirla. Porque desta manera se cumple màs perfectamente, que comofue na la letra della. Y si esto assi no es diganme loshebreos, que fantidad auia en no vestirse los hombres de lino, y lana? Y que religion era arar y sembrar la tierra de la manera q la ley mandaua?

#### CAPITYLO VIII.

Señalanse razones porque fue abrogada la ley de la Circuncision: aquien succedió el Baptismo: y la de la guarda del sabado, a quie succedio el Domingo Tco mo es licito oy el v-So de las imagines. . della los

Omo la ley de la Circuncision fue dada a Abraha, In signum faderis, esto es en señal de concierto . Y despues Gen. 17. LI4 fuc Lew. 120 101.2

101.2

fue repitida en el Leuitico entre los de más preceptos, que se diero a Moyfen para fu pueblo. Y finalmente, como fue figura del Baptifmo que Christo auia de instituyr: por todos estes titulos era bien se abregaffe. Por el primero, porque como el cocierto fue de que Dios tomaria carne humana en la defcendencia de Abrahan : despues de auer cumplido fu palabra, no auia razon para que durasse más la dicha circuncision, que era la senal:afficomo despues de pagada la deuda, se quita la prenda, y se ras-Al Co. galaescritura de la obligacion. Y esta es la escritura, que San Pablo dize auer sido rompida por Chrifo. Delens quod aduer sum nos erat chirographum decreti &c. Por el se gundo titulo confta fer abrogada con mucha razon, y con gran conueniencia, pues eravno de los mâs penofos, y trabajofos preceptos de la ley.y affi no quedaria el jugo de Christotan fuane fi la circuncision durara en tienpo de la ley Euango lica, como expressamente lo dixo San Pedro en aquel Concilio en q Act. YS. definiò la abrogacion del precepto de la circuncision. Quid tentatis (in quit Deum imponere iugum Super cernices difcipulorum, quod neg, pa. tres nostri neque nos portare potuimus? Por la tercera causa finalméte de auer sido figura del Baptismo,era tanbien razon, que ceffaffe la obligacion de la circuncifion, porque(como ya queda dicho) la fombra no tiene lugar despues del Sol falido, ni la figura en prefencia de lo figurado.

Però, que la circuncision fue se figura (entre otras que vuo) del baptismo, dizelo claramente San Pablo. Circuncifi (inquit) eftis circu-

cifione Christi, consepulti ei in baptismo. Del qual lugar infiere Sant D. Th. 3 cto Thomas, lo que dezimos por p. q. 70. estas palabras . Vnde manifestu est a. 1. quod circuncifio fuit praparatoria ad baptismum, & prafigurativa ipsi Varias fi us , secundum quod antiquis Patri guras ba bus omnia in figuram futuri contin- pti/mi gebant vt dicitur. 1. Corint 10. Y po vide ane el fancto doctor la semejança pudFrãentre la figura, y el figurado en el ciscum eff. Cto, porque afficomo por la cir Mendo cuncifion se quitaua vna piclezita ça in lib carnal: affi por el Baptismo se des- 1. Reg.c poja el hombre de la conucrfaci- 7. n.6. on carnal.

Ser tanbien la coluna de nuue, y la passage del mar vermejo figuras del baptismo, pruevalo el mismo Sancto doctor con squello de 1Cor. 10 San Pablo. Patres nostri omnes in nube, & in mari baptizati funt Dode dize, que la agua fignifica la del baptismo, y lanune al Espiritu Sa to, que en el se communica. Desto D. Aug. trata mucho San Angustin libro 6. D. Dam contra Iulianum cap. 3. Y San Iuan V. Suar. Damasceno lib. 4. cap. 26. coyas tom.zin fon las figuientes palabras. Circa 3.p in co cifio bapti/mi figura erat, quemad- ment.a. modum enim circuncifio von vtile 1. 9. 70. aliqued ac necesarium corporis mebrum fed supernacaneum excreme. tum abscindit, ita per sanctum baptif ma peccatum nobis amputatur, quod cupiditatis excrementum eft, non v. tilis cupiditas.

De lo dicho le figue fer el Santo baptismo vna espiritual circuncifion: y este manda Christo, que todo el mundo reciba sobpena de eterna condenacion. Segun aque. Ioan 3. llo. Nisi quis renatus fuerit ex aqua Tr. seß. & Spiritu Sancto non potest introire 7. in regnum Dei. Y affi condena con Can. 1 sentencia de descomunion el sa-

grado

grado Concilio Tridentino, a todoaquel que dixere no fer el baptismo necessario para salud, y sal-

wacion de las animas.

Y para que no piensen los Hebreos, que no se han baptizado, q les predicamos en esta materia co sa que no estè en el testaméto vie-Gal. 1.10 jo : lean al docto Galatino en lu libro 10. de Arcanis cap. 2. el qual Isai.44. prueua que hablo Isayas del baptis mo en aquellas palabras del capitulo 44. Effundam aquas super sitientem & fluenta super aridam, &c. Y trac mas vn lugar del Talmud en el libro loma Ierofolymitano cap. hachippurim, que dize affi. Dicitur Deus congregatio I fraelis, quia que. admodum congregatio, vel pelagus aquarum mudificat pollutos, it a Deus Sanctus, & benedictus erit mundans in futuro I fraelem, sicenim dicit Ezecbiel effundam super vos aquam mundam, & mundabimini ab omnibus inquinamentis vestris. Este mis mo lugar del Talmud trae Lyra, y anade, que es comun entre los dotores, entender del baptismo este lugar de Ezechiel, en que Dios pro mere de echar fobre los hombres vna agua limpia para los limpiar, y lauar de todas sus imundicias, y esta es la agua del santo baptismo: del qual se éntiende tanbien aque Z46.13. llo de Zacharias. In die illa erit fos patens domui Danid, & habitantibus Ierusalem in ablutionem peccatoris, & menstraata. Affi lo tienen las Gal. vbi Gloffasen este lugar, co Galatino, y los dotores catholicos comuméte

De màs de la circuncision del fanto baptismo, de otra circuncifion espiritual habla tanbien la sa. Dent. To grada Elcritura en muchos lugazes,y esta es la que oy se deuc mucho procurar. Y confifte ella en la mortificacion de los fentidos: defta dixo Moylen. Circuncidite praputium cordis veftri. Y en otra parte. Circuncidet dominus cortuum, & corfeminis tui, vi diligas dominis deum tuum in toto corde tuo . Y Ic- ler .4. remias. Circuncidimini Domine, & auferte praputium cordium vestro- AdPhirum viri Iuda. Desta hablaSan Pa: lip. 3. blo en muchos lugares, estacs la q AdRoms celebran los fantos Padres: esta es la que conviene oy a los hebreos, y no la circuncifion material, y corporal, porque no les firmen esta, y las de mas ceremonias de su ley oy, fino para fu confusion, y eterna condenacion.

Acerca de la guarda del Domin Exede go, teparan tanbiélos Iudios, por que pienfan que la observancia del fabado, que en el Exodo fe mandaua, aun es obligatoria, por eftar pu esto este precepto en el dacalogo. Aestorespodemos, q ay dos cosas en este precepto de la observancia del fabado, como nota Lyra, y S. Thomas, lavna es de precepto natu ral, la otra no: precepto natural es, aDios fea horado, yafetome tiépo y dia para esto. Pero, que sea este dia particularmente sabado, es cosa ceremonial: y affi fe quitò co las màs cerimonias. Y la razon fue. porque como el beneficio de la D. The criacion sea menor, que el de la 2,2,9. redempcion. y la Refurrecion de 122.4.4 Christo (que fue en Domingo )per ad 1. tença a la redempcion : con mucharazon, teniendole relpeto a csto, ordenò el Espiritu Santo, y la Iglesia que por el se gouierna, que se guarde el dia del Domingo en lugar del fabado q los Iudios guardanan, Y dize mucho con esto, lo que el Señor dixo por Isayas Que el determinana hazer a los hom- 1/ai, 43

bres

Supre,

Exe. 36

Lyrain

cap. 36.

Ezech.

bres bene ficios nuenos, tales, y ta grandes, que hizieffen hechar en oluido todos los paffados. Ne me mineritis (inquit) priorum, & antiqua ne intueamini : Ecce ego facio noua, Enunc orientur: viig, cognofcetis ea, &c. Sobre efta materia fc vea Azor tom. 2.cap. 1.quæft. 11. y si la observancia del Domingo es de derecho divino, ò ecclefiaftico, cap. 2. quæst. 2.

rogatiu. dici Do minice V. Beda lib. de offi. Ec. ca.I. 6 D. Aug. fer. 25 L de tep. Ex0, 20

De pre-

La vitima lev es de las imagenes. Aqui nos lleuantan los Iudios vn falso testimonio grandissimo, diziendo, que somos idolatras, y adoramos Idolos de palo, y piedra: siendo alli, que esto es can fal fo, que per no adorarmos idolos, perderemos mil vefes la vida: y por esta causa murieron tantos mi llones de martyres, quantos refieren las historias ecclesiasticas. Là verdades, que ellos no entienden laley tocante a las imagines, porque fi Dios nueftro Señor mandò al pueblo Indaico, que no pintaffe alguna imagen, fue porque enton ces todo el vniuerío mundo ado? raua las estatuas, y imagenes de los demonios: y aquel pueblo era inclinadiffimo a idolatria, como lo muestra Icremias, que lo compara por esta inclinacion al alno falua. ge, que congran ardor busca la hé bra en tienpo de los celos. Onager Ier, 20 (inquit) afuetus in folitudine indesiderio anima sue attraxitventum amoris sui : nullus auertet eam , &c. Donde la interlineal dize affi . Sie I frael toto impetu ac defiderio libidinis fertur, & emni idolorum amorefernet. De donde procedio, que hasta el tienpo delRey Ezechias adoraron la ferpiente demetal, que Moyfen auia fundido en el defierto.Y por esta causa, aquel pruden-

tiffimo legislador, que tanbientenia tomados los pulsos a la condicion deste pueblo, les quitó esta ocasion de idolatrar, pintando imagenes, y eftatuas. Mas agora, que estamos tan lexos desta ocasion, que peligro ay enpintar estas imagenes? La verdades, que filas víamos e spor traer a la memoria los mysterios de nuestra redempcion, y las vidas, y hechos de los fantos. Y fon las fantas imagenes, como vnos libros espirituales, que exprimen las lagrimas a los fieles, y los prouocan adenocion, particularmé te a los que no faben leer , pues aqui veen con los ojos lo que pudieran leer en los libros. De más desto, la renerencia que se haze a la imagen en quanto imagen, no para en fola ella, fino paffa adelantea reuerenciar la persona cuya es laimagen: como lo vemos en la cortesia particular que los Reyes hazen a los embaxadoresde otros Reyes, porque representan la perfonadellos. Veafe Paulo Burgenfe en le Elcrutinio: donde dize que el precepto de no hazer imagenes que Dios puso a los Iudios, se de. ue entender de que no las hiziesse para adorarlas : lo milmo tiene en la adicion segunda sobre el capitulo veinte del Exodo . Y prucua no fer cofa mala de fi hazer image nes, pues Dios mandana que en el propiciatorio esteuiessen dos imagines de cherubines en forma de mancebos. Spannit to pecholi

Y para que concluamos con el te punto de la abrogacion de la ley molaica, de que hasta ora tratamos, contare aqui lo que refiere Galatino acerca de la obsernan- Gal.l. 17 cia de la ley Mosaica. Dize pues, cap, uli, que fe cuenta en el Talmud, en el

XX.00 20

Lynni

93.023

Burg. T.

p. dift. 8

cap. 13.

Ex8.25

2 46.88

Edin Lab

IMPER.

libro

2910

libro Meghila en el capitulo que comieça. Codes hamitsbeah, ideft, fantidad del Altar, que despues de destruida Ierusalen por Tico, madò este Emperador a los Iudios, q no guardassen más su ley. Sentiero ellos mucho esto, y luego procuraron auer licencia del Emperador para poder viar de las ceremonias de fu ley, como dantes vfauan. Y para esto deputaron a vn Rabi Simeon, y a Rabi Elazar, los quales andando muy folicitos fobre que manera tendrian para falir con su intento: les apareció vn dia yn demonio, que se llamana Benta malion, y declarandole quien era, les dixo fi querian que el fueffe fu conpanero en esta empreza, que lo haria de muy buena gana. Y dize alli, que lloró Rabi Simeon, y dixo. A vna esclaua de casa de nuestro Padre apareciò va angel tres vezes, y a nofotros ni vna fola vez : pero venga el milagro don de quiera que sea. Y luego fue Ben tamalion: y entrò en vna hija del Emperador · Fueron tanbien los dos Rabinos, y dixeronle que saliesse de aquella moça : obedeció el Demonio, segun el pacto que te nia hecho con ellos . Viendo esto el Emperador, dixo a los dos Rabinos que pidicifen lo que quiesfe, Pidicron ellos entonces, que los dexaffe guardar fu ley : la qual pecicion el les concedio: visto el beneficio que le auiá hecho. Todo lo dicho le cuenta en el Talmud.

Que mas prucus es necessaria para mostrar el desatino de los Iudios, en querer guardar fu ley, que confessar ellos preprios, que el demonio tiene gusto de que ellos la guarden?y que dà para esto su fawor?quien puede dudar, finò gente tan ciega, tan ignorante, y tan enperrada como los ludios, de que fu ley no es ya agradable aDios, pues su obsernancia agrada al demonio? Haffe vifto mayor ceguedad que esta? Aura alguno que diga, q el demonio diesse consejo, que se guardaffe la ley de Christo?por cierro, que en esto està su pena. Nadie tenga temor de que el de tales confejos: quitarla del coraçon a los hombres esso si : esso procura el muy de proposito. Eya pues auer guençaduos hombres ciegos de querer feguir, yguardar oy vna ley con cuya observancia confessais q llena gusto el diablo. Y si os dixeremos por este respeto, lo que dixo Christo avuestros atepassados, que no querian creer su doctrina. Vos ex Patre diabolo estis, & defideria patris vestri vultis facere. No teneis razon de quexaros, que este nombre de hijos del diablo, os vie ne muy de quadrado a los q quereis permanecer en vueftra dure-

CAPITULO. IX.

De la segunda excellencia que tiene la ley Euangelica, que es serimpressaen el coraçon.

Vemos vistola primera de las prerogativas, que Ltiene la ley de Christo sobre la de Moyfen, que es en la duracion. Vcamos aora la fegunda. 106, El angelico dotor Santo Thomas, dize, que vna de las prerogativas

De hac materia D.Th. 1290

de la

de la ley puena es fer impressa en Hier. 31 el coraçon, conforme aquello de Hebr. 8. Geremias refirido por San Pablo. Ecce dies venient dicit Do mus, & consumabo super domi Ifra. ela (uper domum Iuda testamenti nouum. Y declarando que restamé to este sea, dize luego. Dabo leges meas in mentes corum, & in corde eorum superscribam eas. No closiniò Christo su ley con tinta, y en papel, como otros legisladores, fino con su Espiritu en lo intimo de los coracones. Prueua el fanto dotoresto, porque lo principal de la ley nucua es la gracia del Espiritu Santo, y efta Diffulaeft in cordibus nostris per Spiritum Sandum qui Rom S. datus est nobis (como dize San Pablo Jy añade luego el mismo Santo Thomas. Habet tamen lex noua quedam ficut dispositina ad gratia Spiritus Sancti, & ad vam huius gratie pertinentia, que sunt quast secundaria in lege noua, de quibus oportuit inffrui fideles Christi, & verbis, & feriptis, tam circa credenda, quam circa agenda & ideo dicendum est quod principaliter lex nona est lex indita, secundario autem est lex scripta. Assi que solamente se escrine en la ley nueua aquello q es disposicion para la gracia del Es piritu Santo, o que firue para vío de la misma gracia. De modo, que lo que tiene el Euangelio escrito, y el testamento nucuo, son las cosas que siruen para instruir elentendimiento en lo que deue creer acerca de la dininidad, y humanidad de Christo nuestro Senor: v lo que firme para exercitar al affecto para el desprecio del mundo, y pa ra amar a Dios, y al proximo: però lo principal del, que es la graçia, no se escriue.

Esta prerogativa no pudoMoysen dar a la ley, á promulgo, porq no era Dios, mpedia penetrar lo intimo de los coraçores, como Christo nuestro Senor, y alli no pudo escrivir su ley en los coraçones. Por esto dixo San Pablo a los Corinthios . Epistola estis Christi ministrata anobis & scripta, non attramento sed Spirita Dei viui, non in tabulis lapideis (como la ley que promulgo Moylen . Sed in tabulis cordis carnalibus. Deste lugar inficre Theor hilato, que quanta distanciava de la tinta al espirito, ydel co raçon a la piedra, tanta va del nueuo testamento al vicjo. Quanto igi tur (inquit) internallo Spiritus ab attramento diftat, & cor a lapide, tanto & nouum testamentum a lege difcrepat. La conneniencia desto dá tanbien San Augustin. Digito (inquis Dei lex scriptaest, led propter duros in lapide scriptaest. De modo, que la dureza de la piedra en q la ley se escreviò significava la du. reza de los coracones de los Hebreas, Però de los coraçones Chritianos estaua profetizado por Eze chiel, que anian de ser de carne, porque la dureza de piedra se les 6 36. auja de quitar. Auferam a vobis [di ze cor lapideum, & dabo vobis cor carneum.

Podrá alguno replicar desta ma nera. Oeste scriuirse la ley en el coraçon, esescrinirse en la memo ria, y en el entendimiento: o en la voluntad : de todas estas maneras fue escrita la ley vieja en el coraçó de los hebreos : luego, no es esta prerogativa de la ley Enangelica. Que fuelle affi escrita antiguamete, prucuale, porque los hebreos èn tendian fu ley, y tenianla en la me. moria, y tenianle buena voluntad,

D. Aug. tract. 33 in Ioan

Eze. II

y amore

Hebr. 9.

y amor. Para esto se deue notar, que la ley no solamente se dize el dictamen del entendimiento, que dirige; sino tambien la propensio de la voluntad, ò apetite, que inclina a lo bueno, ò a lo malo: y affi liama S. Pablo a la propension de los appetites. Legem membrorum. Video (inquit ) aliam le gem in membris meis repugnantem legi mentis mea, & captinantem me in lege peccati, qua est in membris meis, coc. Y fon estas leyes mas poderosas muchas vezes, que los dictames del entendimiento, como se ve en aquella palabra, Captinantemme . Aora pues dezimos, que como la ley de la gracia es ley de amor, inclina muy mucho la voluntad a la execucion de los preceptos. Y aunque es verdad, que tambien los justos en la ley escrita tenian gran inclinacion a las cosas de Dios, pero esso dauaseles en virtud del Meffias, que esperauan, y no era proprio de la ley antigua. Ni ta poco la ley natural, que imprime los dictames en el entendimiento fe puede llamar en este sentido Lex indita, porque no dá la inclinació . en la voluntad, por medio del amorcomo la ley Euangelica.

#### CAPITULO.

Tercera prerogativa de la ley nueua, que es darse en ella la justificacton.

A tercera prerogativa de la ley Enangelica, es que por della se dà la justificacion, lo quo ania en la ley antigua. Esto co-Rade lo q dize S. Pablo a los Ga-

latas. Queniam autem in lege ne. mo iustificatur apud Deum , mani festu est, quia instus ex fide vinit, y alos Romanos. Arbitramur inftifieari hominë per fidë sine operibus legis. Otra veza los Galacas. Si per 2. legeminstitia, ergo gratis Christus mortuus est. Y a los Corinthios. Li tera occidit (piritus vinicat. Llama letra a la leyvieja escrita co letras: y dize que mata, porque no daua gracia por fi: y con todo anadia fo erças al apetite, porque nitimar in D. Aug. vetiti, (como dize el Poeta.) Yco L'de fpista, dize S. Augustin, de la semeja- ritu, & ça del rio, que toma mas impeto, fi litera c. le ponen obice delapte. Però la 4. ley de gracia dá fuerças, y espiritu, y por esto se llama aqui Spiritus

Ni se juzgue por mala la ley vie ja en quanto durò, por dezirmos, que anadia fuerças al apetite, porque esto cra ocasionalmente, como dize San Pablo. Occasione accepta peccatum per mandatum operasum est in me omnem concupi scentiam. Occasione accepta dixo, ync data: accepta ab homine non data á lege

Entre otras muchas cauzas, porque dize tambien dar vida la ley de la gracia, es voa, porq quitò la multitud de los preceptos de la vieja: pero la principal es, porque contiene en si la fuente del Espiritu, y vida Christo Iesus, por cuya virtud, le justificaron aun los fieles antiguos, y se justifican los presentes, y fe justificaràn todos los que recibieren gracia hasta el fin del mundo. De los antiguos babla S. Pablo ibi. Bibebat de spiritali confe. quente eos petra, petra autemerat 1. Cor. Christus, scilicet cracis virga per- 10. cussus. Diò la agua espiritual de la gracia, y virtudes, que la ley de Moysen no pudo dar . Consta 4. Reg.

Ad Gal. 2.6.3. AdRom Ad Gal.

2. Cer. 3

Mm

esto 4.

D. Ber.

ferm.z.

LNC. 10.

esto de la figura de Blizco, como se ha visto en el libro sexto, el qual embiò a su criado Giesi con su baculo para resuscitar el hijo de la Su namitide: no aprouccho el famulo ni el tocamiento del baculo; però aprouccho el mismo Propheta co lu presencia, y conse echar sobre el nino, Con esto. Calefacta est ca ropueri, ac renixit. Lo que fue figura expressa de la Encarnacion del Verbo,por enjavirend tunovida el genero humano, no porvirtud del famulo, digo Moysen, ni del baculode lu ley. Affi lo dize S. Bernatdo, sobre aquello. Of culetur me of. inCat. culo oris sus. Donde cambien fe ha ze mencion del mysterio de la Encarnacion en la metaphora del osculo.

Esto mismo significò Christo nuestro Señor en la parabola del q venia de Ierusalen para Ierichò, q cayò en manos de ladrones, el qual fignificaua el genero humano, al quien no aprouccho el Sacerdote, niel Leuita: esto es, ni Moysen, ni Aron, ni la ley, ni fus ceremonias, sino el Samaratino, que fignifica guarda, y representa a Christo nuestro señor, que con el olco, y vino de sus Sacramentos diò salud al enfermo. Por esto en el Apocalyple le llama este señor. A. gnus oceifus ab origine mundi, y no ab eterno : Porque desde el principio del mundo empecó a curar, y hazer effecto con fu fangre precio fiffima.

A los Romanos, dize S. Pablo. Christum proposuit Deus propitiato. Rom. 3. rem in sanguine ipsius ad oftenfie. neminstitia sua propter remissione pracedentiumdelittorum, &c. Ytrae la congruencia desto, porque asti como el pecado, yla muerte entra-

ron en el mundo, por vn hombre, que fue A dan:alsi la justificacion, y vida viene al mundo, por otro q es el legundo Adan. Y a los hebre. es dize el mismo Apostol . Noui testamenti mediator est Christus, ve morte intercedente in redemptione earum pranaricationum, que erant sub priori testamento repromissione accipiant qui vocati funt, aterna hereditatis. You otra parte. V na oblatione consummanit in sempiternum sandificatos. Porque si el mundo fuesse eterno la sangre de Christo bastana, para que todo el fuelle redemido.

Desta verdad tenemos vna bue Numa E na figura en la serpiente que Moy sen leuantò para salud de los mor didos de las serpientes, como ya se ha visto en el libro passado. No les daua falud moyfen fino la ferpiente. Y (espiritualmete hablado) nodiò la gracia, ni lavida (piritual la ley de Moyfen, sino Christo figura. do en la serpiente sin ponçona, por que no tuuo la ponçoña del pecado: mas la seme jança de carne pecadora, conforme aquello . Mifit Rom. 8. Deus filium suum in similitudinem carnis peccati. Porque tuvo Christo verdadera carne, mas no carne fub jeta al pecado. Y en esta figura se note, que nadierecibia, falud, fino el que mirana la serpiente:assi no recibe gracia, sino el que con fè viua mira a Christo puesto en la Cruz.Iten los que miranan la fer? piéte de qualquiera lugar, de qualquiera parte, en qualquiera tiempo recibian salud:assi Christo dà vida, y salud a todos de qualquiera lugar, y tiempo, y de qualquiera nacion, de qualquiera estado, y codicion que fean. 135 611

CAPI-

CAPITVLO. XI.

Quarta prerogativa del te stamento nueuo, que es abrir las puertas del cielo.

A quarta prerogativa del

nueno testamento, es que

abriò las puertas del cielo, y

no el viejo. Consta de San Pablo.

In secundo (inquit, tabernaculo semelin anno solus Pontifex introibat, non fine sanguine, hoc fignificante Spiritu Sancto, non dum propalatam effe fanctorum viam, adhuc priore tabernaculo babente statum. Con aquella claufura, è impedimé to, que auia para entrar el Sacerdote en la Sancta Sanctorum, que cra la parte mas intima del téplo, y mas excellente: fignificaua el Espiritu Santo, que estana el camino para el cielo impedido, en quato duraua el viejo testamento. Por esto clamaua elPfalmistaTollitepor sas principes vestras, & eleuamini porta aternales, & introihit Rex gloria. Como si dixera. Abrid las puertas del Ciclo, para que entre en el Christo Rey de la gloria, y no-

fotros le podamos figuir, y todos

los que tunieren las condiciones

que puzo en el principio del Pfal-

mo con que respondiò a la pregu-

22. Quis ascendet in montem Do-

mini?a faber. Innocens manibus &

mundo corde qui non accepit in va-

num animam suam, &c. De suerte,

que via muy bien el fanto Rey, no

poderir allà nadie, fin que entraffe primero, Rex gloria, el Rey de la

gloria.

Esta faculdad para entrar en los ciclos, y este abrir de puertas se muestra bien en el Apocalypse, do de S. Iuan vió, doze puertas abicrtas, y ninguna cerrada. Porte (inquis jeius non claudentur: ab Oriente porta tres, & ab Aquilone porta tres, & ab Austro portatres, & ab occasu porta tres. Para todas las partes del mundo està el Ciclo abierto, porque todos los moradores del mundo pueden entrar en el. Esto significò el abrirse el cielo quando Christo se baptizò. Tábie el B.S.Esteuan viò los cielos abiertos en figura desto. No los viò affi Iacob progenitor de los Ifraelicas, pues dixo. Desceda luges in in fernu. Y Ezechias Rey fantissimo, dixo. Vada ad portas inferi. Ni tratan poco, ni mucho del camino del Cielo estando para morir, porque estauan las puertas aun cerradas. Affilo notò S. Geronymo, y Primafio: porq no era cola coué niente, dize Primafio, q los foldados triufaffen primero q el capita. Non erat (inquit ) decoru, aut militef Primaf. qui sub vexillo Christiin veterite-Home nto Hipendia meruerant, ante ducem triumphare, aut prins membra, quam caput calesti gloria cero-

Hier. E. piff. 119 ad Dar. in Epist. Ad Gal. cap. 30

A8.7.

Ifa.38.

Tenemos tabié figura desto en los Numeros en vna ley q dizc. Exules, & profugi ante mortem Po. tificis nullo modo in vrbes suas reuerti poterunt. Alli como los desterrados no pudian boluer a sus tierras antes de la muerte del sumo Sacerdore: affi los hijos de Adan no pudieron subir al cielo, antes de la muerte de Christo. NotoloelB. S. Gregorio mby bie. Quid D Greg. est (inquis) quod bomicida post morte in Ezec. Sumi Potif, absolutusad terrapropria hom. 6.

Mm 2 redit?

25.29.

Hebr. 9.

redit?nisi quod humanu genus quod peccando fibi mortem intulit : post mortem veri Sacerdotis,ideft. Christi peccatorum suorum vinculis sol uitur. & in paradifi posessionerepa-

Eldra. 2 En Esdras se dize, que mandò Nehemias,y dixo. Non aperientur cap. 7 . porta Hierusalem vsque ad calorem Colis. Manda Nehemias, que no se se abran las puertas de Ierusalen hasta que el Sol vaya bien llevantado del Orizonte, y caliente bié. Donde se significò otro decreto de Dios, que despues del pecado de Adan, so no abrieffen las puer

tas de lerufalen celeftial, hafta q el Sol dieffe calor: esto es, antes q el Messias (que auia de ser Sol del mundo)nacieffe,ymurieffe lleuantado en vna Cruz abrazado con el calor de su dinino amor. Por esto

dixo S. Pablo. Iuxta fidem defuncti sunt omnes, &c. (habla de los santos del testamentovicjo non accep-AdHeb tis repromissionibus, sed á longe eas aspicientes, & salutantes. Que pro-

messas dize aqui S. Pablo, que no recibieron los padres antiguos def pues de defuntos, fino el reyno de los ciclos? Affi que les estana pro-

mitido este reyno; peròno se le diò, fino a su tiempo, que fue quado con Christo subieron alla. Por esta misma razon las promessas

ordinarias, que se hazian en el teftamento viejo, eran de bienes téporales, porque los espirituales no

los tenia de su cosecha. En el Exodo le dize . Educam vos ad terra fluentem latte, & melle. Como

a niños les promete Dios leche, y miel.

(.3.) mart out, ab folar or of ter from the home CAPITULO. XII.

Sexta prerogativa del nueuo testamento, que es ser su carga muy suaue. Iratase de la confession Sacramental.

A sexta preregativa de la ley nucua, es fer ella jugo Muaue, però la vieja, fue jugo gravissimo: pruevase con aquello de Christo. Venite ad me om. nes qui laboratis, & oneratiestis. Ve nid ami todos los que estais car- Mat. II gados con el jugo de la ley. Tollite iugum meum fuper vos, &c. Ingum enim meum suane est . Y por este respeto, dize la sagrada Escritura, que eran pesadas las manos de Moyfen, porque pufieron vn jugo granissimo a los hombres . Y cra granissimo , primeramente por la multitud de preceptos, porque ania en la ley feiscientos, y treze preceptos, a faber, affirmatinos duzitos y quarenta y ocho: y negatiuos trezientos y fefenta y finco. Era tambien jugo graue, porque en aquel estado no se comunicaua con tanta abundancia el Espiricu, como queda dicho . Esta comutacion del jugo prophetizo Ofeas en aquellas palabras. In funiculis ofeas c. Adam traham eas, in funiculis cha- II. ritatis, & ero eis quasi exaltans ingum saper maxillas corum, & declinani ad eum vi vesceretur. Quiere dezir. Truxe a los Ifraelitas co cor deles de bestias, gio amenazas, y te mores: Però tengo de roper estos vinculos, y tracrlos co cordeles de

amor

SHADO

s mila

amor acomodados a la naturaleza humana: y esto hare en el nueuo testamento, quando quitare el jugo cargado de la ley vieja de sus cuellos, ymexillas: porque antiguamente ponian el jugo en la ceruiz como aora: y en las mexillas de los pies para atar ponian vnos cordeles, como nota en este lugar el Paraphraste Chaldaico. Et declinami ad eum vt vesceretur. Esto dize el Propheta por razon del Santisfimo Sacramento de la Eucharistia que haze tambien suauissimo el ju go de la ley. Vna cofa haze tambien el jugo de Christo suaue, que D. Chr. es la grandeza del premio, porque como dize S. Chryfosto. Immensum gloria futura pondus dulcem fa cit prasentis temporis tribulatione.

A esto se anade el exemplo

10st. 1 1. de compunct. sordis.

Exod.

fer. 22.

15.

de Christo nuestro Senor , que haze todo muy ligero. Assi como el madero echado en las aguas de mará amargas, y de malissimo sabor, las hizo dulces: assi el madero de la Cruz de Christo, quiero dezir la memoria de su pas fion, haze todo leuadero. Por esfo Cant. I. dize la Esposa. Post te curremus in odorem unquentorum tuorum. Curre, y buela a el que tiene el olordel exemplo de Christo crucificado. D. Aug. San Augustin dize. Her farcina no est pondus onerati, sed ala volaturi: deverb. habent enim & aues pennarum sua Apostol rum sarcinas: portant illas in terra, portantur àbillis in salo. De manera, que affi como las alas de las aues aunque cargan, pero, ayudan a bolar, affi en la ley nucua co la carga de los preceptos, anda ju-

to el auxilio muy copiolo para fe

poder lleuar. Y conforme a esto, di

ze S. Bernardo. Leue saluatoris o-

mus, quo crescit amplius es portabi-

lius est. Non ne, Ganiculas leuat, no Bern. onerat pennarum fine plumarum nu Ep. 341 meroficas, & religium corpus fertur ad Moad ima? sie disciplinam Christi, sie nach S. suaue iugum, sic onus leue quod de Bertin ; ponimus, eo deprimimur ipsi quia portat potiuc, quam portatnr,

Mas podrà algun hebreo dezir. como es suaue el jugo de Christo. . fi dexò vn precepto tan rigurofo, como el de la confession Sacramé tal? A esto respondemos, que no tienen razon alguna los hebreos, de juzgar por pezado el precepto de la confession sacramental, quado ellos tenian el jugo tan pezado de su confession ceremonial; que esto no lo pueden ellos negar; pues consta de la Escritura, porque se dize en los Numeros. Vir fine Num. 5 mulier cum fecerint ex omnibus peccatis que solent hominibus accidere. & per negligentiam transgressifuerint mandatum domini, atg. deliquerint, confitebunt ur peccatum (un Sobre el qual lugar nota Belarmi- Bell. 1.3 no la fuerça del Verbo Hebreo de pan. Iadah. Puesto en la conjugacion cap. 3. Hitpael, en la qual se anade la significacion a los verbos (y es comú esta doccina de los peritos en la gramatica hebrea. Jdemanera, que se pudiera verter el verbo con es. Leuit, 5 tas palabras mas Expresse & diffin de confitebuntar. Y affi en el Levi tico donde nuestra vulgata tiene. Agat panitentiam pro peccato. En el hebreo està aquel mismo verbo citado de los Numeros, y estan estas palabras. Eterit cum peccauerit in uno ex his, confitebitur aperie peccatum quod peccanit. Como lo nota el mismo Belarmino: y añado que los sacrificios que Dios mandana hazer por los pecados, eran come vna penitencia latisfactoria

Mm 3

que

que anda anexa a la confession, donde haze esta conclusion. Profecto si confessio figuralis eras a Deo instituta iure dinino quanto magis confessio figurata ese debet aDeo in fitura, & necessaria iure dinino? Quiere dezir, que si Dios mandaua antiguamente se hiziesse la co. fession figural, y ceremonial, con mas razon deuemos creer, que pu so precepto de la facramental.

D. Ant. V malde/

Prucuale mas la confession figu ral de los Iudios con testimonios de los Rabinos que trae Galatino lib. 10.cap. 3. Y con la costumbre de que haze mencion Santo Anconino 3.p.tit. 14.cap. 6 f. 1. de la fumatheologica, y nueftro Padre Thomas Vualdense tom. 2.de Sacramentis cap. 137. de la qual coftumbre dize q le informo en Viena Ciudad de Austria yendo por Embaxador de Henrique V. de Inglaterra a Polonia. Donde le di xeron los Iudios de aquella Ciudad que en tres casos principalmé te folian confessarfe a su Sacerdote, y recibir penitencia, a faber, de adulterio oculto, de homicidio oculto, y de blasfemia contra el nobre grande de Dios : y trahe alli mas voa figura con San Gregorio Papa del mar de bronzo, que estava ante las puertas del templo, q es(dize) el lauatorio de la confesfion antes de la entrada del cielo, o antes de la fagrada communion. Desta costumbre, y ley de la confessió ceremonial entre los Indios, trata tambien Genebrardo in Pi, 31. V.6.

Genebr.

La confession que Dios pediò a Adan, Eua, y Cain de sus peccados, figura fue tambien de la nue-Tert.L.2 stra, como lo dize Tertuliano. Iza cot Mar terrogat (inquit) Deusquaft incertus, cionem.

vt daret locum Sponte confitendi delidum &c. Vt iam tune initiaretur enangelica doctrina. Y pediò Dies nuestro Señor a estes pecadores confession, no solamente de coraçon, finò tambien de la boca, ni fo lamente general, sino tambien efpecial, ni folamente delante de Dios , find tambien delante de fu ministic (como nota Belarmino, o que aquellas preguntas fueren hechas por vn Angel que apareciò en figura humana: pues dize el texto que passeaua en el paraiso, ad auram post merdie, el qual Angel Gen. 3. era figura de los Sacerdotes, que tambien fe llaman Angeles por Mal. 2. Malachias, Labia (inquit) Sacerdotis cuftodient scientiam, &c Quia An. gelus Domini exercitaum eft.

Otra figura de la conféssion te- Leu 13. nemos en el Levitico, donde Dios & 14. mandaua a los Sacerdotes, que juz gaffen de la lepra, y cran obligados los leprofos à presentarse a ellos, y manifestar su lepra. Y segun el arbitrio de los Sacerdotes yua fuera de los reales, y boluian a ellos despues de curados. La qualley el Senor aprotò quando fanando a ciertos leprofos le dixo. Ite offen. dite vos Sacerdotibus. Deita figura de la confession trata S. Chryfosto mo de Sacerdotio lib. 3. Y S. Geronymo fobre el capitulo 16. de San Mattheo.

Figura fue tambien aquella co. fession que hazian los que inan a buscar al Baptista, porque dize el texto de San Mattheo. Baptizata. tur abeo in Iordane confisentes pec cata sua. Donde affi como este bap tilmo figurava al que Christo avia de instituir, affi esta confession figuraua tambien la confession que este mismo Señor nos auia de de-

Matt. 8. Luc.17. D. Chry fost. D. Hier.

Matt. 3.

xar como es doctrina comun de los fantos, y expositores. Y fue inf-103. 20. tituydo este Sacramento con aquellas palabras que refiere S. Iua, Trid. fef que el Señor dixo a sus discipulos. 14.6. 1. Accipite Spiritum Sanctum quorum remiseritus peccata remittuntur eis, &c. Como lo dize el fagrado Cócilio Tridentino.

Y las conueniencias que vuo para q el Sen r le instituyesse, fue ron muchas. Las quales se pueden ver en el Padre Xuares tom. de pa. nitentia disp. 17. fect. 1. Primeramente conuenia alli para gran pro uecho de los fieles, porque por efse modo de remedio (dize este do ctor) pueden los hombres alcanfar consejo, medicina, y satisfacion de sus pecados, juntamente con el perdon delles. De mas desto, persencia a la perfecion, y magestad de la Republica christiana, queiesse en ella tribunal en que fueffen juzgadas las causas de las animas, y se vengaffen las injurias dininas. Dode nace muy gran consolacion a los fieles, y se acrecenta su esperaca, viendo que el juizio diui no en cierta manera se comuta en huma. no, haziendo el hombre las vezes de Dios. Y por aqui les queda mas facil el camino para se limpiar perfectamente de sus culpas, y para euitar la pena, no solamente del infierno, mas aun del purgatorio: donde dixo muy bien S. Gregorio D. Greg. Nazianzeno. Ne confiteri peccatum Naziaz grane ducas, nam per buius saculi pu dorem, futuri (aculi pudorem, & ig. nominiam fugies. Esto es que la ver guença, y confusion, que se padece a los pies del confessor, nos liuca de la eterna confusion del infierno.

firme al penitente de maestro, y pedagogo para mas no pecar. Qui (inquit) per occultam enuntiatione seipsum veluti prascripserit, memoriam pudoris habet propadagogo ad vitam deinceplagendam.

Finalmente, los preuechos que este Sacramento importa a los que con devida disposicion lo reciben: la Fè, y la experiencia les entena muy bien : porque verdaderamente, aqui se haze aquella trans- B. Chry formacien que dize S. Ivan Chry fof home schomo, porque aqui los brutos de Lau-(que son los hombres brutales) se dibus convierten en hombres verdade- Paul 8.3 ros, y racionales, y aun en Angeles celestiales. Lo que no pudo ha zer la arca de Noe en los animales que en fi recogió, haze (dize el santolla Iglesia de Christo por me dio de la confission. Aqui le refucita Lazaro, y se le dize veni foras: y aqui fale el peccador del fepulcro de sus vicios, a quien Christo manda que se le descubra el rostro foluite eum &c. Porque despues de perdonados sus peccados, ya puede aparecer cen su cara descubier ta, como lo nota San Ambresio. D. Aus Quial inquit donatus est renelare fa l. 2 depa ciem aperired, vulcum inbetur, non nit.c.8. habet enim quod erabe scat, cui pec catum ramifum eft.

Concluy mos efte punto, con aquello del Spiritu Santo en el Ecclefiastico. Non confundaris confi Eccl.4. teri peccata tua. Donde es probable (dize Bolarmino) que Dios ex. Bellar. hortana a los hebreos a fu confef whi fup. fion cerimonial, porque (como no ta este dotor la palabra Confundaris, està mostrando que esta confes fion fe ania de hazer a hombres, y en particular, porque de la que se haze a Dios, o a los hombres em

SHAY

D.Greg. Y esta misma verguença dize San

Nisen. Gregorio Nisseno tom. z.in Eccles.

Mm 4

gene-

general no fuele nacer mucha ver guença, y confusion . Y concstas mismaspalabras exhortamosposta bien aqui a las hebreos, que despu es de baptizados han caydo como flacos en lus apostasias, que no se confundan, ni le auerguencen de confessar sus pecados, y sus heregias facramentalmente, porque folamence este remedio tienen para fe salvar. Busquen remedio, no se dexenjazer en el lodo de fus culpas, y de su infidelidad, que si assi no lo hizieren, negra ventura los espera. Dios les de su gracia, para que assi lo hagan. Amen.

### CAPITVLO.

Sexta excelencia del testamento nueuo, tener en si el no menos admir able que venerable Sairamento de ·la Eucharistia, tratase de lo que deuemoscreer deste mysterio, y de la possibilidad del.

Espues de tratarmos de la confession, se sigue deziral go de la mayor grandeza, y prerogatiua de la ley de gracia, q es tener en si la misma fuente de gracia Christo Iclus en el diuinisfimo Sacramento de la Euchari ftia. Este altissimo mysterio no pue de sufrir la rudeza, y grosseria judaica: y alsi lemos en S. Juan, que quando Christo nuestro Redemptor prometiò de hazer al mundo

esta merced, ellos replicaron, 940modo potest hio notis carnem luam dare ad manducandum? Y dizealli olfanto Euangelifta, que litigabat indei. Esto es, ponian la cosa en pleyto entre fi, ygustaro tanto delte pieyto que hasta oy, despues de tantasfentencias dadas: con fus replicas, y apelaciones quieren que dure. Dios los laque ya detal pleito de tal contradicion, y detal porfia amenad a splenge and and or or

El mode de proceder, que en ofta materia tendremos, ferà femejante al que guardamos en el libro quarto acerca del mysteride la Encarnacion. Demanera, que trataremos primero de como es possible: despues diremos como fue conveniente. En el tercero lugar, fe tratará de fu instituyeio por Christo . En el quarto se pondran las profecias, y figuras. Vlumamete lo pronaremos con milagros, q han facedido para fu confirmacio. Y primero que digames aqui de la possibilidad, digo breuemente la que creemos los Catholicos eneste altissimo mysterio.

Creemos pues, que por virtud de las palabras de la confagracion pronunciadas por vn (acerdote, la la lubitancia del pan fe muda en la del cuerpo de nuestro Saluador, y la del vino en su sangre preciosa. Mas por quanto affi el cuerpo, comola fangre no estan fin el anima, y lo vno, y lo otro no está fin la di uinidad: por tanto, aunque por vir tud de las dichas palabras no estè debaxo de aquellas especies sacramentales mas que el cuerpo, y fangre de Christo: mas por via de co comităcia estalu santissima alma, y fu divinidad. De lo qual fe figue anermos de creer, que por dinino

Ioan.6.

poder puede estar el cuerpo del Senor en muchos lugares : y esta en la hostia consagrada sin ocupar lugar. Finalmente, que estan los ac cidentes de pan, y vino fin subjec to, y otros milagros mas, que voos doctores reduzé a numero de dies otros de onze, otros de doze, v au opus. 59 mas. Santo Thomas los reduze al orden de los predicamentos.

Yendo pues a la possibilidad de ste mysterio, bueluo a referir aquel D. Aug. las excellentes palabras de S.Au-Epift. 3 gustin, que para el mysterio de la AdVolu Encarnacion truximos tambien. ganum. Demus aliquid Deum posse quod nos 1. 10a. 3 fateamurinuestigare non pose: pucdeDios mas hazer de lo que nosotros podemos entender. Esto es lo que dixo San Iuan. Maior eft Deus cordenostro. Y si puede vn hombre hazer cofas que otros homibres no pueden entender, q fino las vieffen hechas, entenderian fer impossibles: como fon las que cuenta Plutarcho de Archimedes: Plut. in que mucho es que pueda Dios ha-

uitaMar zer colas superiores a nuestro encelli. tendimiento, y nos mande creerlas fin entenderlas? Veafe lo que auemos ponderado en el libro pri mero capitulo tercero de la fabrica del cuerpo humano. Iten, de la habilidad de varios guíanillos, como sòn los que hazen seda, y las abejas, &c . Donde podemos facar argumento para la materia prefen te. Vease tambien lo que diximos en el mismo libro primero desta obra cap. 27. donde tratamos de

De regu la dinina omnipotencia. la cog- Esto presupuesto digo, que aun no fcen- que es verdad, que no podemos de di quid monftear con evidencia con folas Denspof razones naturales fer este mystefis, pra- rio possible:podemos pero concui

diging

dencia demonstrar, que no se de ter theo monstra ser impossible. De mas logos 1. desto, supuesta la fè de otros p.g:25. mysterios, puede el entendimien- a. 3. Vito ser manuduzido bastantemente de Bell. para que vea no ser impossible. Es. lib. 3 de te segundo punto se prueva por el Euchar. principio general de la theologia, cap. 3. yes que fuelta euidentemente los argumentos que se hazen contra los mysterios de nuestra santa fe. aun pesitiuamente mostrando no poder la razon natural demonstrar fer este mysterio, y otros semejates impossibles a Dios. De lo dicho se infiere, que por quanto sabemos, y creemos fer Dios omnipotente, y por otra parte no vemos en estas obras contradicion clara, ni razon probable della: mas folamente entendemos ser sobre la natureleza de las cosas, entendemos tambien, que son possibles a Dios, porque como dixo el Angel San Gabriel . Non erit impossibile apud Deum omne verbum.

Vamos aora poniendo algunas semejanças, que nos hagan postible esta transsubstanciacion : las D. Th. quales se pueden ver en S. Tho. opul . 59 mas, y fon las figuientes. Primera cap. 2. mente confta de la Escritura sagra. Gen. 19. da, que la muger de Loth fue conuertida en estatua de fal, y lo que antes era carne, despues quedò fié? do fal. Veis aqui tenemos vna tras substanciació. Iten, la vara de Mcylen fue convertida por poder divino en serpiente, y despues en vara. Podemos mas anadir la conerfion de las aguas del Nilo en fangre. Y bien conoció el demonio. como philosopho que es, no fer cofa impossible hazerse semejantes transsubstanciaciones por poder disino, pues dezia a Christo Exod.7

Luc. I.

Die Matt. 4.

Die ve lapides penes fiant .Y fi cs q pueden piedras connectife en pan por poder diuino, tambien el pan se podrà por el mismo poder conuertir en carne. Con la conuer fion del agua en vino, que Christo hizo en las bodas de Caná argumenta San Cyrilo a unestro intento, diziendo . Aquam olim in vini connertit in Canà Galilae (quod habet quandam cum sanguine propinquitatem) & eum parum dignuexif. in cala . timabimus, cui credamus quod vinu in sanguinem transmutarit? En la vida de San Iuan Euangelista se cuenta que couirtiò el fanto, vnas varas ordinarias en varas de oto, y vnas piedras de la calle en picdras preciofas, y despues boluiò a convertir vna cola, y otra en lo q antes era.

wbi fup.

D.Cyr.

Ierofol.

mystag.

cheli

4.

En el orden natural tenemos tambien exemplos a nueftro proposito, porque, como dize el mis-D. Th. mo S. Thomas, ay en ciertas partes fuentes de agua, que tienen vir tud para conuertir palo en piedra, y esto no se puede negar, pues lo enseña la experiencia, y lo dizen muchos Authores. Pues lo que haze la naturaleza, que mucho lo haga el Author de la naturaleza, ygra cia? Mas para que vamos mas lexos a buscar exemplos? Vemos q el pan que cada dia comemos por virtud del calor natural, en breue espacio se conierte en nuestra carne: y el vino que bebemos en nueftra fangre . Pues que marauilla q lo que puede hazer en espacio de dos o tres dias el calor natural lo haga en vn instante la virtud omnipotente de Dios? En la criacion tenemos tambien vn argumento muy acomodado, y digo affi. Mayor cofa es hazer algo de nada, que Die Mass. 4.

mudar vna fubstancia en otra, pues aquellos estremos distan mas. Y (a bemos, y confessamos que Dios co vna palabra fiat criò los cielos, q Gen. I. fon tan grandes, juntamente con la tierra, y mar, y los demas elementos de nada. Claro queda luego, q bien podrà hazer con su palabra vna cofa de otra: que por esto dixo Pf. 28 el Pialmifta. Vox Domini in virtste,vox Domini in magnificentia.

Lo dicho basta acerca de la tras substanciacion. Para el otro milagro de eftar los accidentes fin fub jecto no tenemos femejança acomodada fino en el mysterio de la Encarnacion, dende creemos estar la naturaleza humana fin proprio supuesto. Assi tambien estan aqui los accidentes fin subjecto, fiendo assi, que nodepende menos la naturaleza del supuesto, que los accidentes del subjeto, y quien pudo hazer vna cofa, pudo hazer laotra. De mas defto, no ay razon alguna. que prueue ser contra la essencia del accidente fer leparado del fub jecto, y confernatie affi : mas antes la razon natural entiende muy bien poder la naturaleza del accidente confistir en la aptitudinal, y no en la actual dependencia.

Lo mismo dezimos de la cantidad en razon de estar en muchos lugares, porque (como nota Belarmino)estar en lugar, no es de la essencia del cuerpo, sinocosa extrin feca, y accidentaria a el, porque el cielo Empireo es verdadero cuerpo,y no está en lugar. Luego no re pugna a la essencia del cuerpo estar en vno o muchos lugares, pues los lugares fon cofa extrinfeca, y postrera en respecto de la essencia. De manera, que poniendose va cuerpo en muchos lugarse por po-

Bellag. wbi sup. CAP. 3.

Derec

id cov

E I CE

Plue

2627.2

melcen fit prie

digino,

der divino, no se quita la indivision intrinseca, q las cosastiene, por las quales son vias en si, y se dividen de todas las otras cosas, porque esta indivision es essencial, y dize respecto á principios intrinsecos, que constituyen el cuerpo. Lo que se quita es solamente la indivision extrinseca, qual es la que tiene el cuerpo en respecto del lugar.

Hacexe pla suns etiā D.
Th. & Bell. v. bi supra

Exemplo para esto podemos se nalar en Dios, y en la anima raciopal. En Dios, porque està todo en este mundo todo que crio, y todo co qualquiera parte del. Y si quifielle anichilar el ayre, y conferuar los cielos, y la tierra adonde agora estanisin duda, estaria Dios codo en la tierra, ytodo en los ciclos, yleria doslugaresapartados vnodel otro, siedo el vn solo Dios. Tabie fi criara otro mudo assima delcielo Empireo, yapartado delfineftar co tiguos: alli estuuiera Dios todo, affi como está en este mundo, que crio. De la misma manera el alma gacional està toda en todo el cuerpo humano que informa, y toda en qualquiera parte del. Ysi dica ramos que le cortalle vo braço a vn hombre, aunque naturalmente el alma dexa de estar en el braço cortado, pero por poder divino pue de conservarse en el braço cortado tambien assi como le consierna en el cuerpo, pues no ay implicacionalguna en esto. Veis aqui como vna cola puede estar en muchos lugares. De la misma manerael cuerpo de Christo està en to dalahostia, y todo en qualquiera parte della, y dividiendose la hostia en muchas partes, en cada voa està Christo entero.

D. Th. Trahe S. Thomas para esto la wbi for semejança del espejo, el qualestan-

do entero representa al que en el pratap. le mirat y fi se divide en dos partes 3, 6 ta cada parte representa lo milmo, y 7. fi en diezpartes, de la milma mane ra representa cada parte, como re prefentana el todo. Y si alguno replicare como puede estar todo el cuerpo de Christoen vna parte de la hostia can pequeña : responde el fanto doctor con el milmo exemplo del espejo donde cabe la imagen de vn monte muy grande vco el exemplo del ojo donde cabe vha ciudad, y aun muchas legoas de tierra por medio de sus imagenes: porque mal pudicramos nofotros lægar li es grande vna ciudad, ò pequeña, o fi es grande vn monte o pequeño, si toda su imagen no estuniera en nuestros ojos, y cupiera en ellos con fer tan' pequenos. Y conclue fanto Thomas com cstas palabras. Sicut dictum est de oculoita potest dici de speculo, in quo videt quilibet manifeste quod in par no speculo apparet maxima ciuitas, & imago maximi hominis, & montis, ocali. Die ergo mihi quomodo po sest bocesse, & ego dicam tibi quomodo in dominico Sacramento eft if. tud. Ensenadme (dize) estos milagros de la naturaleza, y con la dotrina q me dieredes, yo os enfeñarè el miraculoso modo de estar. Christo en el Sacramento.

Otras muchas semejanças se pueden ver en este opusculo del mismosanto Thomas, como es el del candil, donde se encienden mu chos candiles, sin que el padesca diminucion: y assi és el cuerpo de Christo Sacramentado, que auque sea recibido de muchos, siempre se queda entero. Y por esta razon (dize el santo) ordenò la Iglesia, que no se celebrasse Missa sin

candi-

Bellar .

wbi (up.

cap.6.

candiles. Vt intelligamus veraciter corpus Christiita esse communicati. le smnibus sicut spsum lumen. Por donde dize may biéefte fanto dotor en lu Hymno.

> Fracto demum Sacramento Ne vacilles sed memente, Tantum effe sub fragmente Quantum toto legitur.

Lo dicho basta para entendermos como pueda estar vo cuerpo en muchas partes: pero que pueda estarsin occupar lugar como està el cuerpo de Christo en la hostia confagrada, parece que tiene especial deficuldad. A efto respondemos con Belarmino, que no ay co tradicion alguna, en que vn cuerpo no occupe lugar, ò (aunquelle occupe) no heche a otro cuerpo del milmo lugar. La razon es, porque en folo aquello ay implicació que repugna a la essencia de la cofa, lo que no se halla en esto del cuerpo no occupar lugar, o no cchar otro cuerpo del lugar, porque estes effectos de la cantidad, fon fecundarios, y no confifte en ellos fu elfencia, y fin ellos se puede entender, y definir el cuerpo. Lo dicho basta acerca de la possibilidad de l mysterio: vamos a las coneniécias.

> CAPITVLO. XIIII.

Que fue cosa rauyconueniente, que Christo instituyesse este dim nissimoSacramento.

Neste punto dezimos, q se puede muibie demostrarser defte diuino mysterio muy

conveniente, y muy conforme a la bondad dinina, y ala vtilidad de los hombrss . Para proper esta verdad fe pueden trace todas las razones con que esto mismo se fue le mostrar del mysterio de la Encarnacion: porque (como dixo S. Chiviostomo ) este diuino Sacramento es como vn complemento de la Encarnacion: lo qual declaro alli. Primeramente, porque a la diuina bondad pertence comunicar; se por todos los modos: por donde affi como fue cosa conveniente q comunicasse toda su divinidad a vna naturaleza humana : affi tambien fue cosa conveniente, que la misma humanidad, y todo aquel beneficio, y mysterio se comunicasse por otro modo admirable a los de mas hombres, para que affi como la naturaleza humana de Christo por vn modo inefa ble existe en el verbo, y el verbo en ella: affi aquel que recibe efte divino Sacramento, por vn modo tambien singular estè en Christo, y Christo en el, como el lo dixo. In Ioan, 6. me manet, & ego in illo.

La fegunda razon es, que fue obra digna de la diuina sabiduria hazer vn epilogo, vna fuma, ycopé dio de todas sus maravillas, yde to dos sus dones, y beneficios, principalmente daquellos que nos hizo por la Encarnacion. Porque pri meramente, alli como en el myfterio de la Encarnacion, la naturaleza humana careciò de supuesto proprio, affi aqui los accidentes fon prinados de su subjecto. Y affi como por la Encarnacion el Verbo divino le escondiò debaxo de la humanidad hecho hombre para nos redimir,affi tambien el mif mo verbo encarnado estaniesse

stial de las animas para las confolar, y les dar fuerças. Dode affi como por la encarnacion el Verbo Eterno fue engendrado en tiempo en la humanidad que formò: y expuesto a las injurias del tiempo, y de Ioshombres, quedado el milmo Verbo en si eterno, impassible, è immutable: affitabié el mismoVer bo encarnado en quanto en este Sacramento se contiene: cada dia (a nuestro modo de dezir)es produzido: pues por vna acció substa V. Swar. cial, y conferuativa de su ser, se po 10. 3. im 3. p. difne aqui:y muchasvezes está en lu gar humilde, y es injuriado, y afren put. 50. tado por hombres malos, quedan-Seat.4 do siepre el mismo Verbo Eterno y sata humanidad impassible, è immutable. Finalmente affi como por el mysterio de la Encarnacion Christo fac hecho comida espirigitual de las animas en el vientre de la Virgen Maria: y por todas sus acciones, y passiones les gano la vida : affienefte divino Sacramento se nos dá realmente en comida, para que recibiendolo dentro de nosotros verdadera y propriamente podamos participar el fructo de su redempcion por el, q es la vida imortal del anima, y del cuerpo: y es logeldixo. Qui mã ducat hunc panem viuet in aternum,

eneste divino Sacramento escon-

dido debaxo de accidentes de pan,

y vino, hecho comida, y pancele.

La tercera razon se saca del atributo de la divina Omniporencia, porque fi consideramos todos los milagros que entreuienen en este divinissimo Sacramento: halla remos que fue conuenientissimo para que fuelle como vn remate, y perfecion de todas las obras diwidas. Y para esto el sancto Enan-

gelista començando a tratar de la Cena del , Señor nos hizo adnertencia con aquellas palabrase Sciens quia omnia dedis ci pater in manus, por que en aquella mutació de todas las colas que Christo en este mysterio hizo, mostrò esta su Omnipotencia, y el dominio que tiene fobre todas fus criaturas. Por que aqui muda las substancias: dà otro nucuo modo de existir a los accidentes : y haze que la fubstancia corporal estè presente a la manera de substancia espiritual: y pone el milmo cuerpo en varios lugares. Y finalmente obra ctras semejantes maravillas con que se muestra, ydeclara por Señor absolu to de toda la naturaleza, Las quales obras ni era cosa conueniente que quedaffen fin fer hechas : ni con mas oportunidad fe podian ha zer, q en este diuino mysterio, el qual(como deziamos)esvoa fuma de todas las marauillas de Dios-

La quarta razon se saca de los mas atributos divinos : particularmente de la liberalidad, y de la mi sericordia, y aun de la justicia. Digo de la justicia porque (como dixo Innocencio) fue cosa muy con. Innocet. ucoiente, que assi como el hobre lib.4. de por vna comida fue vencido, y he - hoc my cho mortal, assi por otra comida Her. c.4 fuesse restituydo a la vida imortal. Yninguna comida podia fer masco ueniete, ni maspoderofa parahazes este efecto, q aquel majar q decediò del cielo, ydàvida al mudo. Por donde assi como de aquel manjar le dixo. In quacung die comederie Gen. ex eo morte morieris. A si a lo contrario, deste se dixo. Siquis maduca Ioan. 6. ueris ex hoc pane, vinet in aternum. Donde tabien se muestra la infinita liberalidad de Dios para con No los

lum.

los hombres: porque como la vida imortal solamente por Christo se nos pueda eomunicar, Descubrio vn modo incfable, por lo qual nos juntemos realmente con el, pa ra que podamos facar la vida de la misma fuente de la vida. Y para q tambien por estavia se mostrasse estar muy aparejado para nos dar la milma vida. Donde tambien se echa de ver su gran amor para co los hombres. La quinta razon es, porque este divinoSacramento fue conuenientissimo para grangear mas la perfecion de todas las virtu des,y esto por varias maneras. Primeramente, por la excelente graf cia que en el se da, la qual no se pue de dudar fer mas copiosa, pues eltá presente Christo que es fuente Ioan. 1. de gracia. Et de plenitudine eins nes omnes accepimus. Donde vino D.Chry. a dezie fan luan Chryfostomo,que hom. 6. falen los fieles desta diuina mesa, ad popu- Velut leones ignem spirantes facti diabolo terribiles. Como vnos faertes leones contra el infernal enemi

go:y affi pueden dezir aquello de Pfa. 22. Dauid. Parasti in conspectu meo me sam aduersus eos qui tribulant me. Finalmente si discurrimos por todas las virtudes hallaremos infi nitasocasiones, y razones para exc D. Aug. grandissimo exemplo dehumildad,

cutarlas en este dininissimo Sacrae mento. Aqui nos dà este Senor vn inP[.33 porque (como dixo (an Augustin) Nisi humilis effet, se seg, bumiliaßet Dominus le sus, eum nec manducare, nec bibere potuisemns. De la misma manera nos da aqui exemplo de paciencia, pues fufre aqui infinitas injurias de lus enemigos. Y por esto me parece se llama tambien este divino Sacramento Memoria de la Passion del Señor, porque

affi como en su Passion, y mucrte sufriò infinitas injurias con gra n paciencia, y filencio fin tomar vengança de sus enemigos, antes rogando por ellos: affi aqui queriendo reprefentarfe bien a fi mifmossiefre, y calla con gran paciencia, y filencio, como lo vemos, y fa hemos.

Pero dexando las mas virtudes morales, vamos a la primera entre ellas, que es la Religion, cuyos actos de latria, deuocion, oracion: y facrificio, con otros mas: fe exercitan aqui con gran fructo, y merecimiento. Y por esto dixo san Cypriano: Sacramento visibili di uina se infudit essentia, vt esset religioni circa Sacramenta deuotio. Y particulatmente el facr ficio que aqui se offrece , tiene infinita ex. celencia, pues offrecemos a Dios vna cosa de infinito valor, y dignidad. Porque (como adelante diremos)este dinino mysterio tienera zon de Sacramento, y de facrifi-C10 .

Vamosaora a las virtudes theologales, y scala sexta conveniencia de la institucion deste dluinifsimo Sacramento el exercicio, y augmento de la fè, que por esto se llama Myfferium fidei : porque entre las obras de la dinina Omnipotencia, que se hazen fuera del orden de naturaleza (no habla do del mysterio de la Encarnació) este mysterio es el mas dificultoso de creer, assi por los muchos milagros que aqui concurren, como tambien, porque no vna, ni dos, fino muchas vezes fe celebra. Y esto no por Dios immediatamente, fino por vn hombre 1 1001 fu ministro, por el poder sobrenatu ral quiene comunicado. Fnalmete, porque

D. Cypr. de Cana Damini

porque cada dia lo vemos, y fiempre andamos cautiuando el entendimiento en obseguio de Christo, y desmintiendo a los sentidos : el qual exercicio es de gran prouccho para augmento de lafe: no fo lamente la fe digo deste mysterio, mas tambien de los mas, principalmente de los que pertenecen a nueftra redempcion cayo memogial aqui està, segun aquello del Se nor: Hac quotiescunque feceritie, in mei memeriam facietis. Porq vemos squi por fè, é inuifiblemente lo que creemos que elSenor paffó en fu vida:porque assi como creemos que entrò en el vientre de la Virgen, alli creemos que en este Sacramento verdadera, y realmente entra dentro de nosotros. Y assi como creemos que estuno reclina do en el pelebre, alsi creemos que cstà puesto en el altar. Y assi los de mas mysterios aqui se represeta al viuo: y particularmente la Paísio fe representa quado se confagra la fagre separada del cuerpo, sobre el Algerns qual punto se vea Algero, li. 2. c13.

Algerns de hocsa gramët.

La septima conueniencia sacamos de la virtud de la Esperança. Y affi podemos tambien llamar a este divinissimo Sacramento mysterio de Esperança, assi como se llama mysterio de Fè: porque verdaderamente es acomodadissimo para acrecentar tambien efta virend: pues se nos dà vna prenda de la gloria q nos está promitida. Fusura gloria nobis pignus datur , la qual prenda como (ca de infinito valor affegura mucho la promessa de Dios, pues bien se puede creer y esperar nos dará su hijo en el Cielo claramente glorificado quié acá nos le dà lacramentado. Y quié en esta vida mortal se muestra tan

liberal para con los hobres: bien fe echa de ver fu liberalidad quando nos diere la vida imortal: y quien aca en la tierra tanto deffea voirfe con los hobres, tabien se vnitá co clos en el Cielo. y por esto dixo Algero: Quam veré Christus fe ipfum daturus ett Sanctic ad gloriam. sam verè modo ad omnem gratiamo dat fe ip fum Ecclesia fua. Y para q crecieffe tabien la esperaça: porq con este divino manjar somos robo rados, y armados contra nuestros. enemigos, y co mas facilidad pode mos echar fuera todo el temor les mil, y tener côfiaça de alcançar vi ctoria:porg afficomo tenemos hor ror ala presencia del infernal enemigo, aunq no lo veamos: y pos lo contrario nos esforçamos cola presencia,y guarda de los Angeles. que creemos nos affiften , aunque no los vemos. Aísi tambien co esta prefencia de Christo, aung innisiblemente creida, pero firmementes en grande manera le esfuerca nuefiro coraçon, y cíperamos alcafar la bienauenturaça venidera, mayor mente, qcomo creemos estar Chri sto presente tambien, segun la humanidad, bablamosle con mayor familiaridad, y oramos mas frequê temente, y con mayor confian-

2 62.5

2011111

La octana, y vitima conueniencia tenemos en la virtud
de la chatidad, alsi para con
Dios, como para con los proximos: para con Dios primeramente: porque no ay cosa que mas nos
chique a amar, que ver que somos
amados: y estas muestras de amon
nos diò el Señor grandissimas en
este mysterio. Y por esto-dixo el
Euangelista: Cam dilexisses qui Ioan. 13
erant in mando in suem dilexiteos.

Nna Por

COMITA

cap.40.

porque entonces les mostro mavores fenales de amor , quando fe les diò en majar: y esto no de qualquiera manera, finò con gran affecto, y delleo, legun aquello . Defiderio desiderani boc Pascha manda. Tert 1.4 care vobiscum. El qual dessco, entiende Terruliano, y otros muchos, Marcie. no de la Pascua legal, y figuratiua, fino de la verdadera, yfigurada. De mas defto: porque (como nota mu chas vezes S. Chryfostomo) moftrò el Señor lelas para con los hó bresen este divinissimo Sacrameco amos mas que de madre: porque muchas madres despues de parie fus hijos, los dan a criar a fusamas: mas Christo no fue alli, que aquellos que espiritualmente engendrò a effes milmos fuftenta, y dá nutri. mento con fu carne, y con fu fangre . Mostrò tambien grandissimas fenales de amistad en querer quedarle co nofotros, yvnirle a nos in timaméte, no folaméte co el affec to, mas en la realidad, para que co efta fegunda vnion acrecentate la primera. Y por esto pediò al Padre Ioan.17 Eterno. Vt omnes vnum fint, ficut tu Paterin me, & ego in te vt, & ip. fi in nobie wnum sint, Ego claritate quam dedifti mihi dedi eis, ve sint vnam sicut, & nos vnum fumus. E. goin eis, de tu in me ve sine confum. mati in unum.

Y quanto la charidad para con los proximos, aqui se enciende mu cho, que por esta razon quiso el Senor que fayilemos todos fuften tados con el mismo manjar, para que en el como en vn centro nos juntaffemos: y affi como el nos amò,affi nofotros nos amaffemos vnos a otros, como membros del mismo cuerpo, que se sustentan con el mismo pan como lo dixo

San Pablo. Y para nos reprefentar 1.Cor. effa vinion, que nos queria perfua- 10. dir le dexò debaxo de especies de cosas que se vnen, como lo notò San Augustin, youros fanctos, porque de muchos granos de trigo voidos se haze el pan, y de muchos cachos de vuas vnidos fe haze el vino. Por esta razon el B. S. Pablo vía deste argumento para perfuadir a los fieles la vnion, paz, D. Aug. y concordia entre fi. Y San Augufin llama a este dimnissimo sa- Tras. 26 cramento Symbolum pacis, & wns. in Ioan.

# CAPITVLO

spera denire de noterios. Y affi

wiVel ob someia is o

commonwealth of reclina

De como este dininssimo Sacramento fue instituido por Christo nuestro Señor en el testamento nuevo. Prueuase mas esta verdad con los sanctos pa dres, y Concilios.

Iguele agora despues de tratar de la possibilidad, y conneniencias : dezir algo de la institucion deste diminissimo Sacramento, la qual consta clasissimamente de las palabras del milmo Schor . Hee eft corpas meum. Hic est calix sanguinu mei nout te stamenti. Las quales palabras fon muy claras, porque como el Señor I E S V S bizo aqui sestamento : era menestos scitat

reftar con palabras clariffimas por no dar ocasion apleytos, como no-Bell. de to Belarmino: q fi los vuo de spu-Euch. 6. es fue por malicia de los hereges, 1.6.9. fue por occasion recibida, y no dada, fue escandalo passino, y no acliuo. Affitambien vemos, que quando fue instituydo el testamé-Ex0. 34 to viejo, testo el Senor con palabras proprijitimas, y clariffimas, co AdHeb. mo lo refiere el Apostol S. Pablo. De rong Lecto (inquit)omni mandato legis â Moyle uninerso populo, accipiens san guinem vitulorum, & hircorum cu agua, & lana coccinea, & hysopo, & omnem populum afper sis dicens. His est fanquis testamenti quem misit ad the Eist wos Deus.

D. Iren.

De la misma manera testan los hombres con palabras clariffimas, Ge8.49. como vemos en Iacob, que despues de profetizar con varias figuras las cosas venideras, veniendo al testamento, víò de palabras claristimas. Ego (inquit) congregor ad populum meum: [epelite me cum patribus meis in spelunca duplici, que est in agro Ephron Hethai contraManbre in terra Chanaam, quam ernit Abraham. Mirad quantas circunsta cias declarò el santo Patriarcha por no auer duda en fu testamento?Lo mismo hizieronDavid.To-2. Reg. 2 bias, y Matthatias. Lo wismo hizo Tob.c. 4 tambien aqui Christo. Ni era de-1, Mac. 2 cente, que el testamento vicjo, que era figura, y fombra, fuesse hecho con palabras proprias, y claras, y el nuevo de más momento, donde se trata de la herencia eterna se Ad Gal, hiziesse con palabras obscuras, è improprias. Y de aqui sacó S. Pablo argumento para prouar lo que dezimos. Hominis (inquit) confir-Carelins Trid foll matum tellamentum neme (pernit, ant Saper erdinas. Nadie puede qui-

tar, o añadir palabras al testamento de vn hombre, deuele estar por lo que el dize, sin que se truessan sus palabras fuera de lo que fuena, ff. de le y assi lo dispone el derecho. De ma gatis. 3. nera, que si en vn testamento se leg. No. dexasse avn hombre vna casa, ò aliser. vn campo, y alguno quifieffe torcer las palabras, diziendo que hablava de casa pintada, ò de campo pintado: de ninguna manera le recibiria tal interpretacion : quanto menos deuen luego fer recibidas las interpretaciones de los hereges q quieré enel testaméto de Christo interpretar lus palabras en lentidos improprios. Y pues el dixo, Este es mi cuerpo, yeste es mi sangre del nueno testamento: por fus palabras fe ha de eftar entendidas en fentido proprio: que no era materia esta para el hablar por metaphoras, porg fin ellas hablò tabien quado tratô del baptismo ibi. Nist quis renatus fuerit ex aqua, &c. Entendiò esto de agua verdadera. Y quando trato de la confessio Ioan. 20. Quorum remiseritis peccata &c. Habló propriamente, y assi vemos que no le preguntaron los discipulos duda alguna, como en otra oca fion lo hizieron. Edifere (inquit) nebis parabelam, &c. Aqui sabian q no hablana elSeñor por parabolas finò claramente. Y era tambien ne cessario alsi, para que los Apostoles recibiessen el divinissimo Sacramento con la devida reverencia: lo que no pudiera fer, fieftuuician en duda acerca de las palabras de Christo, y de su significacion.

No hablò el Señor tambien co poca claridad quando prometio esta merced. Panis (inquis ) quem ego dabo caro mea est pro mundi vi. 10an. 6.

Nn 3

I. Cor.

ta Nist manducaueritis carnem filij hominis, & biberitis eins sanguine, non habebitis vitam in vobis. Qui manducat meam carne, & bibit men Sanguinemhabes vitam aternam. Et: caro mea veréest cibus, & Sanguis meus verê est potus, &c. Pucs el pro cepto que dexò en su Iglesia de la celebracion deste dinino Sacrame. to, y sacrificio consta bien de las palabras de quevio. Accipite, edite, item: hoc facite. El vso del enere los Apostoles consta clarissimamente 10.611 de S. Pablo, ibi. Calix benedictionis cui benedicimus, non ne communi. estio Sanguinis Christieft? Et panis quem frangimus, non ne participa. tio corporis Christiest ? Y en otra parte. Qui manducat, & bibit indig. ne indicium fibi manducat, & bibit, non diiudicans corpus Domini: Ite reus erit corporis, & Sanguinis Domini.

Esta verdad confessaron fiempre los fantos Padres en todas las edades, yaffi lorefiere deS. Andres sus discipulos, que escrivieron su vida. Estando pues el santo para

Sie Lipo (er crucificado, dixo . Ego omnipo. manus tenti Deo immaculatum agnum quo &breui- tidie sacrifico, qui cum sit verè sacriariu Ro. ficatus, & vere à popule carnes eins manum, manducata, integer perfenerat, & vi-& alij. nus. Esta misma verdad confesso S.Ignacio contemporaneo de los

SicThee Apostoles en la carta a los Smyrne dorctus (es. Eucharistias (inquit) & oblatiocitat. in nes non admittunt, quod non confi: dialog. 3 teantur Eucharistiam esse carné falnatoris, qua pro peccatis nostris passa

est quam pater sua benignitate sufcitanit. De aquella primera edad D. Dio- despues de Christo, fue tambien nys.l. de S. Dionysio Arcopagita, y dize affi Hierare. exclamando fobre este mysterio. Eccl c. 3 O dininisimum, & sacrosanttumSa-

eramentum, obducte tibi fignificantium fignorum operimenta dignamter aperi, & perspicue nobis fac appareas, nostro sá spirituales oculos singulari, Gaperto qua lucis fulgore imple.

Despues de los discipulos de los fantos Apostoles, en la segunda edad tenemos por testigos S. Iuf. D. Iust. tino martyr en la (egunda apologia que hizo al Emperador Antonino. Tenemos a fan Pio primero defte De connombre Papa, y martyr, el qual pu fo graves penas cotra aquellos, por dift. 2. cuya negligencia cayesse alguna Can. si cofa de la sangre de Christo fobre per ne. la tierra o en el altar, mandando, q gligeita el lugar fe lambeffe, y rayeffe. Te- D. Iren. fligo es tambien S. Ireneo lib. 4. Tertul. contra hare fes cap. 34. Teftigo Tertuliano lib. 2. ad vxorem, y en el libro de resurrectione carnis, y finalmente en el libro de idolatria donde reprehendiedo a vnos que pro monia al facerdocio a ciertos artifi ces de idolos, dize Probfcelus, femel IndeiChristo manus intulerunt: ipså quotidie conpus eins lace Cunt O manus pracidenda? Ge. Teffigo es Oris genes en muchos lugares de fus libros. TestigoS. Cypriano. S. Atha nafio.SanHilario, los dos Cyrillos: los doctores de la Iglefia, Ambro fio, Geronimo, Augustino, y Grego Cone? rio. Testigo san Basilio, y los dos Nic. tam Gregorios, Nifleno, y Nazianze: 14. alias no con fan Chryfostomo, y otros 18. innumerables fantos, y colunas Alex.in de la Iglefia, que florecieron ento: Epift. ad das las edades. Esta verdad testi- Nest. ficaron los sagrados Concilios, el Ephef. Niceno, el Alexandrino, el Ephe- tom. I. fino, y otros muchos, que trac Gai cap. 14. recio en el libro de vera prasentia Garetius corporis Christi claf 5. Y mas clara Trid fest y copiolamente el Tridentino por 13.6. 1. citas

3/48

Earl

1.6.3

fect.

0.3.

4 5

estas palauras. Principio docet fano. taSynodus, & apericac simplifier pro fitetur in almo fancta Eucharistia Sacramento post panis, & vini confe. trationem dominum nostrum lesum Christum verum Deum atque homis nem vere realiter at substantialiter sub specie illarum rerum sensibilia contineri. No ay mas claras palabras que estas, ni mas verdaderas, y por la verdad dellas denemosdar la vida fi fuere necessario.

#### mus Relonas, wendering del en CAPITVLO. XVI.

Prueuase la misma verdad con prophecias.

scott Ed to Paleto, Seer.

page to look postners mucho et a Mage.

Omo este divinissimo my sterio por vna parte tenga razon de sacramento en quanto fue ordenado para nueftra fanct ficacion, y en quanto es fenal de la gracia que nos fan chificas y de facrificio en quanto fe haze en honra, y culto de Dios, y para este respecto se le offrece: de vna, y otra manera fue prophetizado, y a Ita D. Th. 12. vna, y otra cofa dizen respecto las q. 101 4. prophecias, y figuras de que aqui 4.ed 2. trataremos. Y començando por Bell. l. 1 las prophecias, es muy celebre la de Miss de Malachias, segun ya lo auemos cap. 22. ponderado en esta obra : porque Suar.1, 3 dize el Propheta en nombre de in 3. p. Dios, hablando con los facerdotes disp. 73. de la ley vieja. Non est mihi volun-Malac. I tas invobis dicit Dominus exercitun & munus non suscipiam de manu vestra: ab ortu enim folis vique ad occasum, magnum est nomen meum in gentibus, Gin omni loco facrifica-Capogas

tur, & offersur nomini med oblatio munda: quia magnum est nomen me. um in gentibus dicit dominus exercitaum. Aqui repudia los facerdotes judaicos, y sus sacrificios, y dize que entre los gentiles fe le effiecerà vo facrificio limpio en todas las partes del mundo. Efte teftimo nio no se puede entender del sacri ficio de la Cruz, porque no se offre ceen todo lugar, mas fola vna vez se effrecio en el monte Calvario: ni se puede entender de algun sacrificio judaico, pues el Propheta dize, que se ha de offrecer por los gentiles: y claramente lo opone a los lacrificios judaicos: resta luego solamente dezir, que hablò del lacrificio de la Missa, que se offrece en todas las partes del mundo, y es sacrificio limpio, porque no pucde contaminarse con la malicia de los facerdotes, como lo dize el fan to Concilio Tridentino. Ymueftes le fer affi, porque del facrificio Iudaico, dize. Offertispanem pollutum: Item si offertis cecum, & claudum no ne malum est? de Donde mucstra. que los facrificios judatos podian fer contaminados, mas no este de que habla Finalmente, affi entendieron este lugar S. Iustino en el dialogo con Triphon, S. Irenco lib. 4. cap. 3. Terculiano lib. 3. contra Marcionem. Eusebio Cefaricole, sa Chryfostomo, san Augustin, san Geronymo, y otros muchos que cita, y figue Belarmino. Veale ta Gal. l IX bien Galatino lib. it cap. it.

La segunda prophecia tenemos en Zacharias ibi. Bibent de inebria buntur quasi à vino &c. Quid enim bonn eins est, quid pulchen eins, nisi frumein electori & vinum germinans virgines? El quallugar encie. mant and de fan Geronymo, Pafchafio, Lyra

No 4 y otros

Coc. Tr. fell. 220 cap. I V. Belolo 1. demif Co 10.00 D. Instu D. Iren. Terrulo

cap. II.

Zach.9"

0

SHAY, 1: 3. in 3. p.difp 46. fect. 2.

1--

y otros muchos de la Eucharistia. Y dà el Padre Xuares vna bue na razon: y es, que si hablara agni el propheta de pan, y vino ordinario no se podia dar razon probable, Para que este pan, y este vino fues. se prefirido, no solamente a todos los sacramentos de la ley vieja, mas auna los de la ley nueua : ni para que Di os se mostrase aqui tã magnifico, ni juntamente para que dixeffe que toda la bondad, y hermolura de la Iglesia en cierta manera estuniesse to da en este pan, y en este vino que todas estas grandezas suenan aquellas palabras. Quid enim bonum eim eff , & quid pulchrum eius? Como fi dixera. Toc da la de mas hermofura,y bondad comparada con la deste pan, y deste vino, queda muy inferior . De mas desto, como se puede entender, que hable de vino ordinario, fidize que produze virgines? Germinans virgines. Por cierto, que el effecto del vino no es castidad, ni virginidad,mas antes dize delSan Pablo, que engendra luxuria. Noli se inebriarivino in quo est luxuria. Lucgo bien se echa de ver, que habla de pan, yvino, que tengan effectos sobrenaturales.

Ephel.5

La tercera prophecia es del Pfal mo 110.ibi. Memeriam fecit mira. bilinm fuorum mifericors, & miferator dominus escamdedit timentibus fe. Con mucha razon llama ciPfalmista al diginissimo Sacramento, memorial de las marauillas de Dios porque verdaderamente todas ellas estan aqui recopiladas, como ya queda dicho, Y aesta palabra me

Barg in meriam, dize Burgense, que aludiò add dd el Senor en la instituycion deste buc loca Sa cramento, quando dixo. Hor fasite in meam commemorationem. Y

fiel Hebreo dixere que habla aqui el Plalmista del maná: no lo negaremos, con tanto que admita, q habla del como de figura de la Eucharistia, pues el figurado es mas noble q la figura. Los Padres, yexpositores, que dizen hablar aqui el Plalmista del dinino Sacramento del Altar, no ay para que refirirlos pues fon infinitos.

La quarta Prophecia, y que haze mucho a nuestro intento por sen fundada su exposicion en los mismos Rabinos, y en la raiz del hebreo, es del Pfalmo 71. y fegun los Pf.71. Hebreos 72. que empieça Deus indicium tuum Regi da: cl qual Pfalmo conficffan los mismos hebreos que habla del Messas, y los refiere Gal.l.10 Galatino pontualissimamente, y cap.4. Paulo Burgense. En este Pialmo, Burg. 2] pues se deue ponderar mucho el p. Sernt Yesto 16.que dize. Et erit firmame. dift.3 c. tum in terra in fummis montium, fa 10.6 in per extolletur super libanum fructus add. 2. eins &c. Donde en lugar de la pa- ad hune labra firmamentum, lè Lyra frume. Pfalmu. tu: erit (inquit) abudantia frumenti fegu los hebreos:y Bur gele dize, q la palabra piffat delhebreo, no quie ze dezir abundantia frumenti, fino placenta framenti voa torta detrigo, que viene a fer esto la hostia de trigo, que confagran los facerdo tes de la ley de gracia, cuyo nombre tambien aqui le exprime, porque la tresladacion chaldaica en la gar de las palabras insummis montium, dize: In capitibus facerdotum. Valame Dios, que lugar can acomodado a nuestro intento! de manera, que prophetiza aqui David, que en los tiempos de la ley del Messias aueria vnsacrificio de tor-

tas de trigo, las quales tortas, los

facerdotes leuantarian fobre fes

cabeças

the the

T 6. 12.

8 191.8

a Sa.L

North A

2 2 . 023

S. WARRY

Apud Galatin.

cabecas quando las ofrecieffen. Y porque no le entienda que este sacrificio feria de pan ordinario: oygamos lo que dizeRabi Zacharias Sicut Moy [es qui fuit Redemptor privbi sup- mus fesit descendere mana. Ita quo que Redemptor vitimus idest Messias erit placenta frumentiin terra inxta dictiillud P almi. Et eritplace ta framenti in terra. De manera, q el milmo Melsias, dize este Rabi. no, que seria el sacrificio que en esta torta se ofreceria, el qual fue figurado en el Manà que cayo del Cielo en tiempo de moysen, a quien aquillama primero Redemptor, y al melsias el fegundo. El primero fue Redemptor temporal, que rescato los Hebreos del cantiuccio del Egypte: el fegundo, Pf. 129. que es Christo, fue Redemptor el piritual, q los libro del cautiuerio de los pecados, fegun aquello del Psalmista: Et ipse redimet Israel, ex omnibus iniquitatibus e-

Malatin. wbi fup.

6.6

El mismo Galatino despues de confirmar lo que auemos dicho con varios Rabinos trae vna fenrencia de Rabi Iohai que fue muchos anos antes de Christo, que dize assi : Tempore Messia omnia sacrificia deficient, sacrificiu vero panis, & vini nunquam deficies. Estas mismas palabras refie-Gen. 14, re de Rabi Pinhas, el qual añade la prucua: Sicut dictum eft Gen. 14. Et Melchisedech Rex Salem exce. pit panem, & vinum. Melchi fedech idest Rex Messias, dicitur autem Melchi, idest Rex, quiaest Rex tosins mundi, & tfedec, idest iuftitia, quoniam mittet institiam (uam & gratiam faper vniuerfum orbem, &c. Dizea eftes Rabinos aqui, que en tiempo del Messias todos los

facrificios avian de ceffar fin el de pan,y vino, figurado en el facrificio de Melchisedec , que representò el messias, no solamente en el pan y vino que offreciò, fino au en el nombre; porque melchiseded es lo mismo que Rey de Insticia, y esto compite al messias, porque sera (dize) Rey de todo el mundo. y a todo el mundo llenarà de fu gra cia, y de lu justicia. Pero desta figura, y de las domas diremos en el capitulo figuiente.

La quinta profecia es del cap. Prou, 9. 9. de los Prouerbios, ibi. Sapientia adificauit sibi domum, immolauit vi Etimas funs, miscuit vinum & posuit men sam suam, el qual lugar exponé de la Eucharistia S. Cypriano, lib. 2 Epist. 3, y S. Augustia, lib. 17. de

Cinitate cap 20. y otros.

No trato de otros lugares a que pudiera llamar tambien profecias. por no fer difuso. Vease S. Augustin Epistola 120. cap. 17. Itenen el Sermon primero sobre el Psalmo 21. y S. Chrylostomo, hom. 3. in Epist. ad Ephesios, donde declarara nueftro proposito, aquel verso: Manducauerunt, & adoranerunt om. Pfal. 280 nes pingues terra. Comicron, y adoraron los grandes de la tierra. Ya queda dicho, que touo Dios ref pecto en esta institucion a la comida con que el infernal enemigo enganó a nuestro Padre Adan.con que le quiso persuadir, que teria co mo Dios. Pero lo que no alcanso con la comida ofrecida por el ene migo, alcansò con la que Christo, guilo. Mas facle dada esta comida para fer adorado Diosen ella: Mão ducanerunt, & adoranerunt, donde parece que está encerrada voa penitencia latisfactoria de la ofadia

denucitio padre Adan: como fi

dixera

dixera Dios: Queteis vos Adan Por va bocado fer como Dios, no V. Vieg. lo alcanfareis por este camino: pein Apec, ro guisare vn bocado, y hare que e. 2 Com lo adoreis, y os humilleis ante el: ment. I. In conspectu eins cadent omnes qui fett. 14. descendant in terram. Y assi le delcubre aqui otro motivo de la instipropheti tucion deste divino Sacramento, as ffers. a saber de justicia punitiua, el qual Be larm. no exclue los que quedan atras lib 1. de puestos, mas puede anadirse a c-Millaca. llos. 9.

> XVII. CAPITVLO.

Figuras de la Euchariftia.

As figuras que precediero deste divino mysterio fue. fon muchas, aqui folamen. te pondremos las mas celebres. Y que fuelle figurado, dizelo el fagra do Concilio Tridentino expreffa. Triden. fef. 22. mente: Hac (inquit)illa eft men fa, que pervarias facrificiora natura & legistempore similitudines figurabaenr: ve pote que bona omnia per illa fignificata, velut illerum emnium consummatio, & perfectio complette sur. Y por esta razon se llamaChri sto Cordero muerto desde el principio del mundo, como ya queda dicho. Como efte myfterio es tan dificultofo era bien fe fueffen difponiedo los coraçones poco a poco para recibirle. Y conenia fer afsi tabié para se mostrar mas su mage V.Gabe. ftad. Affi lo dize fan Buenanento 1888. 55. 22. Prafigurari (inquit ) debuit boc in Cano Sacramentum tumratione fue dig.

ne Miffa,

mitatis, tum vatione difficultatis. Sobre las quales figuras fe puede ver el Maestro de las sentencias con fus Expositores in 4.diff. 8.Y particularmente san Buenauentura las trata aqui muy difusamente en tres questiones, y sancto Thomas con sus Comentadores, 3. P.q.73. 418. 6.

Y para que con breuedad diga mos lo que ay en esta materia se deue notar, que todas las figuras. deste mysterio se reduzen a quatro cabeças, Las primeras fignificaçõ lo que en la Eucharistia es solamete Sacramento: como son las espeaies de pan y vino. Las segundas fignificaron el efecto que se llama Res Sacramenti . Las terceras representarona lo que en la Euchasiftia fe llama Res, & Sacramentum simul, que es Christo. En el quarto genero le representaron todas esq cas colas juntamente.

En las figuras del primero gené so entra el facrificio de pany vino que offreciò Melchiledec a Dios, del qual dize alsi la Escritura: At verê Melchifedec Rex Salem profe. rens panem & vinum | erat enim Sacerdos Dei altissimi benedixit ei, de. La historia se puede ver en el Texto sagrado del Genesis, y de fan Pablo. Lo que haze a nueftro incento es, que fiendo melchifedec sacerdote de la ley de Naturaleza, inspirado por Dios offrecia sacrificio de pany vino: en el qual facri fett. 3. ficio representò el de la missa, que Christo instituyò, segun lo dize expressamente el santo Concilio Tridentino, y la torrente de los fan tos Padres,y expositores: yaffi llamò Dauid al messias : Sacerdos in aternum fecundum ordinem Melche sedec. Y esta verdad, de que melchifedee

Gew. 14 Hebr. 7. de hoc fa crificio Melchif. V. SHAP. 1000 I. in 3. p. di 19- 49 Ø 4. Trid. W. bi sup. Pf. 109:

ining

who fun

chisedec sue figura del messias en elto, conocieron los Rabinos anti-Galatin. guos refiridos por Galatino lib. to de arcanis cap. 4 5. 6. Donde dize Babi moy sen Hadarian, que deste sacrificio de pan, y vino del Messias, se ha de entender aquello de Salomon : Venite comedite pane Pron, 9. meum & bibite vinum qued mifcui vobis, y el verso de Dauid lufo dicho. Lo mas que ay para dezir enesta figura se dixo en el ca-

pitulo paffado.

La segunda figura del primero genero fueron los panes de propo.

Exo. 25 ficion, delos quales folamente los Leu. 24 limpios podian comer. Sobre esta I. Reg. figura se vea san Iuan Damasceno, 21. lib 4. cap. 12. Cyrilo Icrosolymi-Mat. 12 tano Catcchest 4. Mystag. y Geronymo ad Tii. I. Mandaua pues Dios que estuniessen siempre sobre vna mesa puestos doze panes cenienos, los quales (e renouava ca da sabado. Y llamavanse panes de proposicion, como dizc Ribera, porque siempre estavan puestos, ó Ribers propuestos delante de Dios: y era de seplo lib. 2. c. IO.

doze para fignificar los doze Tribus de Israel. En el Hebreose llaman panes phanim, panes de caras. Porque tenian dos caras femejan. tes, como dizen Lyra, Abelenfe, y otros . Pues que pan es este que Dios queria cituuiesse en su prefencia, ypara que fuelle comido pe dla mucha pureza! Demas desto q pa es este, que solamonte los sacerdotes podian cozer ? Porque dizeel Texto hablando con el Sacerdote: Facies queque similam, & coques ex ea. Sin duda ninguna cra todo esto figura del divinissimo Sa cramento del altar, que Dios quiere que esté siempre en su Iglesia, a quien solamente los Sacerdotes MENTS 181000

pueden confagrar, y de quien folamente los limpios decen comer-Y tanta es la fuerça desta verdad, que dixo Rabi Iohai, que estes panes de propoficion se llamauan de dos facies, porque fignificanan vna Apud transubstanciacion que se auia de hazer del pan en el cuerpo del Mes vbi sup. fias, quando fuelle lacrificado: y q cap. 6 el mismo Messias seria el facrificio, y seria Dios, y hombre, y estaria inuifiblemente en este facrificio. Fue efte Rabino muchos años antes de Christo, como lo nota Galatino, Y contesta co el otro Rabi Iudas citado por el mismo Antor, que fue tambienantes de Christo, Pon gamos las formales palabras de Ra bi Ichai. Quare (inquit) dicatur panis facierum, ratio est, quia vt ait Rab bi Indas tran mutabetur ex substantia panis cum facrificabitur in substantiam corporis Messia qui descendet de Calis . & ipse idem erit sacrifi. cium, erit g, inuisibilis atg, impalpa. bilis, &c. Et Magistri aiunt eam ob rem dictum ese panem facierum. quia in ipso facrificio erunt dua substanita divinitas, & bumanitas. Estes son los Maestros, de cuya lecion los Hebreos destes tiempos se vuieran de aprouechar. que fueron antes de Christo, y hablaron fin passion: y no los peruerfos enganadores, que con fus pu tos (como ya queda dicho en el libro primere) y con lu obstinada malicia trataron de escutecer la verdad.

Pues que diremos de lo que dize el gran Rabi Haccados, refirido por el mismo Galatino? Este en el libro Galêrazeia, idest, descubridor Apud de colas fecretas, respondiendo ala Calatino quinrapeticion del Consul Anto- lib.10. nino entre otras palabras dize, ci cap. vlt.

tando

tando vna reselacion de Rabi Simeon hecha por el fanto Propheta Elias. Omne facrifieium, quod in vna quaque ara celebrabitur, in corpus Messia connertetur. Dize que fon palabras eftas de Elias en vn aparecimiento que hizo, donde admirandose los Angeles desta merced, que Dios auia de hazer a los hombres dize les relpon diò el Señor que se queria acomodar en esto con la slaqueza hu mana.

La tercera figura de la primera classe fue el pan de las primicias, como dize fan Irenco lib. 4, contra hereles cap. 32.

La quarta figura fue el pan subcinericio, que diò esfuerço a nrestro santo Profeta Elias, y fignifica a este diuino Sacramento en quan-

to Viatico, como dize san Buenauentura, y Gabriel.

La quinta figura tenemos' en los finco panes que Christo multiplicò en el desierto. Donde es bie que notemos la prouidencia del Señor, en no querer que aquel pan que el multiplicò se desperdicialle, fino dixo: Colligite que superauerut fragmenta. Quanto con mas razon querrà lu diuina magestad, que es timemos este divino pan de su altar, que fue lo figurado?

La sexta figura tenemos en el vino, en que se divina Magestad Toan. Z. convertio la agua en las bodas de Caná, como lodize el Padre Xua-SHAT to.

3 8m3 P.

Ex0.25

Vbi sp.

qui ad-

dit subci

nericis

illu panë

in hostes

voluta-

sum de

14d.7-

M48.34.

940.

La primera figura del fegundo 9.73.4. genero delas que fignifican el efein Com. cto deste divinissimo Sacramento

fue el manà: y dizelo claramente S. Ex0.16. Pablo hablando del pueblo, que I. Cor.

salio de Egypto. Omnes (inquit) eandemescam spiritualem manduca-IO.

uerunt: y afsi lo explica la torrente de los Padres. Llama fan Pablo al manà comida espiritual, por la que fignificaua, que era efte diuinissimo Sacramento. Vease fan D. Amb Ambrofio lib. 5. de Sacramentis e. 1 y lo dicho enel capitalo paffado de Rabi Zacharias, que haze femejantes a moylen, y al melsias, en que vno, y otro daria pan del Cielo. Y la figura del manà cor fifte en muchas cofas. Primeramente el manà fue dado a gente que peregrinava en el defierto, para que pudiesse llegar a la tierra de promission Lo segundo tenia la suauidad de qualquiera sabor. Lo tercerc, aunque vnos cogessen mas, otros menos, todos hallauan defpues la milma medida. Lo quarto fue comer embiado del Cielo, que fostenrana excelentemente. Las quales cofas todas quien no ve fer mysteriolas, y significatinas? Y co quantas ventages compiten al diministimo Sacramento de la Eucha riffia! Pues aun tienen mas otra femejança, que assi como el maná estudo expuesto a varias contradiciones, y dudas del pueblo, fegun aquello: Nunquid poterit parare menfamin deferto? Nunquid panem potrite dare, aut parare men sam popu lo fue? Y en los Numeros: Anima nostranauseat supereibo isto leuissimo. A (si efte divinifsimo Sacrameto deide que fue prometido fiems pre estuno expuesto a dudas, y cotradiciones, fegun aquello de (an Ioan, 6) Ivan. Litigabant ergo Indai dicen. tes, quomodo potest hic nobis carnem fuam dare ad manducandum? La legunda figura desta classe,

fue el arbol de la vida, que estana Gen. 6. en el Paraifo, cuyo fruto comido tenia virtud para acrecentar, y

conferues

11.19

confernar la vida: pues que cofa mas acomodada para reprefentar el effecto deste divino Sacramento?del qual dize el Senor. Qui mã. ducat buncpanem viuit in aternum. La tercera deste orden fue aquel fauo de miel que esforço a lonathas, y le diò vista. Estas dos figutas son tambien muy celebradas I Reg. 14 de los santos Padres.

D. Leo.

D. Aug.

Zer. 11-

Edit.

Ters.

Bactat.

En el primero lugar de la tercera classe de lar figuras, que represe can a Christo facramentado, y facrificado entran todos los facrificios de la ley de naturaleza, yelcrita como lo dize S. Leon Papa Serm 8 de Passione, y S. Augustin, Lib. 17. de Ciuitate cap. 20. Pero co esta differencia, q los mas de aque llos facrificios immediatamétefigni ficaua el facrificio cruéto qChristo offreciò en la Cruz, como lo dixo S. Pablo. Mas porque el facrificio Heb. 9. de la Missa incruento es memorial del de la Cruz, por esso dezimos q mediatamente es tabien fign ificado: porque el acrificio es lo milmo, pues en vno, y otro es Christo el principal offerente, y la cola offrecida, aunque el modo es diuerio. Y poresta razon en el Testamento Viejo el cuerpo de Christo fue significado por pany la fangre por vi no fegun aquello de Ieremias Mit tamus lignum in panem eins Id est, erucem in corpus eius. Como lo expone Tertuliano lib. 4. contra Marcionemeap. 40. y Lactancio lib. 4. Inflitationum cap. 18.y muchos otros Padres sobre este lugar de Ieremias. Lo mismo dize S. Gerony D. Hies. moEpist, 150. fignificarse en las pa Gen. 28. labras de Iacob. Si fuerit Dominus meusmecum, & dederit mihi panë ad edendum, & vestimentum ad ope Joan, 6. riendum. Efte panes Chrifto , que

es pan de vida, y el es cambien la vestidura de los fieles legun aque; 110. Quicung, enim in Christobapti Ad Gal. zatiestis Christum induistis. De la 3. misma manera se dize en el Gene. Gen. 49. fis. Lauabit in vino stolam suam & in sanguine vue pallium suum, por D Cypr que como dize Cypriano Epift 43 Quando sanguis vua dicitur, quid alind quamvinum calicis dominici, & fanguis oftenditur? Y los Rabi nos explica esta prophecia a nueltro intento, como fe puede ver en Galatino lib. to. cap. 6.

Finalmente, fue fignificada la sangre del Caliz de Christo en la sangre del Testamento viejo con que Moysen despues de dada la ley rosciò el pueblo, diziendo. Hicest sanguis testamenti, quem misit ad ves Deus. Donde, porque el Senor mostrasse en si el cumplimiento desta figura con las mismas palabras dixo por fan Mattheo. Bic eff Matt. 26 sanguis meus noui testamenti, y por Luc, 21. fan Lucis. Hic calix nouum testamentum est in sanguine meo. 20110 1.1.4

En el quarto genero de figuras, que fenalamos, que son las que figo nificantodas estas colas, entra el Veafe lo Cordero Pascual: porque el corde que auero fignificava a Christo no sola- mos dimente como facrificio, fino tamo cho sebre bien como comida, porque aquel esta figui cordero, no solamente se manda- tra en el na facrificar, mas tambien fe man. 1.6.c. II daua comer. La fangre del qual fignificava el effecto de la redepcion de Christo, por la qual fuymos libres de la csclavitud de Egypto. digo del diablo, que for figurado en Farao. El pan cenceno, fignificaua la materia deste Sacramen. to. La voidade la casa represétava la vnidad de la Iglefia, la qual vnió le perficiona con este dinino Sa-

D. Th.

Heb. 9.

Sec. 200

D. Cyp.

D. Aug

D. Th.

cramento, y queda mas voida entre fity con Christo. Y por esta razon folamente en la Iglefia fe ha de offrecer este sacrificio, y le ha de destribuir este divino manjar, para que no sea entreguado el pan fanto a los persos, como lo dixo D Cypr. San Cypriano lib. de vnitate Ecelefiæ. San Augustin ferm. 150. & 181. de tempore. San Gregorio, D. Greg hom. 22. in Enangelia. Santo Thomas 1.2.q.102.arc. 5. ad 2. Y lo di. cho basta de las figuras.

## CAPITVLO.

Ponense algunos milagros acerca del mysterio de la Eucharistia.

OS generos ay de milagros (fegun lo dize elB.S. Tho. mas jonos fe hazen para fer p,q.29. cseidos, y para exercicio de la fe, a. I. ad otros fe hazen para ayudarla mifsecundi ma fe, y para que sean testimonio de fu credibilidad. Y la diferencia que ay entre vnos, y otros es, que aquellos son ocultos, estes son publicos: y a si conviene, para que in duzgan a creer. Eftes dos generos de milagros se halian en este divino Sacramento, los ocultos, que fe hazen para fer creidos no firuen para el intento deste capitulo : y ya tratamos dellos , porque en ellos consiste este mysterio: de los otros trataremos aqui haziendo primeroalgunas aduertencias acerca de vnos, y otros, and E. Sangi

Burgin Y sea la primera de Burgense, ferutin. que los milagros que sucedian en p.z. dift el manà, cran publicos, y dados pa-3 c. 1 & ra fortalecer la fe de aquel pueblo Cap. 6. - 230

porg pedia esto su flaqueza. Quia corumfinquis fides valde debilis do vertibilis erat . Pero en la ley de gracia no es neceffario que los milagros en que consiste el mysterio deste pan del cielo sean publicos, pues es ley de gente mas perfecta. y mas robusta en la fe. De mas defto.fi vno de los fines, porque se hazen los milagros es la honra, y glo ria de Dios muchas vefes recibe Dios mas gloria de milagros oculsos,que de los publicos: y trac para esto aquello de los Prouerbios. Prou. 20 Gloria Dei eff celare verbum & gloria Regum inneftigare fermonem. In boc (inquit Sacramente celatur Verbum incarnatum, de qua occultatione dicit Isaias: vere tu es Deus abf Isa. 452 conditus, Deus Ifrael saluator. De manera, que fi los milagros en que consiste este mysterio fueran publicos como los del maná, y algunos que se hizieron en la arca del Tistamento ( que tambien fue fu 1. Reg. figura )y no vuiera ningunos milac 6. gros ocultos, no poderian dezir a Dios los Gentiles conucreidos a la fè Veré in es Deus absconditus. Como aqui lo prophetiza Isaias que dirian: pues los continuos, y publicos milagros deste mysterio, no dauan lugar a que se llamasse Dios faluador escondido.

La legu da aduertecia del dicho doctores, q este esconder de milisgres en efte Sacrameto, no folamé re fue para mas hora de Dios, y pa ra mas merecimiero nueltro. Si no tabié para mayor co folació efpiritual de los q comulgan:y paraelto trae aquello de Anstoteles, q la admiració escaufa de delectació Omnia enim mirabilia (inquit) (une delectabilia. Y como esto assi sea, si este divino Sacramento se crè, y se . .....

recibe

FI

200, 220

Ide Au-

ther whi (up c.7.

I. Rhet. Gen.

recibe co fè viua: claro le està q le

descubré en el tatas fuetes de cotolacion, quantas le descubren de admiracion en tantos milagros ocultos como aqui fe creen: y affi queda el alma suspensa, diziendo EX0.16. lo que los Hebreos a la vista de su mana: Man hu? que quiere dezir, Quid est hoc! Que es esto? Que grandezas fon effas? Que liberalidad? Que amor? Que misericordia? Que poder es este de mi Psal.30. Dios I Quam magna multitudo, dulcedinis ina Domine, quam abs. condisti timentibus te! Y si esta dulçura fienten los que temen, qual fintiran los que aman! Si cf. tes fauores se hazen a los de condicion feruil, quales fe harán a los de condicion filial? Es tanta esta dulcura, que llega a dezir aquel venerable varon Fray Luys de Granada las figuientes palabras. Mu-Granate chos de los fieles estan ta firmes, y fis in constates en la fè deste mysterio, y Tymbolo tan lexos de dudar en el, que este p.4. Dia les haze creer con mayor alegria, y logo 8. firmezalos otros articulos de nue stra fè. Porque reciben con el vío del tan grades bienes, y cololacio nes en sus animas, y can grande luz en sus entendimientos, tan grande fuego de amor en sus volun tades, y ton grandes ayudas para toda la virtud : que por aqui entienden, que no podia ser sino

> Lodicho es del Padre Granada. · Sea la tercera aduertencia acer-

Dios, el que ordeno vna colade

tanta efficacia para la fantifica-

cion, y faluacion de las animas. Y porque laben que quien esto ordeno es el Autor de todos los otros

mysterios que creemos, de aquies

que la fé certissima deste articulo

nos acreciéta la de todos los otros.

ca de los milagros publicos que Dios hizo para fortalecer la fè de. ste divino Sacramento, aquel dile. D. Aug. ma de fan Augustin, lib. 22. de Ci. uitate cap. 5. que ya en otra parte anemos rocado, y es efte. O es verdad ( dize el far cto Doctor ) que Dios hizo milageos para confirma cion de la fè dette divino Sacrame to, o no loshizo. Si es que los hizo, bien claro està que Dios no puede confirmar mentiras con mi lagros, como lo auemos mostrado en el primero libro desta nuestra Demonstració enangelica, tratando de la verdad diuma. Luego verdades que es este mysterio verdadero, y todo lo que del dezimos. Però si me dezis, que no tiene Dios hecho milagros para prouarlo: a cffo dize el fancto Doctor, que mayor milagro es perfuadirle efte my sterio a los hombres sin ver milagros, fiendo el tan dificulto fo en fi. y que encierra tantos milagros ocultos como auemos dicho. Y no creyeron efte mysterio solamente qualesquiera hombres idiotas, fino los mas doctos, y fabios del mundo, y los mayores entendimientos que la naturaleza hechò: como es cosa notoria.

Pero para que tomemos por to- Quidam das las vias los puertos a la incre- apud low dulidad: y côrazô podamos dezir në Caro lo que el Poeta Christiano. lu Remo

- du facrivibramus dogmatis hasta, bula loa Lucifuga fugient, non tamé effugiét. na P/cu

Huyeran los Lucifugas, que son ficis. las aues nocturnas, que huyen del Solde justicia, porque dilexerunt magis tenebras quam lucem, haveran digo, mas no cícaparan. Veamos fi le puedé negar los milagros

002

Guarec. Brend.

que aqui refiriremos: ni es possible refirir la cente sima parte de los que ay, pués ay libros enteros de-Guidm. ste assumpto. Vease Guidmundo, ltb. 3. de boc Sacramento ad finem. Paschas. Paschasio lib. de corpore, & sangai.

ne Domini cap. 12. Guarecio 4 & s.clase suilib. Icen Tilmano Brendebachio en codo el primero libro de las fagradas Colaciones.

Sea pues lo primero el que caenca Paulo Diacono en la vida de fan Gregorio Papa lib. 1. cap. 41. y fue affi. Estando el B. fan Grego. rio dando la lagrada communion al pueblo, estaua a la mesa para. comulgar vna muger que tenia hechas aquellas hoftias en fu cafa : y como el fancto la fue a comulgar, diziendo aquellas palabras: Conpus Domini nostri lesu Christi cu-Rodiat animam tuam, &c. La muger començo a forreirle: y el San-Co viendola, no le diò la comunion. Acabada la missa la pregunto, porque se rio en acto tan cremendo como aquel. Ella aunque con alguna repugnancia, refpondiô, auer reconocido aquellas hostias, que ella en su casa hiziera: y por tanto, que no se persuadia escar alliel cuerpo de Ielu Christo, Oydo esto por el santo, pidiò al Senor tuniesse por bien de mostrar la verdad en este caso, y fue affi, que las especies exteriores de pan se co uertieron en carne, la qual el Sancto mostrò al pueblo, y a la mugerfilla, y codos quedaron confirma dos en la fè.

El segundo sea lo que se cuenta en la vida de san Bernardo lib. z. cap. 3 · y fue, que estando el Sancto en milan curò vna endemoniada, que lo era auia muchos años sin tener remedio, y la tenia el demo

nio prinada del vío de los ojos,oydos, y lengus, y aun la tenia hecha vo moftruo: porque tenia la lengua tan crecida como voa trompa de elephante. Lleuada esta monstruo fa muger al Santo, estando celebra-**各种规范** do missa en presencia de gran multitud degente, tomò el fanctiflimo Sacramento en fus manos, y buelto a lamuger, dixo estaspalabras: Adeft inique (piritus, Index tuus, adest fum ma pote stas, iam resiste si petes, adest ·esila)q ille qui pro nostra falute passurus. Nunc (inquit) princeps huius mundi eijcietur foras. Hocillud corpus quod, de corpore Virginis sumptu est, quod in ftirpe crucis exten fum eft quod in tumulo jacuit, quod de morte surrezit, quod videntibus discipulis ascen dit in Calum. In buins ergo magesta tis terribili potestate tibi maligne (piritus pracipio, vt ab hac ancilla eins egrediens, contingere e am de inceps non prasumas. Aqui està (dize ltuluez, o spiritu maligno, aqui está tu Señor quiene sumo poder: aora refistele si puedes. Aqui está aquel, q anres de padecer por nuestro remedio dixo, el Principe deste mundo serà echado fuera. Este es el cuerpo q naciò de la Virgen, q padeciò en vna Cruz, q estuno sepultado, refucitò, y subiò a los Cie, los en presencia de sus discipulos. Yote mado en in nobre, y por in poder, q falgas desta fu fierua, ynūca ya mas bueluas a entrar en ella. Las quales palabras fuero bastaces para q el enemigo dexasse aquella, fu antigua pofada, y la muger quedasse sans, y fin lesio alguna.

El tercero fea lo que enenta Surio tom. 3. del B. S. Antonio de Lif. boa, y fue, q disputado S. Antonio en Tolofa covn herege acerca de la verdad deste dininisti. Sacrameto,

Grand

oladour's

p.a. Die

30,00

野菜 名為

la qual el Herege negana. Y como fabia q el lanto cenia don de hazer milagros, hizo con el este pacto. Yo (dize) tengo en mi cala vn jumento, al qual no daré de comer tres dias enteros : acabados ellos estad vos con la Hostia confagrada en parte donde pueda yo llenarle, y poner cerca del la ceuada, y fiendo caso que el jumen so dexela ceuada, y (e vaya hazes renerencia al Sacramento, yo quiero creer lo que me dezis. Affi fe hizo, ni mas ni menos: porque al tercero dia vino el Herege con su jumento, a quien el Sancto hablo desta manera. En virtud, y nombre de tu Criador, que yo tengo en mis manos, aunque indigno de tanta dignidad: yo te mando ó animal, que luego ven. gas humillandote por tu modo, y hagas reuerencia a tu Senor, para que conoscan los hereges, què godas las criaturas estan subje-&asa fu Criador. Dichas ef. eas palabras, aquel animal dexò la comida luego fin mas dilacion, y vino donde el Santo estaua, y puesto a su modo de rodillas, con la cabeça inclinada hizo reuerencia al fanctissimo Sacramento, y con esto el Herège quedò conociendo la verdad que dantes no copocia.

El quarto cuenta nuestro venerable Padre Thomas Vualdense,
somo 3. espitulo 63. y suc el caso
idesta manera. Estando el mismo Doctor presente en la Iglesia de san Pablo en Londres,
el Obispo de Canturia, y Thomas Arundelio, como juezes estaman haziendo preguntas a vn Herege: y persuadiendole que adoresse el sanctissimo Sacramento.

Despues de ellos auer bien cansadose, respondio el maluado Herege, que era mas digna de reueren cia vna araña por ser cosa viua. Y en el mismo punto que dixo esta blassemia, baxó de lo alto vna araña espantosa, y derechamente se le sue a la beca, procurando de entrarse en ella. Los juezes viendo, que Dios boluia por su honta, declarando al pueblo que esta ua presente el milagro, mandaron luego quemar al persido Herege.

El venerable Beda en el capitutulo veynte y tres de la historia Ingleza, cuenra, que en vna batalla fue mal herido, y piclo va mancebo Christiano, llamado Imma, el qual veniendo en poder de lus enemigos, fiendo curado, y fano: y temiendo no feles fueffe, poniante prifiones, las quales por si mismas se quebranan, y se le cayan de su cuerpo a la hora de Tercia todos los dias que fe las ponian, y quedeua libre. Esto fue parce para que andunieffe en poder de diuerlos lenores : halta que vno dellos le diò licencia, que se fuesse a su tierra, tomandole juramento, que le embiaria el refcate, conforme al concierto que hizieron entre si. Imma boluiò a In tierra, y embid el rescate, y aucriguo, que vn hermano fuyo Sacerdote teniendo le ya por muerto, dezia missa por el cada dia: y a la hora que la dezia, que era a la Tercia, se le quebra. uan las prisiones, y el quedaua librc. SHALLOWINE

Pongamos aqui tambien lo que cuenta nuestra sancta Madre Terreza de Iesus, en su vida capit. 18, por sus proprias palabras, si son las O o 2 siguien-

figuientes. Llegando vna vez a comulgar vi dos demonios co los ojos del alma, mas claros que con los del cuerpo, con muy abominable figura: pareceme, que los cuernos rodeauan la garganta del pobre Sacerdote: y vi a mi Senor co la magestad que tengo dicha, pue-Ro en aquellas manos en la forma que me yua a dar, que se via claro fer offendedoras fuyas. Y entendi estar aquel alma en pecado morcal. Que feria Señor mio ver vueftra hermofora entre figuras ta abo minables? Estavan elios como ame · drentados, y espantados delante de vòs, que de buena gana parece huyera fivos los dexarades ir. Dio me tan gran turbacion, que no sè como pude comulgar, y quede co gran temor. Dixome el Seños, que rogaffe por aquel Sacerdote: y que lo avia permitido para que entendieffe yo la fuerça que tiene las palabras de la confagracion: y como no dexará Dios de estar alli por malo que fea el Sacerdote, que las dize: y para que vieffe fu grao bondad como se pone en aquellas manos de fu enemigo, y todo para bien mio, y de todos. Entend bie quan mas obligados eftan los Sicee dotes a fer buenos, que otros: y quan fenor es el demonio del alma que està en pecado mortal. Todo lo dicho cuenta la fancta:y ances en el milmo capitulo cuenta, que muchas vezes el Señor era fer wido de que ella le vieffe en la hoftia: y que con esto los cabellos se le espeluzauan, y soda parecia se apiquilaua.

Y en el camino de perfecion cap 34. cuenta de fi debaxo de figura de tercera persona, como rej cibiò por muchas vezes (alad cor-

poral con la lagrada Comunion Dehac Y que quando oya a algunas per fonas dezir, que quifieran fer en tie miracu. po que andana Christo nuestro loru Eu. bien en el mundo se reya entre si, charift. pareciendole q teniendole tan ver V. Suar. daderamente en el lar diffimo Sa 10.3. in cramento como entonces, que q 3.p dif. mas fe le daua? Y lo dicho basta 46. fett. en efta materias a dined y . Liben 5. & Bel

materia ised solvery, stempt dexator lar.li.z. total o the practice is also sous de Ench.

CAPITYLO. XIX. cap. 8

De la segunda venida de Christo almundo a juz garle, y de la resurrecion de los muertos.

N el libro quinto desta o d bralquetodo se empleo en mostrar a los Hebreos la primera venida de Chrifto al mude) tratamos tambien algunas cosas acerca de la segunda venida, particularmente en el capitulo fegundo,y tercero, 17, y 18. Y fue affinecessario para dar fatisfacion a algunas autoridades de la fagra. da Escriptura, que tratan de las guerras delmessias. Pero aqui es ne cessario, que se diga algo mas: porque verd deramente es punto efte cardinal en esta materia : pues vno de los principales enganos de los Hebreos, es confundir estas dos venidas, y fiendo ellas dos,inz garlas por vna. Y affi todo fe trabajo està en concordar las authoridades que tratan de la primera ve nida, con las que tratan de la feguda

da a fin de bazerlas ambas vna. Y llegaron algunos a tanto, que por no admitir dos venidas admiten Galatin. antes dos Meffias, como fe puede ver en Galacino lib 4 cap. 1. 6 2. vno pobre, otrorico, vno manio, Zach g. otro guerrero: vno en Zacha:jas ib. Ecce Rex tuus venit tibi man [ue sus sedens super asinam, o pullum, de. otro en Daniel: Ecce cumnu. bibus Cali quafi filius bominis veniebat. No confiderais estes tan pa tientes, y flamaticos esperaderes: que esperan por dos messias ay tan tos años, fin q hasta ora tenga nin guno! y ellos vnos a esperar, otr os a desesperar, sin que reciban al verdadero Messias Iesu Christo, manlo, v humilde Redemptor, y juntamente tremendo, y terrible luiz. Dios les valga, Dios les acuda, Diosles de a conocer

> Sea pues la conclesió Catholica · Christo N. Redeptor, verdade to Dies, y hombre, hijo natural del Eterno Padre, y de la Virgen Maria, afficomo vino la primera vez a redimir el mundo pobre,ma fo,y humilde, y como tal naciò en vn pelebre, y muriò en vna Cruz: affi vendrà la fegunda vez en la fia del mundo con gran poder, y magestad, a juzgarle de los bienes, y males que los hombres hizieron despues de auer resucitado todos por virtud diuina. Eft : es la materia deste capitulo. Y quanco a la poi mera parte deffa cond fion, que coca a la primera venida de Chri-Ito al mundo, nos remirimos, effecialmente a las profecias del quinto libro.

lo que no acaban de conocer, a-

Y quanto a la legundo venida a juzgar: digo . que cha redades

\*1209

vno de los arciculos de nueftra fan Vide De ta Fé q professamos en el symbo. August. lo Apostolico, Niceno, y de San lib. 30: Atanafio: y le pruena muy clara- de Cinimente de la fagrada Escriptura del tate à co nucuo, y viejo Testamento Mat. 15. 5. dize Christo: Dico vobis Tyro, & Sydens remissius erit in die Iudicij Et cap 12. Terra Sodomorum re missus erit in die Iudicij: & virk Niniuita surgent in indicio cum ge neratione ifa . Et 1. ad Theffal 5. dies Domini ficut nocte sta veniet: & 2. ad The fal. 2. Non cité mouesmini quasi instet dies Domini. Et t. Petriz. Ignireservati in diem Iudi cijs, 6! perditionis impiorum hominum. Y Sophonias dize: Iuxta eft dies Domini: y mas abaxo : Dies Sapite, & Domini amara, dies ira, dies tribulationis & angustia, dies calamitate, & miferia dies tenebrarum. & caliginis dies tuba, & clangoris. Y por Malac. Malachias fe llama el dia del luizio. Dies (ween la quafi caminus dies Domini magnus, & horribilis, dies quam ego facio dicit Dominus exercutuum. En efte rigurolo dia : Sta. Sap. 92" bunt instiinmagna confluia aduersus eos qui se anguitianerunt. Y los malos: Videntes turbabuntur time. re horribili, &c. dicentes : hi suns ques habuimus aliquando in derifum de. Las conneniencias que vuo para auer juizio vniuerfal en la fin del mundo despues del particular de cada vno, se pueden ver en el Padre Xuares, tom. 2. in 3 p. disp. Snav. \$4. [ed. 1.

Pero lo dicho pruena, que ha de aner juizio, y luez: y en este punto no pueden dudar los Hebreos. Lo que importa es moltrar , que el lucz serà Christo Dios, y hom. bre, a quien los Christianos confeslam. s pot mellias: y que ferà lucz,

004

18 10 gas /3"

125.231

no folamente en quanto Dios, fino tambien en quanto hombre. Para fatisfacion deste punto es menefter suponer, que el Messauia de fer Dios, y hombre. Esto prouamos en la fin del libro quarto, y affi basta suponerlo aqui. Veamos aora como el poder judiciario, y fo execucion le compite, no solo en quan to Dios, fino tambien en quanto hombre. Primeramente esto se prueua de lo que diza san Pedro, Ad. 10. hablando de Christo Ad. 10. Pra. cepit nobis pradicare populo, & testificare quia ipfe est qui constitutus est

a Deo ludex vinorum, & mortuo. Ad 17. rum. Y fan Pablo hablando del mismo Christo: In quo (inquit) in. dicaturus est orbem in aquitate in viro, in quo statuit, fidem prabens omnibus. Lo mismo consta de san luan, ibi. Poteflatem dedit ei iudi-

Ioan. S. cium facere, quia filius hominis est. Donde se noten las palabras. Quia filius bominis eff. En las quales fo muestra la naturaleza, que era neceffaria en Christo para fer capaz desta donacion, y deste poder: porque si solamente fuera Dios no po dia recibir de nueuo este poder, pues esigual al Padre, y al Spiritu Sancto, en quien desde la eternidad refide la primaria autoridad, y poder para juzgar fus criaturas. Mas porque Christo es hombre, fue capaz de recibir de nuevo este poder, para juzgar, que se llama poder de excelencia: y es subordina do al divino, y quafi delegado, aunque en fu orden fe puede llamar or dinario. Muestrale mas en las dichas palabras vna congruente razon, por la qual Dios quilo cometer el juizio a Christo, a saber por que los hombres fensibles tunieslen vn juez, cuyo rostro pudiessen

ver, y cuyas palabras pudieffen oyr. Y este fue fuane modo de pro uidencia, y mas acomodado a los hombres. Deste mismo poder de excelencia (e entiende aquello de San Iuan: Pater non indicat quemquam, sed omne indicium dedit filio. Ocros lugares muchos te hallan en el milmo Testamento nueuo, particularmente en fan Matheo, capiculo 13. donde con muchas parabolas, y femejanças trata Christo este punto. Y en el cap. 16, Fi. lius hominis venturus est in gloria Patris sui cum Angelis suis, & tunc reddet vnicuig jecundum opere fua. Lo milmo trac en el cap,24 y 25. Y fan Pablo, demas de los lugares arriba pueftos, lo dize clariffimame tea los Corinthios en la segunda carta cap. 5. Omnes nos (inquit) manifestari oportet ante tribunal Chris Bi.

En el Testamento viejo tenemos prueua de la misma verdad en aquellas palabras de Daniel, Aspieiebam donec throni positi funt. & antiquus dierum fedit : y mas abaxo: Indicium fedit , & libri aperts funt. Y luego mas adelante. Et ecce cum nubibus cali quasi filius bo. minisveniebat, & vsque ad antiquum dierum pernenit, & dedit ei potesta. tem honorem & regnum. Aqui dize el fancto Profeta, como en el postrero juizio tendrà el Messias po der para juzgar,y fentenciar las cam sas de las conciencias. Dize mas, que este juizio no se harà visible, mente enel Cielo, sinoacà en la tierra, lo qual : fe muestra en la palabra veniebat, donde se prueua la segunda venida, y es lo mismo que dize Christo, Matt. 13.16.19.6 26 A mede videbitisfilium bominie ve nientem in aubibus celi. Y en el Apoca-

0

Apoc. 1. pocalypie : Ecce venit cum nubibus, & videbit eum omnis oculus, & qui Zach. iz eum papugeruns. Donde alude fan

Iman al Profeta Zacharias cap. 12. ibi. Aspicient ad me quem confixe-

runt. Del qual lugar prueua muy Toletus Ioan. 19 bie Toledo las dos venidas de Chri

fto al mundo: la primera en carne padible de la palabra, Confixerunt. La segunda de la palabra, Aspiciet, porque los Indios que crucificason a Christo nunca mas lo vicron ni lo veran, fino quando viniere a juzgar: y deste tiempo habla aqui

el Profeta.

Muchos Rabinos conocieron esta misma verdad, como se puede veren Galatino lib. 12. cap. 5. donde cita a Rabi Abrahan h jo del Eldrasfobre el lugar alegado del ca pirulo7. de Daniel, que dize hablar alli el Profeca del mellias. Lo mismo tiene alli Rabi Solomon. Iten Rabi Ie suha hijo de Leui en cl Sanhedrim cap Helee, y Rabi Ba rachias en nombre de Rabi Samuel, como le puede ver en el milmo Galatino li.4 c. 10.6 li. to. e.1. Los quales todos, y otros muchos entendieron el suso dicho lugar de Daniel del Mallias.

Deste juizio que el Messias ha. rà habla el Profeta Malachias, ibi. Malac. 3 Et accedam ad wosin iudicio, & ero restis velox maleficis, & adulteris & periuris. Llamafe Christoaqui lucz,y mas testigo, y no testigo de qualquiera manera, fino muy veloz. Esto es (dize S. Augustin) que D. Aug. fin prolixidad de palabras conuenli. 20 de cerá las conciencias, trahendole a Cinitate la memoria con gran breuedad las culpas de que las tiene de conuena cap. 26. cer. Y por san Iuan se llama: Testis fidelis, testigo fidelissimo, que no se Apos. I puede engañar. Deste milmo jui-

zio dize por loel: Congregabo om toel 3. nes gentes, & deducam cas in val lem losaphat & disceptabo cum eis Deste mimo juizio del Messias ha bla Dauid P/al. 7. ibi. Deus Indi Pfal. 7. cium tuum Regi da: Et Pf. 95. 6 97. Indicabit orhem terrarum in infti- Pfa.95. sia & populos in aquitate. Y M: 6 97 cheas, Indicabit inter populos mul Mich, 40 tes & corripiet gentes. Liayas dize: Ifvi. 66. Ecce Dominus in igne veniet er qua fi turbo quadriqa eius: reddere in indignatione farorem fuum & increpationem luam in flamma ignis quia in igne Dominus diindicabit. Otros lugares mas se pondran adelante.

La refereccion general de los muertos antes del juizio (e prueua de muchos lugares del nucuo, y viejo Testamento, y es articulo de nuestra sancta Fe, contenido en los tres symbolos Apostolico, Nicero, y de san Athanasio: y començando por el Testamento nuevo. Dize Christo por san luan. Venit be ra in que omnes qui in monumentis funt andient vocem eins. & procedent qui bona egerunt in resurrectio në vita, qui vero mala egerunt in resurrectionem indicij. Somejanteste stimonios ay en el cap. 6. y 11. Ite Ad. 24. & Apoc. 20. Y en muchos lugares de san Pablo. En la prime. ra carra, ad Corinthios cap. 150 dize: 1. Co. 15 Si Christus prædicatur quod resur rexit à mortuis, quamodo quidam dieunt in vobis quoniam resurrectio mortuorum non eff? &c. Nunc autem Christus resurrexit à mortuis primitie dormientium, quoniam quidem per hominem mors, & per hominem resurrectio mortuorum : & ficut in Adam omnes moriuntur, ita & in Christo omnes vinificabuntur.

Veamos esto mismo en el Telta-

Ioan.5.

Ifai.26.

6 66.

Ø 19

Dan. 12. Testamento viejo . Daniel dize: Multi de ijs qui dermiunt in terra puluere enigilabunt, alijin vita eter nam, & alij in opprobrium. Donde la palabra Multi quiere dezir todos,y es este modo de hablar en la Eferituraordinario, como lo nota aquiTheodoreto, y S. August. lib. 20. de Cinitate cap. 25, yconfts, Rom. 5, ibi. Vnius delicto multi. ideft omnes mortui funt, & Matth. 26. Qui pro vobis Epro multis,idest omnibus effundetur. Iten I fayas dize: Vinent mortui tui interfecti mei resurgent experquicimini, & landate qui habi. tais in puluere. Donde leen los Setente: Surgent mortui, & resurgent qui in monumentis. Lo mismo nos dix (legun expelició demuchos) el milmo Profeta cap. 66. ibi, offa vestra quasi herba germinabunt. En el legando libro de los Machabeos 2. Mach. ay otro ilustre testimonio destaver dad en aquella s palabras: Tu quide Scelestissime in prasentivita nos per dis , sed Rex mundi defunctos nos pro suis legibus, in aterna vita resur rectione (uscitabit , y mas abaxo: Potius eft ab hominibus morti datos Spem expectare à Deo, iterum ab i ; fo resuscitandos. Icen: Sed enim mundi creator qui formanit hominis natimitatem quiq omnium innenit origi nem, & Spiritum nobis iterum cum misericordia reddet & vitam. El san to lob hablo cambien clariffima-106. 14. mente en esta materia, ibi. Putas ne mortuus homorur fum viuct? Cun His diebus quibus nune milito expe-Elo, donce veniat immatatio mea. Ite Scio qued Redemptor meus viuit. &

in nouissimo die deterra surrecturus

fum. Lo que dizen los Rabinos

para prueua de nuestro intento se

puede ver en Galatino lib. 12. cap.

i. y 2. nies necessario dezir mas

deste punto de la resurrecion gene ral de los muertos, pues està tan cla ra en el Testamento viejo, que los Hebreos no niegan.

#### CAPITVLO

De la crudelissima persecu cion que el Antickristo mouerà contra la Iglesia.

O que la fagrada Escriptura dize accrea de la perfedeucion del Antichristo, y de los dos precurfores de la fegunda venida del messias, Helias, y He noc, y de otras fenales que precederan el juizio, haze mucho al calo para mostrar mas claramente a los Hebreos las dos venidas de Christo al mundo. Por esta causa pondre aqui algunas colas tocantes al Antichristo: y en el capitulo siguiente dirè destes dos sar cos percutores. Y vitimamente di é de otras fenales de la fegunda venida de Christo.

Yendo pues al Antichristo: Tres lugares ay en el Testamento viejo, en que con mas claridad se trata del en sentido literal, y todos son de Daniel, vno enel cap. 7. otro enel 1 1.0tro enel 12 mas en el Testaméto nuevo aymuchos, los mas principales fon. Matth. 24. Marci 15 Ioan. 5. 2. The Bal. 2. 1 Ioan. 2. Apoc. 3. En los quales lugares le puedé ver los fanctos Padres, yEx positores. Dezimos pues, que el Antichtisto serà vn hombre in-

ligo c

D.Au

b os il

Cinilar

662,26.

Aperia

figne enemigo, y aduersario de Christo, y de su Iglesia: de nacion Iudio, de peruerfissimascostubres, el qual persuadirá a los Iudios, que Iclu Christo no fue el verdadero Messias promitido en la Ley, sino el, y como tal fe hará reuerenciar, y que le tengan por Dios. Y por efto harâ por poder del demonio milagros fallos: y lo q no pudiere alcanfar con engaños procurara alca farlo por fuerça, y por dones que darà: porque serà Rey, y Monare cha poderofissimo, y riquissimo. De manera, que la persecució que la Iglefia de Christo ha de padecer por este Tyranno, serà la mayor que ya mas padeció, ni padecerà, affi en lo espiritual, como en lo temporalipara lo qual fin le ayuda rà de algunos ministros suyos teme jantes a el en la malicia: los quales aunque tengan de preuerfir gran parce de los fieles : però por especial providencia del Señor nunca ya mas extinguiran la Igicha de Christo: porque este milmo S nor matará a lu enemigo, y a fus mini-2. Thef. stros con el spiritu de su boca, como lo dize fan Pablo.

Prouemos breuemente todo lo dicho. Primeramente, que el Antichristo tenga de ser vn hombre, y no muchos hombres, ni diablo en carnado, como algunos quifieron Vbi pro- dezir: dizelo san Pablo, ibi. Nisi venerit discessio primum, & renelatus fuerit homo peecati: y lo pondera muy bien S. Geronymo fobre Dan. 7. aquello de Daniel: Ecce oculi quasi oculi hominis erant in cornu isto:en los quales lugares se habla del como de vn hombre ordinario, v no como de muchos, ni como de diablo encarnado. Aunque possible es,

que para lu generacion concerra

#C1.1.11211

zimê.

el demonio por alguna nueua ma Surr.té. nera: pero esto esincierro. FI Par 2. in 3. dre Xuares dize: Siquis autem dice p. difp. rot Antichristum generandum ef 54. fect. se á damone Succubo, & incubo, mes dio semine humano, diceret quidem tem incertam, non camen impossibilem, neg erroneam.

La enemistad, y odio que este pe stifero hombre cendrà a Christo, de su nambre se colige bien : porque Antichristo es lo mismo que contra Christo : y affi le nombra fan Iuan en sus Epistolas Canoni i. Zoan. cas, y constarà mas de lo que dire-2 6 40 mos adelante. Su nombre proprio erinz. no se sabe qual tenga de ser, sola-Epist. mente dixo del san Iuan, que las Apoca 13 letras del nobre desta gran bestia por guarismo haria numero de 666. Que tenga de set ludio de nacien, se colige de aquellas palabras de Christo por S. Inan : Si alius vene. Toan. 5] in nomine suo illum vecipietis: y de san Pablo: Quia veritatem recipe 2. Thef. ve noluerunt, mittet illis Deus opera 2 tionem erroris vt credant mendacio. Y porque san Iuan en el cap. 7. del Apoc. 7. Apocalypie nombrando todas los Tribus,no hizo mencion del tribu de Dan, infieren tambien algunos. que deste tribusera el Antichristo. però este no es tan cierto. Las peffimas costumbres deste maluado enemigo le coligen de los nom. bres que san Pablo le atribuye, a sa z. Thef. ber: Homo peccati, filius perditionis, 2 ille iniquus, euius est, aduentus secun du operationem fatana in omni fedu Dan. 8. Hione iniquitatis, Y Daniel le llama &7. 6 desuergoçado. Cu ereuerint iniqui. tates censurget Rex in pudes facte. Y de su soberbia dize que, Cor suum magnificabit, y en otra parte. Sermo nes contra excelsam loquetar, & putabit quod possit mutare tempora &

leges

leges: y en el cap, 11. Et faciet iuxta voluntatem fuam Rex, & elenabitur, & magnificabitur aduer sus omnem Deum, & aduer (us Deum deorum loquetur magnifica. Icem. Erit in concupiscentijs faminarum, & Deum Patrum suorum non reputabit.

Auor de persuadir el Antichristoa los Iudios, que Christo Icfu no es el verdadero messias, sino el: coligen tambien los fanctos daque llas palabras de Christo: Si alius ve nerit in nomine suo, illum recipie. Io12.5. tis: Item Matth. 25: Si dixerint vo. Matt. 24 bis ecce hic eft. Christus , aut illic, nolite credere : y de san Pablo. Nisi (inquit) venerit di scessio primum. 2. Thel. Donde por la palabra Discessio en tiende san Hypolito, y san Augustin vo gra apartamiento de Chri-D. Hyp. fto Y que tenga de fingirse Dios, y orat. de quitar la adoracion al verdadero confum Dios, dizelo fan Pablo Extolletur mat, mil (inquit) supra omne quod dicitur di. Deus, aut quod colitur ita vt în tem. D. Aug. plo Dei sedeat, oftendens se tangua 2J. deCt fit Deus. Los engañolos, y falios mi witate c. lagros apunta aqui tambien el milmo Apostol, ibi. Cuins est aduentus z. Thef. fecundum operationem fatana in om 2. ni virtute, & fignis, & prodigijs më dacibus, & in omni seductione iniquitatis. La qual centació (erà muy grande para los fieles, particular-0 mente para los que no estunieren bien aduertidos en estas cosas que el Spiritu Sancto nos tiene dicho antes, y profetizado por sus Profetas,y Apostoles. Porque antigua-D. Ifid mente (como noto fan Hidoro) los lib. 1. d Martyres hazian milagros: y en tiempo del Antichristo veran los milmos Martyres a los Tyranos

hazerlos, aunque falfos, y aparen-

tes como se ha dicho. Lo qual no

puede dexar de ser gran tentacion.

Pero con todo esto no podemos dezir fer efta divina permiffion co tra el suaue orden de la dinina prouidencia: porque cfta permiffion fera effecto de la dinina Inflicia en vengança de incredulidad de los Iudios, y de otros peccados que en aquel tiempo se multiplicarán mucho, como se colige de san Matheo, cap. 24. y de otros muchos lagares de la Escriptura. Ni esta tetacion serà superior a las faerças humanas ayudadas con la divina gracia: may ormente porque por este respecto se han profetizado to das estas colas , para que el fallo Christo, y sus milagros sean discerpidos del verdadero, y de los fayos, D. Aib. como notò fan Athanasio q. 29. ad Antischum. Porque tambien entonces los Sanctos haran muchos, particularmente Elias, y Henoc, como adelante diremos, Y affi como Moysen preualeciò con milagros verdaderos contra los falfos de los magos de Egypto, affi Chris sto prevalecerà con los luyos contra efte peruerfo engañador, y fus lequaces.

Que tenga de fer Reyel Antil christo, y alcaniar in Reyno por en ganos, y no por derecho hereditario, dizelo Daniel: Et Habit (inquit) Dan. II in loco eins despectus & non tribue & 7. 6 tur ei honor regius , & veniet clam, 8. & obtinebit regnum cum fraudulen. tia. Las quales palabras fan lerony mo explica del Antichnsto, y se puede coligir mas del capitulo 7. y 8. del mismo Daniel, donde porra zon del humilde principio dette infernal hombre le llama, Cornu parnulum, cuerno pequeño, Y aunque es verdad que estas cosas se pueden entender de Antiocho: peró porque el fue figura del An-

tichtifto,

(ummo bonoca

28.

sichrifto, por esto se explicanmejor del figurado. Dize mas Da-Cap. II. niel de tus riquezas, y poder. Do minabitur the faurorum auri, & argenti, & in omnibus pretiofis Agyp ti. Item: Cornua decem decem regefe CAP 7. runt, & alius con surget posteos, & iple potentior erit prioribus. Item. Et ipfe tres reges humiliabit, &c. Et tria de cornibus primis enul /a sunt a facie eins. Y da a entender Daniel, que estes reyes vencidos por el Antichristo seran el de Egypte; el de Lybia, y el de Ethiopia, ibi. Cap. II. Et mittet manum suam in terras, & terra Egypti non effugiet , per Ly. bias quoque, & Ethiopiam transibit. Y dizen mas los Santos, y Expositores, que los otros siete reyes de que habla el Profeta se subjeitaran al Antichristo, y le reconoceran por su supremo Monarcha, y Emperador. Y por este numero Septenario dizen tambien muchos, que se entienden todos los reyes del mundo, de manera que todos reconoceran a este maluado hombre por su superior. Affi se colige Apoc. 14 de San Inan, ibi. Decem cornus qua vidifti decem reges funt, bi v num confilium habent, & virtu. sem, & potestatem fuam bestia tra. dent. Y en el capitulo 13. se descriue su poder, como supremo. Data eff illi potestas in omnem tribum, & populum, & linguam, & gentem. Contesta Daviel, ibi. De vno ausem ex eis egreßum eft cornu vnum modicum , & factum est grande contra Meridiem , & contra O. rientem , & contra Fortitudi mem.

Finalmente el rigor de la persecucion del Antichristo, de mas de lo que auemos dicho se puede

bien coligir de lo que dize San Matheo, ibi. Erit tunc tribulatie Mat. 2 4 magna quales non fuit ab initio mundi vfque modo, neque fiet. Y Daniel Ecce (inquit) cornu illad Dan. 7. faciebat bellum aduersus sanctos. 6 praualebat eis : y mas abaxo : Sanctos altissimi conteret, & putabit quod possit mutare tempora, & le. ges, & tradenturin manu eius vfque ad sempus & tempora. & dimidium temporis. Y fan luau descriue esta persecucion en su Apicalyple, por estas palabras. Cum consummati fuerint mille anni sol. netur fatanas de carcere suo, & exibit, & feducet gentes que funt [uper quatuor angulos terra Gog, & Magog, & congregabit eos in pralium, cuius numerus est sicus arena maris, & ascenderunt supra latitudinem terra, & circuterunt castra Sancterum, & Cinitatem dilectam. Llamase aqui la Iglesia Ciudad amada de Dios, como nota fan Augustin, lib. 20. de Cinitate cap, 11. D. Aug. y Lactancio, lib. 7. cap. 24. y ponese numero cierto de mil años Laciac. por numero incierto como es cola ordinaria en la sagrada Escriptura. Vease lo que diximos destas guerras de Gog, y Magog en el libros. capitulo 32. No se puede mas encarecer el rigor desta perfecucion, que con lo que dize el Senor por fan Matheo. Ita vi in errorem inducantur ( si fieri potest) etiam electi: y con lo que dize Dapiel, que Aufereturinge facrificia. Esto es, que se quitará de la tierra todo el culto diuino publico (porq en secreto siempre lo aurà ) y por configuiente faltarà la celebracion del fanto facrificio de la Misa en publico, y se pondra en los téplos la

Mat. 24

Apoc. 13

la imagen desta gran bestia del An tichristo, para que sea adorado en su imagen donde el no estuniere: y todo esto solicitaran sus ministros. Oygamos a san Inan, que dize de vno destes ministros, que Dicer habitantibus in terra vt faciat imaginem bestie, que habet plagam gladij & vixit &c. Et fac et vi qui cunque non adoraverint imaginem bestie occidantur. Y dize (an Iuan. que Faciet omnes pufillos, & diui. tes, & pauperes, & liberos, & feruos babere characterem in dextera ma. nu sus, aut in frontibus suis, quière dezir, que en potestacion del culto deste bestial hombre tracia todos en lus manos, ó en lus frentes fu imagen,ofu nombre: y añade que no podrà comprar, ni vender, fino quien truxere esta señal, ò este nombre, De manera, que affi como aora víamos de la feñal de la Cruz, affi querra este maluado hombre, que se vse de su senal, y de las letras de su nom-

Mas como esta persecucion sea Mat. 24 tan grande dize el Señor por fan Mattheo, que Propier electos breniabuntur dies illi, no durarà el rigor mayor desta grande persecucion mas que tres años y medio. Dan. 7. Esto fignifica en fan luan, y en Daniel : Tempus, & tempora, & O12 Apoc. II dimidinm temporis. Iten: Dies mil-12.613 le ducenti nonaginta. Icen: Menses quadraginta duos: porqué el Seños matarà a esta gran bestia, y a sus mi 2. Thef, niftros: Quem Dominus lefus inter ficiet (piritu oris (ui, & destruet il. 3. lustratione aduentus sui. Este Bfpiritu de la boca de Dios, que ha D. The de matar al Antichristo, dize sanin huc lo cto Thomas, que ferá el Archanen Pauli.

gel san Miguel, ò (como dize san Chryfostamo) Sufficiet Solum inbere, Baftará el precepto de Christo, para que se muera este su tan grande aducrfario : y juntamente moriran con el todos sus ministros con fuego que cayerà del Cielo, segun aquello de san Iuan: Descendit ignis à Deo de Calo, & denoranit eos. De manera, que todos en vn diaacabaran, ò por lo menos en muy pocos dias : por . Ezec. 38 que como dize Ezechiel: Gladius vniuscuiusque in fratrem suum dirigetur, & indicabo super eum peite, & languine, & igne vehementi, & lapidibus immensis. Y todos serán echados en el estanque de fuego del infierno. Con estorespirará la Iglefia de Christo, y haran penitencia los flacos que auian caydo, por espacio de quarenta y finco dias que durarà el mundo despues de la muerte del Anri- Dan, 13 christo. Lo qual se colige de Daniel : porque despues de dezir, que la persecucion del Antichristo durarà mil y duzientos ynouen-

ta dias, anade: Beatus
qui peruenit vsque
ad dies mille trecentos triginta quinque.



CAPI-

ARV-315

CAPITVLQ

ALBOR. IE

De Elias, y Henoc precursores de la segunda venida de Christo al mundo: bazese primero breue mencio del Baptista precursor de la primera venida.

Ssi como Dios Nuestro

Señor quilo disponer los La coraçones de los hombres, especialmente de los Iudios. para recibir a Christo en su primera venida al mundo, y para elto embio al gran Baptista delante: assi tambien quiso disponer los coraçones de los mismos hom-II. red h bres para la segunda venida, con los dos infignes percurfores Elias, y Henec. Y assi como el Bapti-Ita, y su officio fac profetizado en la sagrada Escriptura : assi tambien lo fueron los dos precurfores de la segunda venida. El primero precursor fue profetizado por Isayas, ibi. Vox clamantis Ifai. 40. in deserto parate viam Domini. rectas facite in solitudine semitas Malac. 3 Dei nostri : y por Malachias: Ecceego mitto Angelum meum , & praparabit viam ante faciem meam. Las quales profecias (como notò D. Inff. San Iustino Martyr en el Dialo-Martyr. go con Trifon ) consideradas anses de ser cumplidas eran escuris-

fimas. Mas despues que el Baptista hizo su officio, y las explicò de si. Ioannnis 1. Matth. 3. Luc. 3. Marci 2. Matth. II. Christo vino al mundo: quedaron muy claras: y tienen los Iudios en estas dos profecias vna grande señal de la primera venida de Chri fto entre otras muchas que quedan refiridas . Y verdaderamente fue el Baptista como vn pregonero para abrir los ojos, y oy dos a los hombres; y para hazerles ver, y conocer el bien del Cielo que les era embiado. Y este fu officiot fue bien fignificado con las dos metapheras de voz, y de Angel, en las susodichas profecias. Porque como dize san Epi D Eplph phanio: Vox inarticulata aft pra paratina auditus hominum, & post praparatas aures per vocem, distinquitur fermo. Sic post vocem protinus venit verbum . Y Angelus, quiere dezir mandado; y San Iuan: Fuit home misus à Dee. Y por razon delte is officio dixo del su padre Zacharias; Tu puer Propheta altissimi vocaberis. praibis enimante faciem Domini parare vias eins. Del mismo Baptista explican tambien san Cyrilo. D Cyril. y Tertuliano aquello del Pfal · lus lib. I mista : Parani lucernam Christo in Ioan.

Esto es quanto al precursor Tert. lib de la primeravenida, vamos a corra In los dos de la segunda. Dezimos daos c. 9 pues, que aquellos dos infignes Pf. 131. Profetas, Elias, y Henoc, estan cy aun viuos, conservados por Dios en cierto lugar que su dinina Magestad sabe, para ser precursores de la segunda venida de Christo al mundo; los quales

circa me

Luc. I.

Pp 2

en breue tiempo haran (u officio, y feran martyrizados. Pronemos todo lo dicho. Primeramente de Henoc dize la Escriptura: Ambulauit cum Deo & non ap. paruit quia tulit eum Dominus : Y

los Secenta leen: Quie transtulit Gen. 5. illum Deus, Contesta el Ecclesiasti-

co, ibi. Heno: placuit Deo, & tranf. Eccl. 48 latus eft in paradifum, vt det genti. bus panitentiam. Y san Pablo alos Hebreos: Henoctranslatus eff ne

Heb. II. videret mortem. De Elias confta lo mismo en el quarto libro de los Reyes, donde le dize , que Afcen-

4. Reg. 2 dit per turbinemin Calum, y en el Ecclefiastico: Receptus, & tettus

in turbine. & inscriptus in iudicijs temporum lenire ir acundiam Domini, conciliare cor patris ad filium, & restituere tribus Iacob. Lo mismo se dize en el primero libro de los Machabeos capitulo (egundo, y en

el capitulo quarenta y nueue del Ec clesiastico. Esto mismo consta de Eccl. 49.

tradicion comun de los fantos Padres: de manera que es de fè, que no muriero eftes dos fantos. Si me recen aun, ò no merecen: si comen ò no comen: y en que lugar estan fo dudas, que no pertenecen a nue

stro intento. El officio que tendran de pre-

cursores consta de las palabras del cexto claramente. Porque de Henoc fe dize: Translatus eft vi det gentibus panitentiam, y lo mismo se muestra de Elias en las susodichas palabras del Ecclefiaftico : y Christo lo dixo clarissimamentes Matt.17 Elias (inquit) venturus eft, & restituet omnia. Lo mismo se prucua tambien con la comun tradicion de los sanctos Padres. Del tiempo que ha de durar su predicacion di-

ze fan luan: Prophetabunt dies mille ducentis sexaginta: donde le colige, que el tiempo de la predicacion destes dos sanctos serà menor que el del imperio del Antichristo treynta dias. Yes cosa muy probable, que ellos vendran a predicar despues que el Antichristo ya fuere Monarcha vniuerfal del mundo, como dize san Anselmo en su Elucidario. La razon està D. Ans. clara; porque eftes fantos tienen de venir a predicar para refistir a la docteina del Antichristo : luego parece, que el tiempo mas conuenienre de su venida, es quando la dicha persecucion fuere mas clara, y tuniere mas fuerças. Y como esta empresa es tan grande, bien es de creer se ayudaran de varones fanctos, y apostolicos, que no faltaran en aquel tiempo, particularmente en las Religiones. Finalmente, feran muertos por el Antichristo ; y sus cuerpos estaran fin sepultura en la plaça de Ierusalem tres dias y medio, como le dize en el Apocalyple. Y con Apoc. 18 fer tan grande el poder del Antichristo, y de sus ministros, nadie podra hazerles daño, ni matarles antes que el Señor lo permita. Y esto sucederà por especial prouidencia de Dios, que los querrà guardar, y conferuar por todo el espacio de tiempo que auemos dicho, porque si alguno los quisiere matar antes que Dios lo permita, dize fan Iuan, que faldra fuego de la boca dellos; (efto es, que lo alcanfaran con (us oraciones) y tragará sus enemigos. Siquis (inquit ) volvorit eis nocere, ignis ex- Mai ( iet de ore corum, & denorabit inimicos corum.

Dize

Dize mas fan Iuan, que paffados los tres dias y medio, que estes fanctos eftaran fin fepultura, luego refucitaran con grande admiració de todos los q los vieren: y que feran lla mados al Ciclo con estas palabras, Ascendite bue, adonde sabirân. Y luego despues de su subida: Factus est terramotus magnus, & de cima pars Cinitatis cecidit . & o.cifa funt in terremotu nomina hominum septem millia, & reliqui in timorem funt missi, & dederunt glo. riam Deo Cali. El qual terremoto, y fus effectos, affi fe deuen entender, como fuena la letra, y affi lo entienden los fantos Padres.

#### CAPITVLO XXII.

De la primera señal, que precederà la segunda venida de Christo al mundo, que es la vniuersal predica cion del Euangelio en todo el Tratase de la conuersion de los sudios en la sin del mundo.

Exando las señales communes del juizio que van
fucediendo en todo eltiem
po que dura la Iglesia de Christo,
como son guerras, pestilencias,
hambres, terremotos, y heregias,
de que habló san Matheo cap. 24
y san Pablo, 1. Timoth. 4. 6 2. Ti-

moth. 3. Las quales por modo efpecial, y por antonomafia fe pueden atribuir a aquel tiempo: no hablando tambien del reyno, y persecucion del Antichristo, y de la predicacion de Elias, y Henoc, que tambien son señales del juizios y ya tenemos dicho dellas atras. Las señales particulares, y proprias daquel dia, vnas antecedenecs, otras concomitantes, fon las figuientes. Primera, la predicacion del Euangelio en todo el mundo, Segunda, destrucion del Imperio romano. Tercera, fenales en el Sol, Luna, y Estrellas. Quarta, fenales en los elementos, fuego, avre, tierra, y agua: y desto todo solamente diremos lo que tiene fundamento en la S. Escriptura, de xando las feñales apocrifas que fo pueden ver en Eusebio Emisseno homilia in Dominicam 2. Aduentus, refierelas tambien S. Thomas, in 4. dist. 48. q. 1. art. 4. q. 1. y Soto in 4.dift.46.q.2, art. I.

Vamos a la primera fenal : de la qual se puede dezir vna cosacierta, y de fe: y es que antes del dia del juizio se hade predicar el Buagelio en todo el mundo : porque affilo dixo Christo: Pradicabitur (inquit) hoc Euangelium in vni Mat 29 nersoorbe, y sus palabras entienden los sanctes Padres en sentido proprio. De manera, que se ha de predicar el Euangelio en todas las Provincias, y lugares donde vuiere hombres. Porque fi las entendiessemos por Synedoche, mas ay de mil y quinientos y tantos años, que dixo san Pablo: In emnem ter. ramexinit fonus esrum, &c. y a los Rom. To Coloffenses: Quod verbum Euan. lij) peruenit ad vos, o in univer (o mundo est, & fruttificat. Y affi no Colof.z. seria esta voiuersal predicacion senal particular del juizio: fiendo alli que Christola diò por senal, y dixo, que despues de ella cumplida Tunc veniet con summatio. Pero quanto sea el tiempo entre la vniucrfal predicacion, y el juizio no se puede determinar facilmente. Solo se puede dezir que no serà mu cho: porque aquella palabra Et tuc veniet, tomada en su propriedad, y rigor muestra vna proxima confe. cucion de vna cosa tras otra, esto es del juizio rras la vniuerfal predi cacion. Auque no es necessario de zir que sea la consecucion immediata. Y anade Ch isto, que esta vniuerfal predicacion ferà in testimo nium omnibus gentibus, para que en el juizio vniuerial nò aya gente, ni nacion alguna que se pueda ex. cusar con dezir, que no le fue predicado el Euangelio. Las quales palabras ann confirman mas lo q ynamos diziendo de que se deua entender esta vniuersal predicacion del Euangelio en sentido pro prio. Y para que a los Hebreos mo-

stremos esta misma verdad en el Testamento vicjo le traemos aque llas palabras del Píalmista: Domi Pfal 71. nabitur à mari vsque ad mare, & à flumine v sque ad terminos orbis ter-Pfal. SI, rarum. Ité: Omnes gentes quascunque fecisti venient, & adorabunt coram te Domine. Notense bien las palabras. Todas las gentes quantas heziste te adoraran. De manera, que no habla folamente del rinco Sopho. 2 de Iudea. Contesta Sophonias, ibi. Et adorabant eum omnes de loco suo, Malac. I omnes infula gentium: y Malachias:

Ab ortu solis vsque ad occasum mag

num est nomen meum in gentibus,

& in omni loco facrificatur, & offer-

tur nomini meo oblatio munda, Y assi tomarà Christo vna possessio del vniuerfo mundo: y pues por to do el muriò, es cosa justa que de to das las naciones salue algunos, como se dize en el Apocalypse: Post hac (inquit ) widi turbam magnam, quam dimerare nemo poterat ex omnibus gentibus & tribubus, & populis, & linguis, &c. Et clamabant Salus Deo no ftro qui sedet super shro

num, & Agno. Y para que queden mas claras

las profecias que tratan desta materia, y los Hebreos no hallen en ellas estropieço: dezimos que de dos maneras puede llegar atodas las provincias del mundo el Euangelio de Christo: vna es solamente por fama que del oyen. la otra es por predicadores proprios, que den soficiente noticia de las verdades. De la primera manera podemos dezir, que hablò san Pablo, Rom. 10. (fino quifieremos dezir, que Rom, 10 hablo por Sinedoche, que es lo mas probable ) quando aplicó las palabras de David al estado presente, q la Igle fia tenia : In omne terra (inquit) exiuit sonus corum. Esto es q solamente lafama del Euangelio a. nia llegado a todo el mundo. Y aŭ en nuestros tiempos podemos dezir lo mismo, pues siempre se van descubriendo nucuas naciones, dode no fue predicado hasta ora el Euangelio: pero en todas ellas ay no ticia de la ReligionChristiana. Mas la fenal que Christo aputò del vninersal juizio, no es solamente esta fama del Euangelio en todo el mun do, sino vna noticia dada por predicadores proprios que la prediquen en todas las Provincias, La qual noticia sera tan susficiente, q queden las mismas Provincias todas

das sin escusa alguna delante de Dios, de no recibir su Euangelio. Affi lo dizes. Thomas en el fufodi cho lugar ad Rom, to. y otros muchos,y es lo que se deue seguir.

Deuese mas adnirtie, que aunq Christo nuestro Redemptor en el fulodicho capitulo 24. hablaua tabien de la destrucion de letusale por Tito, y Vespasiano, y de las senales que la precederian : pero de ninguna manera fe puede negar, q hablò tambien del juizio final, y de sus señales como de cosa figurada en la milma desirucion de lerusalem. Y assi lo dize aqui los sans tos Padres, y Expositores. Y es cofa muy ordinaria en la E (criptura fagrada hablar juntamente de la fi gura, y de lo figurado: y de tal manera que muchas cosas dize que no se pueden entender fino del figurado. Exemplo tenemos en el Pfalmo 71. donde se habla de Salomon como figura de Christo: y aunque algunas colas fe dizen alli, que pue den quadrar a ambos; pero otras no pueden conuenir mas que a Christo: como es aquella: Dominabitur a mari v sque ad mare & a flu mine vsque ad terminos orbis terrarum, &c. Pues fabemos que Salomon no fac Rey vniuetfal del mūdo. Dela misma manera Daniel cap. 11. habló del Antichristo, y de Antiocho, que fue su figura. E Isayas en el cap. 14. hablo de Nabuchodonosor, como de figura:y de Lucifer, como de figurado. Item: hablò de Babylonia, como de figu ra, y del mundo tambien como de figurado: y affi dezimos en la materia presente. Y es regla esta gene ral de los Santos, sobre la qual se puede ver fan Chryfostomo, hom. D.Chry. 11. in Matth. acerca daquellas pa-

labras: Paleas autem comburet igne in extinguibili. Donde dize: Chri. Hum sape in eisdem rebus duas pro. phecias pariter collocare, quarum v. nam hic impleat alteram (pondeat in futuro; vt abijs qui de promissioni. bus eius pertinacius dubitant, ex hac que iam facta est, eriam illa que non dum facta eft credatur implenda.

Puedele preguntar, fi supuesto que el Euangelio ha de fer predicado en todo el mudo: fi lo recibi ran todos ò no? Respondo, que lo mas probablees, que no lo recibiran todos los hombres, aunque en todas las Provincias aura Christianos, como queda dicho. Y delta ma nera entienden comunmente los Doctores los lugares de la Escriptura que auemos citado: Y affi paré ce esta exposicion mas acomodada a la naturaleza de la humanalibertad, a la experiencia, y al modo de la divina predestinacion, la qual parece que de tal manera despuso, ordeno, y permitió las colas huma has, que siempre vuiesse buchos, y malos: como lo fignifico Christo en varias parabolas del Euangelio.

Y fi alguno mas en particular preguntare, que ferá en aquel tiem po de la conue sion de los Iud os! Respondemos, que por la predicacion de Elias, y Henoc se connertirá gran quantidad dellos : affi fe colige de aquellas palabras de Chri sto: Elias venturus est, & restituet omnia. Y lopondera fan Geronymo sobre aquel verso del Psalmo 20. In reliquijs tuis praparabis vul tum eorum. Esto milmo pos dixo Ioci: Intempore illo cum conuertero Joel 3. captiuitate Inda, & Ierusalem: con gregabo omnes gentes ; & deducam eas in vallem Iosaphat. Donde se muestra que despues de la conner-

Pp4 fion

Matt 17

P [al. 20

Ofer.

fion de los Iudios lucgo ferá el Iui zio. Ni es necessario para verificacion destas, y otras prophecias, q le conviertan todos los Iudios en aquel tiempo, mas que folamente Dan. 12 los predeffinados, fegun aquello de Daniel. In tempore illo saluabi. tur populus tuus omnis, qui inuetus fuerit scriptus in libro . Lo ciesto es, que la mayor parte dellos se co. uirtirà despues de ver , y conocer los engaños del Antichristo, y la santidad de Elias, y Hence, y la verdad, y efficacia de lus palabras. Esto prophetizò tambien Oscas, ibi. Dies multos sedebunt filij Israel fine Rege, & fine Principe & fine fa. erificio & fine altari, & fine Ephod, & fine Teraphim (ideft simulacris) y desta manera estan aora los Iudios fin Roy, fin Sacerdotes, fin la crificios, sia templo, ni altar, y sin adorar idolos, y desta manera esta abatidos, y humillados: lo que fignificò el Propheta en el Verbo Sedebunt. Pero traz esto que se figuira? El milmo lo dize. Post bac renertentur filij Israel, & querent Dominum Deum Juum, & Dauid Regem suum, & pauebant ad Domi. num & ad bonum eins in nouissimo diorum. Notenfe bien las tres palabras. Reuertentur, y in nouissimo dierum. Icen Danid Regem fuum. La primera nos muestra, que nocstan aora los Iudios en gracia de Dios,y que para estar bien con el es meneiter, que den buelta a fus vidas: Quia non potest reuerti, nisi qui fe anersus, dize vn moderno. La (egunda palabra: In nouissimo dierum, muestra que no serà esta fu conversion general antes q vega la fin del mundo. La tercera, ya auemos ponderado en otra parte, que no le puede entender de la

persona de Dauid, sino del Messias su decendiente: porque sabido es, que en aquel tiempo, ni será viuo, ni reynara Dauid.

Esta misma conversion profetizò S. Pablo ad Rom. II. ibi. Cacitas ex parte contigit in I frael do. nec plenitudo gentium intravet, & fic omnis Ifrael saluus fieres . Y fue figurada en el conocimiento q tuuieron de loseph en Egypto sus hermanos despues de le auer vendido:entonces (dize el Texto) que fe alegraron todos,affi Hebreos, co Gen. 45 mo Egypcios. Semejante alegria aura en la Iglefia, y en los fieles de vn,y otro pueblo, quando los Iudios conocieren sus yerros, y reconocieren a su verdadero hermano y a lu Messias Iesu Christo por sus progenitores vendido. Otra figura desta verdad dize Origenes, q tenemos en Maria hermana de Moyfen, la qual por murmurar del Num cafamiento de la hermano con la Ethyopiffa, fue por Dios castigada orig. con lepra, y echada fuera de los reales: pero despues de siete dias restituida. Tal fae el pecado, y la pena de la Sinagoga por no querer aprouar los desposorios de Christo con la Iglesia de la gentilidad, y murmurar del, como fi no fuera fu Messias. Fue castigada con la lepra de la infidelidad: y durarà este castigo vna semana, que son los dias que durare el mundo. Mas despues conociendo su peccado fera restituida, y admitida a los rea les de la Iglefia.

bom 6

in Num

V. D.

Bern.

Ser. 2.

Cana.

denupt.

CAPI

CAPITVLO. XXIII.

Segunda señal de la segunda venida de Christo, que co siste en la destrucion del Imperio romano.

N esta mater ia lo gsepuede d affirmar como cofa cierta es que el Imperio romano durarà quafi hafta el dia del Inizio, y en aquellos tiempos fe acabatá de todo, v se trocarà en otro Imperio, y desta manera podemos co tar entre las señales del Ivizio la deftrucion del dicho Imperio. El fundamento que esto tiene en la Escritura pondremos adelante: aqui solamente digo que es tradicion antiquissima, y es muy proba ble, que manò de los Apostoles: y por aqui van todos los Escriptores Ecclesiasticos antiguos, y modernos. VeafeTertuliano en elApologetico cap.22. La Ctancio lib. 7. cap, 15. 16. & 25. Pero no confta si el Imperio Romano se ha de acabar totalmente antes de la venida del Antichristo por division que se haga del en muchos reynos, como son aquellos de que habla Daniel: o fi fu destrucion se ha de començar por esta division en mu chos reynos, y acabarfe con el reyno del Antichristo. Vno, y otro modo de dezir es probable, como se puede ver en el Padre Xuares tom. 2. in 3. parte difp. 56. fect. 2. Y va mucha diferencia entre vno y otro modo, porque estando en

el primero, consta de cierto no estar aun bastantemente derstuydo el Imperio romano, para que vegael Antichrifto: Mas estando en el legundo, no es necessario esperar mayor declinacion del dicho Imperio, co que se le apareje el camino, y folamente se puede esperar la entera destrucion que elmifmo Antichristo harà. Donde digo mas, que estando en el primero modo de dezir, esta (enal del luizio será diferente de la señal de la venida del Antichristo, y preambula para el, aunque de todo no cu plida. Mas estando en el segundo modo:no es diferente senal esta de la del reyno del Antichristo. Vna, y otra opiniotiene por si Padres,ydo ctores gravissimos. La primera es de S. Chryscstomo, Ecumenio, Theophilato, Ambresic, y Antel. 2. Thef. mo sobre aquel lugar de San Pa. 2. blo. Non retinetis, quod cu adhuc \* Sem apud vos , hac dicebam vobis: & nunc quid detineat scitis, ve reueletur in suo tempore. Nam nystevium iam operatur iniquitatis do. nee de medio fiat Grunc revelabitur illeiniquus. La segunda opinion tiene San Augustin 20. de Ciuita. ie cap. 19: San Geronymoin cap. 11 Danielis, Theodoreto lobre el fufodicho lugar de an Pablo, y otros muchos:

Dexando pues los dos modos refiridos acerca de la destrucion del romano Imperio: lo cierco es, que el ferà destruydo, o de vna, o de otra manera : y esto prueuan los doctores (de mas de la tradicion alegada) co las prophecias de Dan 26 Daniel cap 2: y 7. donde ( segun la 6.7. interpretacion del mismo Prophe ta)por vna estatua que te nia la cabeça de oto, el pecho de plata, el Vientre

SMAY .

Tertul.

Lattac.

vientre de bronzo; y las piernas de hierro, fueron figuificados los quatro Imperios, a faber, de los Affyrios, de los Perfas, de los Griegos, y de los Romanos: los quales por este mismo orden sucedieron v nos a otros. Ylos mismos imperios fueron tambien fignificados en el capit, 7. por quatro bestias. Despues profetiza Daniel, que el roma no Imperio ferà dinidido en diez revnos: los quales en el capitul 2. fon fignificados por diez dedos, q la estatua tenia en los pies : y en el capitulo septimo son fignificados por diez cuernos, que nacian de la quarca bestia. Los quales debaxo del mismo enigma profetizò tambien S. Iuan en el cap. 13. de su A-Apoc.13 pocalypie. Y despues destes diez reypos le anade otro reyno que en Daniel es fignificado por vn cuerno pequeño, Y del fe dize, que tendra Os loquens ingentia : y que ferá mayor que los otros: y que harà guerra contra los Sanctos, &c. Por donde los Padres todos entiende por este cuerno al Antichristo: dode tambien coligen, que el reyno del Antichristo serà el postrero en tre todos los reynos temporales, ó monarchias del mundo. Y affi despues del no se escriuc, ni en Da nichnien el Apocalypie otroreyno temporal alguno que tenga de sucederle, fino el juizio, y el reyno cterno de los Santos.

Coligen mas los fanctos Pa dres, y Doctores, que no ferà el rey no del Antichristo, antes que el Imperio romano lea dividido en muchos reynos, y extinguido de to do. Donde euidentemente le infie re contra los hereges de nuestros tiempos que no empeçò aun arcypar el Antichristo, pues el Imperio

romano no està totalmente extincto: porque aunque estè dinidido en muchos reynos: però aun dura fu nombre, y dignidad. Y el Emperador tiene mas preeminécias que 7.q. r.c. todos los Reyes, conforme a dere- in api-

Coligefe mas el grande engaño q.1.6 en que vinen los Iudios, esperan do de ser rescatados, y socorridos nus. 6. por lu messias en quanto ven que ff. adledura el Imperio romano: y en qua ge Rho. to el dicho Imperio dura hallan e. diam. I. llos que pueden durar sus esperan. Depreca cas: como se puede ver en Galati. tus. no lib. 4. cap. 25. 26. 27. 6 28. Sie- Galatine do affi que consta clariffimamente hablar el profeta Daniel en el cap. 7. de la fegunda venida de Christo a juzgar el mundo, y a dar perfeció a surcyno, que en la primera venida començò deaquirir, como adela te diremos. Y en el 2.cap.en la piedra que derribò la estatua habla de la primera venida, y de como fubietaria los Emperadores romanos. en quanto los hiziesse subditos fuyos, y de sus Vicarios los Summos Pontifices, como queda dicho en el lib.2.cap. 18. y en el lib.5.cap. 18. Veale lo que diremos adelante enel capitulo de las conuenien-

cias, y desconueniencias encre la primera, y fogunda venida de Chrifto.

content copt effe de libe en me

no del Antichulla. Vest y sets

mode de desir os probable, como

y otto modo, porque ellando en

fopuode ver en el Padre Musros

bus, or 11

Hadria.

Survey.

SMARK

CAPI-Y va muche diferencia entre vno

CAPITVLO XXIIII.

De otras señales mas de la Segunda venida de Chrifo, y del juizio.

Vemos dicho de las feñales que precederan en la L tierra, veamos las del Cie-Mat. 24. lo, y elementos. Dellas dize Christo: Statim autem post tribulationem dierum illorum Sol ob (curabitur, & Luna non dabit lumen fuum & Stel la cadent de Calo & virtutes caloru commonebuntur. Dize que se escurecerá el Sol, y la Luna: y que cayeran las Effrellas del Ciclo. Final mente, que las virtudes de los Cielos se moueran. Las quales señales dize el Senor que feran, Post tribulationem dierum illorum. Esto es despues de la persecucion, y muerte del Anticheisto. En la exposició de las quales señales me remito a los interpretes de los Euangelistas: y solamente aduierto log situe a mi intento, que es la contestacion del nueno, y viejo testamento:por que esto milmo que se dize por S. Matheo, dixo primero Icel. ibi. Sol, & Luna obtenebrati sunt. Item. Sol conuertur in tenebras, & Luna Apoc. 16 in Janguine, &c. Y fan Ivanlo dixo cambien despues ibi. Solfactus est niger tanquam saccus cilicinus. Y verdaderamente no ira muy fuera de camino quien dixere que elSol, la Luna, y las Estrellas, seran priua dos de su intrinseca, y conatural lum mas tengo por mas probable. que no lera affi, fino que suspende.

rà Dios su concurso con que concurre para la actual iluminacione Y esto mismo quiere dezirel cayer de las Estrellas, a saber, q será escurecidas, y no daran fu luz. El mouerse las virtudes de los Ciclos, en tiendo que sera mouerse los Ange les para ser ministros de la divina Iusticia, con cuya virtud se haran muchas fenales, no folamente en los Cielos, mas tambien en les elementos, de manera que feran mayores de lo que pueden fer fola. mente por virtud, e influencia de las Estrellas. Y a esto se puede aco modar aquello del Plalme: Gladij Pfal. 49 ancipites in manibus corum ad facien dam vindictam in nationibus, incre. pationes in populis, &c. Vt factant in eis iudicium, conscriptum idest prophetatum: y a efto le puede tefirir lo que se dize en el Apocalypieg vió fan Iuan a Angeles, ora tañe do con terribles trompet.s, ora derramando las redomas de la ira de Dios: y otras cofas femejantes que estan desde el capitulo 8. hasta cl 16.

Y estas mismas cosas dezimos, que profetizo Isayas, ibi. Tabescet Isai. 34. omnis militia calorum, & complica buntur ficut liber Celi : y fan Ivan, Apoc. 6. Et Calum recessit sient liber inuolutus; aunque las metaforas fon diferetes. Dezimos de vno que tie ne lus libros deblados, ò ferrados, y no abiertos, quando no fe firue dellos. Allifera en los Cieles las estrellas, y planetas, q estaran como embueltos, y ferrados, quando no dieren fu luz al mundo, que es el vio para que fueron hechos.

Las señales de los elementos se ran tambien muchas, porque en el fuego anra tanta multitud de relampagos, y rayos, que espantaran

Icel 2. 6.3-

al mundo, y desta leñal se pueden entendermuchas cofas de las que dize fan Iuan Apoc. 16. Principal. mente lo que escriue del septimo Angel, y del quarto: porque el feptimo caufò truenos, y relampages. Lne.21. y ci quarto: Effudit phialam fuam in folem, & datum eft illi aftu afti-Apoc. 13 gere homines & igni. En clayica. ura gran inclemencia, y defutades monimientos de vientos terriblesiy a el se pueden reduzir tambien los truenos, y metheorologicas impressiones, que se pueden ver en los tofodichos lugares del Apocalypie. De la mar leemos en vbs lup. fan Lucas: Et interris pressura gen tium pra confusione sonitusmaris & fluduum : y san Ivan dize de dos Angeles, que derramaren fus vaios In mare, & in flumina, & fonres aquarum & factus est sanguis, & omnis anima vinens mortna est in mari. En el elemento de la tierra aura grandistimos terremotos:entre los quales el que mas admira es lo que refiere fan Ivan. Et terremo tus (inquit) factus est magnus, qualis nunquam fuit, ex quo homines fuerunt super terram talis terremotus sic magnus. & facta est Ciuitas magna in tres partes , & Ciuitates gentium ceciderant, & Babylon magna venit in memoriam ante Deum dare illis calicem vini indignationis iracius. Donde por Babylonia se entiende el mundo, y luego añade: Et omnis insula fagit, & montes non suntin. senti. Y lo mismo auja dicho enel capitulo 6. Los quales lugares, aun que le pueden exponer de varias maneras; mas no ay inconveniente en que se expongan affi, como

suena la letra. Y todo esto nos puc-

de feruir para vermos la grauedad

del pecado, pues tanta indigna-

cion caufa en puestro Dios.

Las fenales hafta ora reficidas precederan al juizice las concomitantes del milmo juizio feran primeramente vo fuego grandiffimo que acompañarà el lucz de que ha bla Davidabi Ignisante ipfum pra Pf. 49: cedes, èlfavas: Ecce Dominus in ig Isa 99. ne veniet, & quasiturbo quadriga eius, reddere in indignatione furore Juum: & increpationem juamin fla. ma ignis, quia in igne Dominus diindicabit. Y el Profeta Iocl. An te faciem einsignis vorans, & post eum exurensflamma . y Daniel hablando del throng de Dios en el joizio dize . Thronus eius flamma ignis, rota eius ignis accen sus: flauius igneus rapidusque egrediebatur a fa ciecius. Contesta san Pablo, ibi. Dies Domini declarabit, quia in igne renelabuar. Y que en estos luga res de la Escriptura se hable de fue go material fenfible, y verdadero consta de la primera Epistola de S. Pedro, donde haze vna contrapoficion entre el diluuio de agua, qvuo en tiépo de Noc: y el de fuego de que hablamos. Ille (inquit) tuc mundus aqua inundatus perijs, Cali autem qui nunc funt & terra eodem verborepositi funt igni refernati in diemiudicij, & perditionis impioris hominum: y mas abaxo. Elementa calore soluentur, terra antem, & que in ipfa sunt opera exurenture Otra fenal ferà la Cruz de Chri

Otra senal serà la Cruz de Chri
sto, que aparecerà en el ayte donde pueda ser de tr dos vista, como
lo dize la torrente de los Padres.
y Exposicores, sobre aquel logar de
san matheo. Tune parebit signum Mat. 24
filij hominis in Calo. E sune planges
omnes tribus terre. E videbunt silium hominis venientem in nubibas
Celi: Y el bienauenturado sancto

Thomas

Thomas anade, que juntamente D. Tho. con la Cruz apare cerán las demas opusc. 2. insignias de la Passion del Señor.

cap. 244 Lo dicho basta acerca de las senales del Iuizio. Y quanto al mil; mo Iuizio, y affesfores del Inez : y juntamente de los juzgados, y del modo de pronunciar la sentencia, con otras mas circunstancias del tiempo, y lugar del juizio se pudiera aqui dezir mucho: mas no quice ro salir de mi intento, que es mostrar con la breuedad possible a los Hebreos la segunda venida del Messias al mundo, al qual punto pié fo tengo satishecho bastantemente:y aun dirè mas alguna cofa.

### CAPITVLQ XXV

Senalanse algunas conueniencias entre las dos venidas de Christo al munda

A primera semejança, y co ueniencia entre las dos ve I nidas de Christo al mundo, es, que el q vino en la primera a re dimir, y el que vendrá en la leguda a juzgar, es Dios, y hombre. Y quanto a la primera ya queda ba-Santissimamente provado en to-·la esta Demonstracion Euangelica:y particularmente en la findel quarto libro, y en muchos capitulos del quinto, y fexto. De la feguda ya se ha dicho tambien en el cap. 19. deste septimo libro.

La segunda semejança consiste en que vna y otra venida es admirable, sobre natural, y digna de Dios. De la primera constabicu

por lo que auemos dicho en todo el libro quarto, particularmente don de tratamos de las conueniencias del mysterio de la Encarnació, assi de la parte de Dios, como de la nue ftra, como del mysterio en si; y se puede tambié ver lo q queda dicho en el lib. 5. cap. 6. fobre aquella autoridad de Ageo q explicamos de la primera venida: Ecce ego commo Apoc. 2. uebo Calum, & terram, & mare, & aridam, & mouebo omnes gentes, & veniet desideratus cunclis gentibus? Finalmente consta esto de los milagros hechos por Christo en sa vi da, y muerte, y en la institucion del Sanctiffimo Sacramento del altar. La magestad, y gloria de la seguda venidabien se muestra por lo que auemos dicho hasta ora del luez, y del juizio, y de sus señales. Daniel Dan. 7. Dize, que vendráen las nunes: Ecce in nubibus quasi filius hominis veniebat. S. Matheo dize: Veniet cum Mat. 24 virtute multa, que es lo mismo que & 25. mostrando grades señales de suom nipotencia. Y en el cap.25.dize, q vendran todos sus Angeles con el: Et omnes (inquit) Angeli eins cum eo. Los quales tambien le acopaña ron en la primera venida, celebran dola con la musica: Gloria in excelfis Deo. Y para su Anunciació le fir niò el Angel s. Gabriel : Miffus est Angelus Gabriel a Deo &c. En el de fierto: Ministrabaniei, firuieronle a la mesa. Y en el huerto fue visitado y confortado por vn Angel Dema nera, q magestosa se puede llamar vna, yotra venida, pues en ambas le firue, y ministra sus Angeles; y en vna, y otra haze obras ta heruicas-

La tercera conueniencia es,que en vna, y otra venida viene Christo para grangear reyno : porque de la primera dize Daniel, que Dan. 2.

Vna

vna piedra pequeña se arrancò del monte sin industria humana, la qual piedra dando en aquella prodigiosa estatua, la deshizo, y delmenuzò; y que esta misma piedra pequeña fe hizo vn monte grande, y llenò toda la tierra, y alcanfo finalmente vn reyno: Qued in aternum no dissipabitur, & alteri populo non tradetur ; comminuet autem, & consumet universa regva bac , & ipsum stabit aternum. De la qual authoridad fe ha dicho bastantemente en el libro quinto. capitulo diez y ocho, y veynte y tres. Ni se priede dudar de que se hable aqui de la primera venida, porque Christo en la Escriptura sagrada se llama piedra. El Psalmi-Pf 117. fta dize: Lapidem quem reprobaue. Isai. 28. runt edificantes, &c. Isayas: Mittam in fundamentis Sien lapidem Zach.3. probatum . Y Zacharias : Super la pidem vnum septem oculi sunt. Los quales lugares todos entienden de Christo, no folamente los Doctores Catholicos, mas tambien los Hebreos, como se puede ver en Galatin: Galatino libro 3. capitulo 21. Llamale Christo piedra pequeña en fu primera venida, assi por razon de fu edad infantil, como por razon de su humilde, y pobre vida: y fue arrancada fin manos por razon del parto virginal de la fanctiffimama dre. Pues esta piedra pequeña con fu venida alcanfó reyno etceno, fegun aquello del Angel por S. Lucas: Hie erit magnus, & filius altis-Lue. 1. fimi vocabitur, & dabit illi Dominus Deus sedem Dauid Patris eins, & regnabit in domo lacob in aternum. Y deste misma reyno dixo el Mat. 28 Senor Iclus: Data eft mibi omnis

Mat. 27. potestas in Calo, & in terra. Item:

Regnum meum non est de hoc mude,

Y el Ladron lo confessò, diziendo: Memento mei Domine cum veneris in regnum tuum. El qual royno no es otro, fino el de la Iglesia, ó de la triunfante en el Ciclo, ò de la milisante en la tierra, co mo lo auemos dicho en el libro quinto capitulo quinze, diez y feis, y diez y ficte. Donde por quanto en la primera venida no alcanlò Christo de todo este reyno, ni triunfò de sus enemigos visible, y manifestamente: por effo vendra la fegunda vez para alcanfar plena, y completa propriedad, y posseffion deste reyno, no folamente efpiritual, como en la primera venida: mas aun en cierta manera, corporal, visible, y exterior, como se es criue en Daniel de aquel hijo del Dan. 7. hombre, que ha de juzgar : Dedit (inquit ) ei potestatem , & hono. rem, & regnum : & omnes populi. tribus, & lingua ipsi sernient : Potestaseius potestas aterna, qua non an. feretur, & regnumeius qued non cor zumpetur.

La quarta conucniencia es, que voa y otra venida es para bien de los hombres. De la primera consta por el gran beneficio de la redempcion que Christo nos hizo, como queda dicho.De la segunda dize el mismo Senor por San Lu Luc, 21. cas: Surgite, & lenate capita veffra quoniam appropinquat redemptieve. Gra. Y por fan Iuan: Vado parare Ioan. 14 vebis locu, & si abiero & praparanero vobis locu, itu venia, & accipiam vos ad me ip sum:vt vbisum ego, 6 vos sitis. Y otros muchos lugares ay semejantes en S. Pablo, y en el Apocalypic,

Quinta conueniencia, que vna Tit. 2. y otra venida es por verdadera, y I. Cor: E corporal presencia de Iesu Christo Apoc. 6.

Philip. 3

De la primera ya queda dicho en el quinto libro. De la fegunda, dize Daniel : Ecce cum nubibus Dan. 7. Cali quasi filius hominis veniebat. Y Zacharias: Aspicient ad Zac. 12. me quem confixerant. Icem: Apoc. 1. Ecce venit cum nubibus, & vi-Apoc. I. debit eum omnis oculus, & qui eum popugerunt.

La fexta conucniencia, es que ambas las dos venidas son en la postrera edad del mundo. La primera en el principio della, la fegun da en la fin, sobre el qual punto se vealo que auemos dicho enel lib. 5. cap. 7. fobre aquellas palabras de Isayas, y Micheas: Erit in nouif simis diebus praparatus mons domus Domini &c.

Isai. 2.

Mich.4.

La septima, y vltima, en que asfi la primera, como la fegunda venida tienen sus precursores. La primera el gran Baptista. La segunda a Elias, y Henoc, como le ha visto, Ocras mas conucniencias pudiera mos feñalar, pero estas son las prin cipales, Vamos a las disconuenien cias.

CAPITVLO XXVI.

Diferencias entre la primera, y segunda venida de Christo.

A primera diferencia de las dos venidas confiste en los nombres de primera, y segunda venida: la qual consta del AdHeb. capitulo quad Hebraos, ibi. Chri-

stus semel oblatus est ad multorum exhaurienda peccata: Secundo fine peccato apparebit expectantibus se in salutem. Aqui se haze mencio de la fegunda venida debaxo deste nombre de segunda. Y consta mas de todos los lugares en que le dize, que esperamos sa venida del Senor, que son muchos. Por el Testamento viejo podemos propar lo mismo desta manera. Malachias Malac: 4 dize affi: Eece enim dies veniet fuccensa quasi caminus. Donde se descriue el dia del Inizio, y la venida del Señor. Y en este mismo dia dize el Profeta, que se acabarán todas las colas, y le harà la cterna feparacion entre los malos y buenos. Y en la Sabiduria se dize, que dira los malos de los justos: Nos infen-Sati vitam illorum astimabamus in-Saniam, &c. Consta mas de las seña les que auemos refirido, que precederàn el luizio: y finalmente de la incerteza de aquel dia, enyo conocimiento Dios refervò para fi, como lo dize Zacharias, ibi. Et erit Zac. 14. dies una qua nota est Domino, non dies, neque nox &c. Ypor otra parte en el Testamento viejo se profetiza vna venida del Messias mucho tiempo antes que se acabe el mundo, como consta de Daniel. Dan. 9. quando tratò de las setenta semanas : despues de las quales dize. que vendrá el Messias, y que será vogido: Vngetur sanctus Sancto rum, &c. Y finalmente que ferà muerto : Et post hebdomades sexaginta duas occidetur Christus, de. Ifayas hablando desta misma veni. I/ai. II. da dize, que despues della se conucttitàn las gentes a Christo, y que la tierra se llenarà de la ciencia de Dios : Repleta est terra scientia Domini sicut aqua maris operientes. Final-

292

Att.

Finalmente, estan profetizadas colas despues desta venida, que no pueden ser cumplidas, fino en muy largo tiempo, como aoravemos que estan cumplidas, y se van cumpliendo. Luego forçosamente auemos de dezir, que en estes lugares le profetizan dos venidas muy distantes vna de otra en el tiempo, donde se infiere, que voa le deue llamar primera, y otra fegunda, que es lo que yuamos diziendo.

La segunda diferencia consiste en que la primera venida se hizo por vna accion substancial, qual fue la Encarnacion del hijo de Dios. Y affi no fue otra cofa venir el hijo de Dios al mundo, que encarnar: y esto fue lo que profeti-Isai. 7. zo Isayas, ibi. Ecce Virgo concipiet . & pariet filium & vocabitur nomen eius Emmanuel, &c. El qual nombre quiere dezir, Dios con nosotros: donde se muestra la Encarnacion. Però la segunda venida no es encarnacion, ni es nacimiento, fino vn monimiento local semejante a la subida del mismo Senor. Affi lo dixeron los Angeles: Hic lesus qui asumptus est a vobis in Calum fic veniet quem. admodum vidiftis eum euntem in Calum, ideft. Affi como subio por monimiento local, affi decerá a juzgar por otro semejante mouimiento, y no por nueua encarnacion, o por nuevo nacimiento.

La tercera diferencia tenemos en el fio, porque la primera venidade Christo, fue para redimir el mundo por sus infinitos merecimientos, y por lu fatisfacion, y juntamente para nos enfeñar con fu doctrina, y exemplo: mas la fegunde ferá para juzgar, y dar premio s

los buenos, y castigo a los malos? como ya auemos mostrado en el difcurlo desta obra, y lo dixo Chrifto, ibi. Sie Deus dilexit mundum Toan. 3. vt filium fuum vnigenitum daret, ve omnis qui credit in ip fum non pereat, fed habeat vitam aternam : Y anade la razor; Non enim (inquit) misit Deus filium fuum in mundum, vt indicet mundum, fed ut Saluetur mundus per ipsum. Con las quales palabras expressamente nos dize fu primera venida, y la caufa della, y nos dá a entender la fegunda, como fi dixera : aunque tengo de venir a juzgar: pero esfo fera en otro riempo, y en otra venida: q esta solamente fue para sal uar. Esto mismo nos dixo el Señor clariffimaméte en muchos lugares del Euagelio, que ya quedan refiridos: yesto mismo es lo que aqui nos diò a entender.

La quarta diferencia està en el modo de las dos venidas . porque la primera fue en carne paffible, y en lo exterior humilde, como cra conveniente para el fin della , que aora acabauamos de dezir. Mas la fegunda venida ferá muy glerio fa,no folamente por razon del effado del cuerpo impaffible, mas tam bien por razon de la magestad, y acompañamiento exterior. Esto dieron a antender los Angeles, Ad. 1. ibi. Sic veniet, quemadmodum vidiftis eum euntem in Calum. Y Carifto : Amodo videbitis filium hominis (edentem à dextris virtutis Dei, & venientem cum nubibus Cali. Las quales palabras dixo el Senor lefus de fpues que con adjuracion le preguntaron, si era Christo. Y respondiendo que si con gran modeftia: Tu dicis, porque no dudaffen desta verdad, por verle data āŒi

Mat. 26

assi humilde, y menospreciado, les truxo a la memoria la gloria, y ma gestad de su segunda venida, que los Iudios podiafaber por las profe cias q auemos reficido, fi fu malicia no les cegara los entendimiétos.

La quinta diferencia tenemos

en el modo de alcanfar el Señor

Iesus para si el reyno, y triunfos de sus enemigos: porque en la pri mera venida mereció para todos los hombres, y Angeles el reyno de los Cielos:y especialmente satishizo por los hombres, y les abriò los Cielos: por donde mereciò para fi vo supremo, y celestial Imperio, y la claridad, y exaltacion de fu nom bre : y aunque entonces alcanfò perfecto derecho para el reyno, (como se dixo en el capitulo passado)pero no alcanío luego la perfecta, y entera possession del mismo reyno, ni acabo de destruir sus enemigos. Digo (entera possesfion) porque es mucha verdad, que en la fin de su primera venida entrò en sugloria, donde triunfa, y reyna. Pero porque no está ann Lne.24. lleno el reyno de los predestinados, ni en latierra es venerado, y obedecido de todos: por esto dezimos que no tiene aun entera poffession de su reyno. Esto notò san Hebr. 2. Pablo, ibi. Nunc autem nec dum videmus omnia subiecta ei &c. Y por esta causa en la fin de su prime-Pf. 109: ra venida le fue dicho Sede à dex. tris meis: donee ponaminimicos tuos scabellum pedum tuorum. Mas de la fegunda venida dize mas abaxo el Pfalmista : Dominus a dextris suis confregit in die ira sua Reges, indicabit in nationibus, implebit rui nas, conquassabit capita in terra mul torum. Donde se nos dize claramente, que el Senor Iefus en fu

postrera venida aquirira latorfecta possession de su reyno, que en la primera mereciò. Dixolo en otra parte san Pablo : Oportet (inquit) illum regnare donec ponan tur inimici sub pedibus eius. Sobre esta diferencia se puede ver san Athanafio, libro de Incarnatione Verbi.

I. Cori: 15.00 Hebr. 9.

La fexta està en las señales de vna, y otra venida: porque lasfenales principales de la primera fueron las figuientes, es a laber. La falra del teopero Iudaico, fegun la profecia de Iacob, de que trata- Gen! 49. mos libro quinto capitulo 1. La segunda en las hebdomadas de Daniel, de que tratamos libro quin to capitulo 2. & sequentibus. La tercera en la destrucion del segundo templo, en el qual avia de entrarel Messias : segun la profecia de Aggeo: y como ya fea acabado el fegundo templo, es clarissima feñal, que ha venido, y entrado en el. Y desto se tratò libro quinto cap. 5. La quarta la predicacion del Baptista, que mostrò a Christo co el dedo.de que tratamos en este libro 7: cap.21. La quinta señal, el cumplimiento de tan grande numero de profecias, acerca de la madre del Mcffias, del lugar del nacimiento de Christo, de todo el discurso de fuvida, y muerte, Resurrecion, Af cension: y de otros mysterios, que todas fueron cumplidas en Christo, como mostramos en el mismo llbro 5. desde el capitulo 19. hasta el capitulo treynta y finco . La fexta, podemos dezir, que fue el cumplimiento de las profecias que Christo dixo, asaber, de la fundacion, y persecucion de la Igle. fia, de la predicacion del Euangelio en todo el mundo, de la Qq 3 deltrus

destination de Ierusalem , y de los Indios por Tito, y Vespasiano, y de otros castigos del mismo pueblo, como se puede ver en todo el libro tercero, y en la fin del libro quinto: y la mayor parte destas feñales comprehende muchas. A. qui entra la destrucion de los idolos, y de la idolatria de que se tratò en este lib.7. cap.7. Aqui entra la subjection del Imperio romano al Imperio de Christo, y de su Vicario, que se puede ver en el lib. 2. cap. 18. y en el libro 5. capitul. 17. Aqui finalmente entra la multitud de milagros que Christo hizo, y sus Apostoles, y otros infinitos Satos, de que queda tratado bastantemente lib 2. acapite 19. porque gra parte destes milagros podemos de zir que fueron hechos en feñal de que es verdadero lo que dezimos los Catholicos acerca de Christo, y de su primera venida a redimir cl mundo.

Las feñales de la fegunda venida son las que se han refirido en este libro, a saber la persecucion del Antichristo. La predicacion de Elias, y Henoc. El conocimientode Christo en todas las Provincias del mundo, por el modo que auemos dicho, que es diferente de la semejante señal que refirimos de la primera venida. La destrucion del Imperio romano, affi como fue fu subjection señal de la primera ve pida. Finalmente fenales en el Sol. en la Luna, Estrellas, y Elemétos, con todas las mas que quedan en este libro refiridas.

Y pues las diferencias destas dos venidas de Christo al mundo fon tantas,y tan claras, conofcan ya los Hebreos fu ceguedad,y con ficaco que ha venido el messias la

primera vez a redimirel mundo, y que vendrà la segunda a juzgarle, que esto es lo que les importa para fu faluacion; porque como dixo muy bien La Ctancio Firmiano. No se puede preparar para la segu- Lastar. da venida de Christo quien no co. lib.4.ca. noce la primera.

#### CAPITVLQ

Enque so empieça a tratar de algunas conuersiones no tables de Indios, que dexando la ley mosaica se abraçaron con la de Christo T primeramente de la con uer sion de S. Pablo.

Orq (egu dixo el milmo La-Aacie Firmiano, Homines vo lunt magis exempla quam ver ba, quieren los hombres mas exem plos que palabras, ni razones. Y Caton en lus Sentencias dixo: Mul torum disce exemplo qua facta sequa ris qua fugias. Vita est nobis aliena magistra, que pongamos los ojos en los exemplos buenos de orros pa ra faber el camino por donde deus mos caminar: me pareciò bien poner aqui algunos exemplos de couerfiones fenaladas, con algunos milagros, para perfuadir mas la ver dad de puestra sancta Fè Catholica. Sca pues el primero el exemplo la conversion del glorioso A. policel

Firmia.

postol san Pablo.

Cuenta (an Lucas en el capitulo 5. de los hechos Apostolicos la connersion de san Pablo desta ma-Att. 6.5 nera. Andando Saulo muy desseo. so de matar a los Discipulos de Christo, se fue al Principe de los Sa cerdotes, y pidiole cartas para las. Synagogas de Damasco, para que con fu fauor pudieffe traer prefos a Ierusalen todos los Christianos que hallasse. Llegando pues cerca de Damasco fue rodeado subitamente con vna luz del Cielo, que le derribò por tierra, y oyò luego vna voz que le dixo. Saulo, Saulo, porque me perfigues? Respondio Saulo. Senor quien fois? Dixo la vòz. Yo foy lefus a quien tuperfigues: cofa es para ti muy dura dar coces en el agujon. Con esto quedando Saulo tremendo, y admirado, dixo: Senor, que quereis de mi que haga? Respondió el. Lleuantate, y entra en la Ciudad, y ahi se te dirá lo que te conviene hazer. Lleuantose Saulo ciego de to do, fiendo assi que tenia los ojos abiertos. Tomaronle sus compañe ros por la mano, y lleuaronle a Damasco, donde estuso tres dias sin comer ni bebericiego de todo. En esta ocasion tuuo Ananias Discipulo de Christoreuelacion del Se. nor, que fuelle bulcar a Saulo en casa de Iudas donde tenia su pozada, el qual (dize) està orando aora. Escusavase Ananias diziendo, que Saulo era gran perfiguidor de la Iglesia. Dixole Christo. Notepares en effo, que yole tengo esco gido para valo en que sea llenado mi nombre, y mi Enangelio por to do el mundo. Fue Ananias, entrò en la cafa, pulo fus manos en Saulo, diziendole: Dios ce falue herma

no: el Señor lesus, que te apareciò en el camino me embio ati, para que tengas vista, y seas lleno del Es piritu Sancto. Lucgo cayeron de fus ojos vnas como escamas, y que dò con vista. Baptizosse, comiò vn poco, y quedó con fuerças. Defpues desto estuno algunos dias con los Discipulos de Christo, que ania en Damasco, no cessando en este tiempo de predicar a Iefu Christo por hijo verdadero de Dios, con grande admiracion de todos los que antes le conocian. Trataron los lu dios de matatle, y para esto se juncaron en confejo, pero libi òle Dios para coluna de su Iglesia: y affi predicò despues la Fè en varias Prouincias, hasta dar su vida en Roma, en tiempo de Neron Emperador en testimonio de la verdad que pre dicaua.

Esta es breuemente la historia de la conversion deste glorioso sa to, Donde no se puede dudar auer. no folo vno, fino muchos milagros. Antes digo, que las cofas deste santo Apostol son tales, y tan grandes, que todas ellas fueron mi raculofas. Miraculofa fue fu conner fion.: miraculofo el fructo de fa predicacion: miraculofa la alreza de su doctrina, y la pureza de su vi. da: miraculofa la paciencia de fus trabajos, pues fiete vezes en diver fos lugares, y tiempos fue acotado, y muchas vezes prefo, y encarce la do, y otras tantas de ludios, y Gentiles perfiguido. Miraculofa fue fin duda, fu caridad, pues haze juramê to folene, que dellesua fer Anathema de Christo: esto es de estar apartado de Christo, por aquellos q tantas vezes loavian açotado, y Rom. 9. persignido: Quis infirmatur (inquit) 1. Corl. Gego no infirmor Quis scandaliza

unr, & ego non vror ? Quien enferma (dize) que yo no enferme con el?y quien se escandaliza, que yo no me abraze? Miraculofa fue fu pobreza, pues se contentana con tener solamente lo necessario para no morirfe, Habentes alimenta, & quibus tegamur, his contenti sumus. ITim 6 Y viuis can contente con esto, co. I.Cor. 6 mo le tuniera todo el munde: y affi dize a los Corinthios . Vinimos como necessitados, y enriquece. mos a muchos: y como quien no tiene nada, y posseendolo todo: porque tenemos tanto gusto de no tener nada, como fi lo tunieramos todo La causa de su contento era, porque conesta pobreza corporal posseyasumasriquezas espirituales, donde nace el verdadero gusto, porque Melior est refectio mentis, quâm ventris. Segun lo dixo San Augustin.

De aqui procedio, que aun de lo necessario se priuaua muchas ve zes, sufriendo con alegria hambre led, frio,y defnudez, y muchos ayu nos. Yaun mas adelante paffó, porque con estar muy occupado en predicar, y contener derecho para pedir sustento alos fieles, y recibirledellos: como lo recibian los de mas Apostoles, el renunciò este derecho: y con el trabajo de sus manos, ganaua la comida para fi, y para fus companeros, por no fer pezado a losfieles: ypor darles exé plo de mayor perfecion: y affi dize. No he codiciado plata, ni oro, ni vestidura vuestra, como vosotros lo sabeis, porque lo que era necesrio para mi, y para los que andan comigo, estas manos lo ganaron, dandoos exemplo, de que trabajado desta manera se han de recibir los flacos, y acordarnos de la pala-

bra de le lus, quize. Beatins est dare, quam accipere. Mas dichosa cosa es dar, que recibir. O glorioso Apostol, que suystes corto en recibir de lo temporal, y largo en dar de lo espiritual: alcansadnos del Señor que os imitemos en este desprecio de los bienes temporales, para que alcansemos mucho de los espirituales.

Que dicemos de su angelica castidad?de la qual hizo voto como los de mas Apostoles, y la guardò fiempre dandose por exemplo della, y diziende: Desco, que todos 1, Cor.7 los hombres viuan como yo. Esto es libres de cazamientos, y de las obras del matrimonio, para orar, y vacar a Dios. Ni le faltaron combates en esta virtud, para que no se ensoberneciesse con la grandeza,y multitud de reuelaciones, que tuno legun ello dize a los Corin- 2, Co. 12 thios, y lo explica affi S. Augustin, y fanto Thomas. Admirable fue tambie fu humildad:y affi vna vcz I. Tim. I dixo . Christo Icius vino a faluar los pecadores, de los quales yo foy el primero. Yen otra parte. Yoloy el menor de los Apostoles, yno foy 1.Co. 15 digno de ser llamado Apostol, por que perfigui la Iglefia de Dios . Y mas adelante paffò, llamandole. Ephel. 3 Sanctorum minimus: el minimo de todos los fantos: esto es de los fie les, que auia en la Iglesia. De mas desto, no se atribuya a si mismo los bienes, que de Dios ania recibido, ni se gloriana vanamente de sus talentos, fino toda la gloria daua a Dios, diziendo: Por la gracia de Dios foy lo que foy, y fo gracia no estuuo en my vazia, &c. No tengo de que gloriarme, fino de mis en? fermedades: y aun que yo hey pla 1. Cor. z tado la fe en otros, pero el qplanta AH. 14. es nada.

1. Thef. 2. & 2.

Att. 20.

Que diremos desta rigurosa penitencia, ymortificacion de la carne, la qual castigaua con rigor, para tenerla tendida al espiritu? Assi 1:Co.15 lo dize a los Corinthios. Yo curro mi carrera, no como incierto de mi premio: y peleyo, no como quié açota al ayre; trabajando en vano, y con folas palabras, fin obras. Mas caffigo mi cuerpo con penitencias, y hagole que estè subjeto, porque no me (uceda, que predicando a otros yo (ca reprouado.

> No me puedo despidir de las co sas deste santo, porque en todo las hallotales, que solas ellas bien cofideradas, bastan para confirmar

nucltra fè.

Tan lexos quiere este fancto Apostal que estecmos daquellas inmundicias, y daquella auareza de que estan llenos los libros de los Iudios, y de que estana llena la gentilidad antes de le convertir a Christo, que no quiere se nobre entre Christianos, cosa, que sepa a estos vicios. Fornicatio (inquit ) & omnis immunditia aut aua ritia nec nominetur in vobis, sicut de cet fanctos . Aqui, aqui se halla la verdad, y no en otra parte; quien esto no quiere, no quiere verdad. Pues el zelo que tenia destavirend bien lo declarô en aquellas pala. bras. Deponentes mendacium loqui. mini veritatem vnufquifg cum pro ximo suo, quoniam sumus inuicem membra No quiere el fanto Apostol, que tratemos mentira co nuel tros proximos, como quieren los Talmudistas:y en otra parte dize. Non posumus aliquid aduer sus vevitatem, fed pro veritate . No fiotia en fi fuerças algunas, fino en fauor de la verdad. pp 20092 tab sood

Lean pucs los ciegos Indios ef-

te maestro, que Dios les diò, y hagan conferencia desta donina, y exemplo con que aquinos enfeña: con la dotrina y exemplos de fus Talmudistas, y maettros, y hecharan de ver la diferencia que va de vna colaa otra. Sepan, lepan cierto, que en prinarfe de la lecion deste fanto De ctor, no hazen otra cola, fino lo que hizieron los foldados de Helofernes en el cerco de Bethulia, cortando los caños, y divertiendo la agua, porque los de la Ciudad perdiessen la esperança de escapar: y murieffen de sed . Y aun lo hazen estos peor, porque en lugar de la agua salutifera, que pudieran beuer: efto es de la dorrina fanta, y fana, beuen, y fe hartan de las lagunas pengonosas de sus Rabinos. say a sh Supo I oh namel

### CAPITVLO XXVIII. d anian creydo de la circuncific

as del oro a dismissiono for ex

En que despues de refiridas por mayor las conuersiones que vuode Hebreos en la primitiua Iglesia: se refiere vna notable de sinco mil, y quinientos bebreos en el Reyno de los Homeritas.

TO ay para que poner aqui las conucriiones de He-breos, que se hizieron en tiempo de la primitiua Iglesia, por Christo, y por sus Apostoles, y discipulos, pues fon tan notorias. El dia de Pentecoste, quando vino el

por M vigilancia de los Obrigos.

que goueragron aquella I gleffa ha

Ad E. phef 4. I. Ad

Cor. 13.

AEL. 2.

Espirita Santo Sobre el Colegio Apostolico, dize S. Lucas, que co vo Sermon que hizo S. Pedro, fe conucrtieron cerca de tres mil ani mas Quiergo(inquit)receperui fermonem eius baptizati sunt, & appesita funt in die illa anima circitertia millia. Solamente puze aquipor extenfo la de S. Pablopor fer tan notable. Cofa es certiffima, que vno mucha fantidad en aquel tiempo cotodas las Iglefias de Iudea, particularmente en lerufalem, fegun cuenta S. Lucas en fu libro de los hechos Apostolicos, pues vendian fus haziendas, y ponian el precio dellas a los pies de los Apo stoles, lo qual es gra prueua de virtud(porque como dixo muy bien vn fabio)assi como la piedra que llaman de Toque, declara la fineza del oro,affi elamismo oro ficue de Toque con que declara la fine. za de la vistud. Pues de los fieles, q anian creydo de la circuncisio en la Ciudad de Alexandria, escri ne notables maravillas Filo Iudio, a faber, de su desprecio de los bienes temporales, de su oracion, de fus vigilias, de fus ayunos, y abstinencias, de fu angelica pureza, y castidad, no solo en hombres, sino en mugeres. De mas desto,affi antes, como despues de la distruyció de Ierusalen en la poblacion, que alli sucediò, siempre permaneciò la fè en los fieles de la circuncifio por la vigilancia de los Obispos, que gouernaron aquella Iglefia ha sta el tiépo del Emperador Adriano, en el qual fe a motinaron otra vez los ludios, y fueron distruydos y hechados de su tierra, como en Buf.l. 4 otra parte dezimos. Y hasta este Eccles. Emperador, cuenta Eusebio Ce-

Obifpos desta linage satos, y muy firmes en la fè. El primero fue San tiago deudo del Señor Iefus: a el fucedieron los figuientes, por el orden que aqui van. Simeon, lusto Zacharias, Tobias, Benjamin, Iua, Mathias, Philipo, Seneca, otro lufto, Leui, Effren, Ioleph, y Iudas. Af fi, que fueron muchos los q creeron en Christo de la circuncisio, aunque comparados con los fieles de la gentilidad, fueron, y fon pocos. Pongamos pues aqui mas exemplos de conucrfiones, quiçá querrá Dios que aprouechen.

En la Biblioteca veterum patra Tom 3. fe cuenta vna conversion muy notable desta manera. Em tiempo q S. Gregencio era Arcobisto Tephrenfe, (ucediole tener vna larga disputa en la Ciudad de Thedeto con vn Herbano Rabino famo so en presencia del Rey de los Ho meritas, que era catholico, y de muchos otros, affi catholicos, comojudios. Y despues de puestos muchos argumentos, por vna, y otra parte, fin que Herbano fe quiziesse dar por vencido, hizo el Sato oracion a Christo nuestro Senor, para q le acordasse de aquel pueblo tan ciego. Cola maravillo fa, que apareció el mismo Christo a la parte del Oriente puesto en vna nuue. ycon aspecto hermosissimo, quedando quasi dozientos codos en el ayre arriba de sus cabeças, Teniavna diadema hermofissima con sus rayos a manera de corona de espinas, y en la mano cíquierda vna cípada. Quedaron los catholicos muy contentes, y los judios muy confosos, fin tener que dezir .- Oyoffe vna vozide la boca del Señor, que dixo. Por las oraciones deste Arcobispo os apa-

hift.c. 5 fariense quinze successiones de

refco

AGE

= 75Hg

u.de

Copy 13.

resco el mismo que suy crucificado, por vue stros padres. O y da esta voz cayeron por tierra todos los ludios, y quedaron ciegos, como S. Pablo, quando cayó del cauallo. Hecho esto, desapareció el Señor.

Viendose los Indios todos ciegos, andauan palpandole vnos a otros, preguntando que era aquello: y hablando con Herbano de. zia: Que haremos Macftro? Tenia todos en el quasi compromitidas fus voluntades. Por ventura (dizé) los Christianos quedaron tambié ciegos? Respondieron algunos de los Catholicos, que esto oyeron. No quedamos ciegos no tambien vemos ara, como dantes veya mos : volotros folamente estais ciegos en castigo de vuestra incre dulidad, y dureza. Fue luego Herbano lleuado por la mano donde estana el fanto Arcobispo: Pidele. que restituya la vista a el, y a sus companeros, prometiendo, que he cho esto, todos se haran Christianos. Dixo el fanto Prelado, que era muy contente, però, que era menester recibir primero el baptismo para tener vifta. Y porque no penfeis (dize) que os quiero enganar, baptizele vno de vosotros prime ro, y hagale experiencia en el-Acceptaron todos el concierto. Baptizoffe vno, yluego imediatamente, començo a dar vozes, y dezir. Ielu Christo es Dios verdadero, y creyo en el. Oydo esto, los otros con gran corage, pidieron als. bap cismo, ybaptizados alcansaró luego la vista de sus ojos. Diero a Dios por ello muchasgracias, ydixoHer bano a los de mas. Espossible que cstana nuestro Señor Icsu Christo en los Ciclos, a quien los ciegos de nuestros padres crucificaron, y mataro, ynolotros tá cicgoscomo ellos pélauamos, que el cltaua entre los muertos (epultado? y deziendo esto heria sus pechos con mu chas lagrimas repitiendo estas palabras. Senor Icio Christo hijo de Diosvino, perdonadme lo que, por ignorancia contra vos tengo pecado. Y viendo el Rey el buen talento de Herbano, hizole patricio, y puzole por nombre Lcon. Baptizaronle co el cerca de finco mil y quinientos Iudios. Y hizo lucgo el Rey vna ley por contejo del fanto Arcobispo, que ninguno de aquellos nucuamente conuertidos cafasse su hija, o hijo con persona de la nacion, porque no le boluiel se a peruertir. Y dize la historia, que vuo dealli adelante muy buena Christiandad en este reyno. No se puede poner duda en efte milagro, pues tuno todos los de vn reyno portestigos.

#### CAPITVLO XXIX.

### Continuase la mismamateria de las conuer siones.

vn caso de los masnotables que han sucedido en el mu do. Y suce que hallaron ciertos sudios de la Ciudad de Beryto (que està en Syria entre les terminos de Tyro, y Sidon) una imagen de Christo nuestro Redemptor, que auia quedado por oluido en una casa de cierto christiano, que se auia passado a morar en otra parte. Y como los sudios alquilando a-

D. Atha naflib. de passio neimaginis Christi in wrbe Beryti.

quella

quella cafa vieffen en la pared la imagen del Saluador con grandiffima ira, y rabia le hizieron muy mal tratamiento: y tanto, que todo quanto el Señor auia paffado en fu passion, tanto ellos executaron en la fanta imagen; mostrando en elto la gran complacencia que teniã de lo que sus antepassados anian hecho. De manerasque escupiero la santa imagen, dicronle bofetadas pufieronle corona de espinas, clauaronle los pies, y manos, pofie ronle hiel, y vinagre en la boca : y finalmente, abrieronle el pecho con vna lança. Aqui sucediô entonces el estapendo milagro, porque saliò grandissima cantidad de fangre, v agua del lado. Lo qual vi sto por los Iudios, quedaron muy admirados,y mucho mas viendo el Sol escurecido por modo miraculofo, y temblar la tierra, como auia sucedido en la Passion delSenor:que assi lo dà a entender San Athanafio: palabras del fanto. Et ficut in Passione Dei Filij saluatoris mundi olim contigit calum expanif. fe:ita nunc quoque pariter Deo pra-Stante eadem innouantur, fine repavantur! Verê enim in hoc facto non solum elementa mundi concuti po tuere, sed etiam virtutes supernata. le facinus exhorruere.

Procuraron luego los milmos Iudios recoger aquella miraculola langre, y agua en vn vaso grande para hazer experiencia en los enfermos si recibian salud, o no. Y hallaron, que quatos con aquel preciosissimo licor fueronvogidos todos recibieron salud, ciegos, coxos, listados. y finalmente muchos otros enfermos de varias enfermedades. De los quales milagros resultò, que todos quantos Iudios

auia en aquella Ciudad, se conver tieron, y conmuchas lagrimas, y fo locos llorando fus pecados pedia el santo baptismo. Viendo esto el Obispo de la Cindad con grandisfima alegria clamaua, diziendo, Co uertere Ifrael ad Dominum Patrem vniuerforum viuentium, & adora nobi cum eius Filium per quem funt omnia creata: & Spiritum Sanctum qui est vinificator cunctorum vine. tium. Y despues de catechizados, avunaron tres dias, y los baptizò: y a su instancia dellos consagrò en Iglefias todas las fynagogas de aquella Ciudad. Y dize mas fan Athanafio, que el Obispo embio de aquella fangre y agua que auia falido de la lançada, reliquias a muchas Iglesias de Asia, Africa, y Europa. sucedio efte calo en tiempo de Constantino, y Irena fu madre en nucue dias de Noviembre, dia en que la Iglefia celebra comemoracion de la imagen del Saluador en Roma.

A cercade la historia refirida, le vea el Cardenal Baronio en las anotaciones del martyrologio en nucue de Nouiembre, donde aunque duda de ser el grande S. Atha nafio Obilpo Alexadrino Author desta historia, con todo, no duda de fu verdad : ni puede dudar nadie, puesel Concilio Niceno 2. Adiene 4.la cuenta por extenfo: y manda que le haga fielta en este dia tan folene como la del dia de Nanidad, o de Paseua . Dize mas Baronio, que los Griegos hazen fiesta femejante en nueve de Agosto por otro semejante milagro, q sucedió en Constantinopla en vna imagen de Christo, que herida en el lado por vn Iudio, echó rambié de si cantidad de sangre.

Cuentá

Sar.10.9

Cueta Surio. q sabiedo la Reyna Helena, como fe hijo Coffatino Em perador ania recibido la fè de los Christianos, le pezò mucho, porq quifiera q tomalle antes la feita de los Indios, como ella ania hecho, engañada por ellos. Escriviole Costantino, que viniesse a Roma, y truxesce Rabinos Sabios, para que disputaffen con san Sylucftro. Truxo Helena doze Rabinos fabios, y como[prefente Constantino, y ella) se puziessen Inezes de la disputa: Sylucstro los conucció con manifestas razones. Enojado Zambri (que cra vn Rabino gran encantador) dixo: trayganme aqui vn brauo toro, y yo harè con el vn milagro, en el qual ferà consencido Syluestro: y como doze hobres apenas pudiessen tener el toro: llegofe Zambri al oydo del toro, y dixovna palabra secreta, co q cayò muerto el toro. Dixo luego Zabri, gco el nobre de Dios secreto, q el folo fabia lo ania muetto. Visto efeo, los Iudios quedaro muy alegres. Entonces dixo Syluestro: Aqui no fabemos, que tu ayas dicho nobre de Dios: porq su santo nobre davi da,y no mata: y fino refucitas al to ro no creremos, q has hecho milagro, sino q co algun nobre de demo niole mataste. Dixeron los Iuczes que Syluestro dezia bien. Entoces dixo Zambri: Refucitale tu, y nofo tros creremos tu ley. Hizo Sylucftro oracion, y refucitò el toro, yma fo le embio diziedo: Vete, y no ha gas mal a nadie. Fuesse el toro, co admiracion de todos;y alli fe conwertio Helena, y los Iudios, y quedo el Emperador Constantino ale gre, y confirmado en la Fe-

En la Isla de Creta sucediò vn notabilissimo caso. Y suc que fin-

giendo vn Iudio, que era Moylen, Erard. y que era embiado del Cielo para Carthuf. lleuar por la mar a los Iudios mora dores de aquella Isla, alsi como en otro tiempo avian falido de Egyp to fus antepassados por el mar vermejo: y dando ellos credito a fus palabras, y promeffas grandes q les hazia, desamparado sus casas, y haziendas, vn cierto dia aplazado fue ron figuiendo al engañador co fus mugeres, y hijos. Y lleuadolos avn risco que cae sobre la mar, madoles, que como pescado se caballesfen en la agua; y que sin duda passa rian fin lefion alguna, Affi lo hizie ron muchos de los q primero llega ron: los quales todos se despeñaro, y ahogaron. Mas en las cabeças de stes escarmentaron los otros, yesca paron del peligro, y todos reprehen dian su necedad, porq ta de ligero anian creydo. Y queriedo matar fu engañador, no le pudieron afir; por que subitamente desapareció: pos donde se entendiò q era demonio en figura humana. Y por esta ocafion le conuertieron los q elcaparo en aquella Isla, como lo dize Etardo Cartufiano, que refiere efta historia en su libro intitulado, Fasci. eulus temporum, en el año de Christo de 424. por estas palabras : 14. dei plures sumerguntur in mari decepti per diabolum qui eis epparuit in specie Moysi quasi vellet eos introdes cere in terra promissionis: quida eua dentesCbristi fide receperunt. Defta historia haze tambien mencion el Padre Fray Luis de Granada en lu symbolo, Y otros muchos Autores.

Cuenta el Colector de los exeplos. Verbo Eucharistia, num. 172 que en Bohemia en la Ciudad de Vratislavia a quien por otro nombre los Teutonicos llamá Brestous

Re Vicn-

Viendo vn dia los Indios lleuar cl Sanctiflimo Sacramento con gran folemnidad en vna procession: no podiendo fufrir esta honra que se le dans, determinaron hazer experiencia, si era verdad, que alli estaua Christo, como deziá los Christianos. Hablan con yn Sacristan de vna Iglesia, prometenie treynte ducados fi le dieffe en sus manos voa hostia consagrada. Ciego el miserable con el interez, prome tiò de affi lo hazer: aceptò el dine ro, y entregole la hostia cosagrada. Lieuania para cala, ponenia fobre vna mela, y comicçan a blasfemar della, escepirla, y atrauesferla con vn puñal. O admirable espectacule! Comieça la hostia a echar de si quantidad de sangre por las heridas. Visto el milagro empieçan los Iudios a llemantar las vozes en can ta manera, que acudieron los guar das de la Ciudad, y escuchando a la puerta, supieron lo que passaua. Da luego recaudo a los clerigos, y a los Christianos, los quales con breuedad se ajuntaron en aquella noche con muchas Cruzes, y luminarias llorando todos muchas lagrimas: vana caía de los Indios, hallan aquel dmirable espectaculo: arrodillanfe todos, y postranse por tier ra con muchas lagrimas . Y al fin tomada la mesa assi como estaua, Ilcuania a la Iglesia; ayutan con to da la veneració las partes de la hoflia, recogen la fangre en vn valo, y ponen la mesa en lugar publico en la Iglefia dode fueffevista de rodos. Conucrtieronse con este milagro muchos Iudios, otros que quedaro pertinazes, y llegaron a numero de ciento y finquenta, fueron quemados. El Sacrista, que ania imitado a Iudas en la traycion, le imitò tam-

bien en la pena. porque con vozes altas, ylleno de desesperacion se ahorcò, el, y su muger, que tambien ania fido complice en el delicto.

Cnenta Thomas Cantiprato en Pelb.lib. el apendix del libro primero, Pelbarto, y ottos muchos, que en tiepo del Papa Bonifacio, y del Em perador Phocas vuo vo alboroto en Roma hecho por los Iudios co tra los Catholicos, ocafionado dela confagracion del templo, Pantheö en honra de nuestro Señor, y de todos los Santos. Porfiauan los Iudios, que N. Señora no auia concibido a Christo por obra del Espiritu Sancto, y que esto era impossible, Tratauan los Christianos de hechar de Roma a todos los Iudios que no quisiessen baptizarse. Auia vn Ciudano deRoma ciego de am bos los ojos, pero muy buen christiano, y Letrado. Este disputando vn dia contra los Indios los venció, yauargonçò de manera, que no tunieron con que sevengar del, mas que con palabras afrentofas : y entre ellas le dixeron, que su Christo no era poderolo para le dar vista. Creció co esto la fè en aquel buenChristiano, y pidiole tres dias de termino. Paffados tres dias (dize) vereis las gradezasde miDios. Rieronfelos Iudios de la promeffa, diziendo, que quando Christo le diesse vista en los ojos, entonces se convertiria ellos, y le confessarianpor hijo de Dios: y si algun Iu dio hizieffe lo contrario, cran muy cotentes que fus haziendas fueffen confiscadas, y el echado de Roma. Fue efte buen Christiano hablar con el Papa Bonifacio, dixole del pacto q auia hecho, el qual quedò con esto muy contento, y mandó

3. P:1. A. 3. cap. 3.

que todos los Iudios se juntassen passados tres'dias, en el otro figuiete que era el de la Purificacion de la Virgen N. Señora) en fanta Maria mayor. Hizofc affi. Estado pues los Ecclefiasticos, en aquel dia catando los maytines de nuestra Senora: el ciego con gran fé despues de auer tenido mucha oracion em peçò a cantar: Gaude Maria Virgo cunctas hareses sola interemisti, qua Gabrielis Archangeli dictis credidiffi, dum Virgo Deum , & hominem ge. nuisti, & post partu Virgo inniolata permasisti, oc. Erubescat Indans infelix qui dicit Christu ex Ioseph semine ese natum, &c. Quiere dezir. Alegraos V. Maria, pues vós folamé te destruistes todas las heregias. Vòs distes credito a las palabras del Archangel S. Gabriel, quando cocibistes aquelSenor que esDios y hombre: y pariendole quedastes Virgen despues del parto. Auerguence se el infelice I udio, que dize fer Christo hijo de Ioseph, &c. Cà to esteresponso muy bien, y con mucha deuocion, porque era periro en la arte de musica. Acabando de cantarlo, subitamente tuuovista perfectissima en sus ojos. Començaron los Clerigos a cantar: Gloria in excelfis Deo en accion de gra-

一种

Hoc mi. cias por aquel milagro, con el qual raculure se connectieron cerca de quinienfert fel. tos Indios. Los demas que queda. larius fe ron pertinazes, se fueron de Roma inuen if. huyendo. Deste milagro tumo prin fe in Bi cipio el cantarle efte resposorio en bliotheca los maytines de nuestra Señora.

Budensi Conclusio de toda esta obra y particularmente deste 7. libro, con un apostophe a los Hebreos.

Qui demos aora ya fin a nuestra Demonstracion e-A uangelica, pidiendo a la purissima Virgen Maria, que Est scep trum erthodox e fidei, como le llama nuestro Padre S. Cyrilo Alexadri D. Cyri. no: y es la que destruye, y pone por Alexad. cierra todas las heregias: quiera al. hom. 6. cansarnos el fin que en esta obra contra auemos pretedido, q es la couerfiu Nettde aquellos Hebreos, q ono ha reci bido la agua del S: baptismo, ò si la recibiero engañados despuees por clinfernal enemigo dexarôlare de Icfu Christo. Y assios lo pido yo Reyna del Cielo, y madre de Dios, q con vuestra poderosa intercessio alcaseis lo q mi industria no puede.

Y vos hermanos Hebreos, por cuyorespecto he tomado este trabajo: conoced ya a vuestro Messias, a vuestro Redemptor, y a vuestro Dios, y Señor Christo lefus. El os està llamando desde su Cruz para quitaros el jugo penofo de la ley molayca, que vuestros ciegos maestros os quieren poner a cuestas: Ve nite (inquit) ad me omues qui labora tis. & ego reficiam vos. Tollite iugu meum super vos, &c. Iugum enim meum suauc est, & onus meum leue. Mirad lo que os tengo dicho en to da esta obra. y particulatmente cofiderad aqui la abrogacion de vuestraley.y juntamente el nueuo Te stamento queDiosauia prometido al mundo por el Profeta Ieremias: Testamentum nouum non sicut testa mentum vetus. Mirad las prerogatinas, y excelécias da la ley deChri fio, como es impressa en los coraço nes,como en ella tenemos la justifi cació de nucstras animas, como nos abriò las puertas dei Cielo,comotione en fi la misma fuete de gra cia Christo Icsus en el Ss. Sacrame

to de la Eucharistia, mysterio tapro fetizado, y figurado en el testamento viejo, que no teneis razon de no recebirle, ni de juzgar in inftitucion por impossible, pues Dios todo lo puede: y por fu gran amor se comunicò aqui a los hombres, que gusta mucho vn verdadero amante emprender obras dificiles

147 por su amado.

SicChry

fol. Ser.

Cosiderad ass muchas, y claras profecias, que ay de las dos venidas del hijo de Dios al mundo: que si bien es verdad auer enere ellas algunas femejanças: pero fon tantas, y tan claras las diferencias,que la Escritura sagrada señala, que no queda lugar alguno para dudar de que vino ya la primera vez a redimir al mundo, pobre, y humilde, y aunque, Sedens Super asi na & pullu. pero Rey: como lo dixo Zachariasty vendrá la fegunda vez, qual lo descrine Daniel: Ecce cum nubibus cali quasi filius bominis veniebat: con magestad de supremo Inez,para dar a cada vno fegu fus obras. Poned tambien los ojos en los miraculosos exemplos de conucrsiones, que aquios refiri, y en muchos otros muy notorios, y muy fabidos de personas de vuefera nacion, que dexados sus yerros abraçaron la ley de Christo, que si el Señoz lelus admitiò a penitencia a estos pecadores; de la misma

cia Cheife letus emples a secretae

manera os admitirá a vos . Porq quien dixo estandole crucificando Pater dimitte illis quia ne sciut quid faciunt, no faltarà de su parte, fino faltaredes de la vuestra, que la mis ma condicion tiene aora, que fiepre towo. Factum eft cor menm tanquam cera liquescens, dixo el pos Dauid: tengo vn coraçon blado para recibir pecadores, y tan blando como vna cera blanda. La figura que tiene en la Cruz puesto, dize S. Augustin, que està conbidando a todos a que vegan a el abulcar misericordia, y perdon. Caput ginitate (inquit ) habet inclinatum ad ofcula dum, cor apertum ad diligendum, bra chia extensa ad amplexandum, totis corpus expositum ad redimendum. Hac quanta sint cogitate: bac in ftatera cordis vestri perpendite, vi totus vobis figatur in corde, qui tetus pro vobis fixus est in cruce. Esto es, tiene la cabeça inclinada, para das ofculo de paz. El coraçon abierto para amar. Los braços tendidos para abraçar . Y todo fu cuerpo expuesto para redimir. Considerad la gradeza destes beneficios y pezadlos en la balaça de vuestro coraçon, para que todo este Señor fea impresso enel: pues por vos fue todo clauado en vna Cruz. El nos de a todos fu dinina gracia, y lu eterna gloria, Amen.

# FINIS.

Laus Deo, & Virgini Matri de Monti Carmeli.

# TABLA DE LOS LVG ARES

DE LA SAGRADA ESCRIPTVRA, QVE DE alguna manera (e explican, ò aplican en esta obra. El numero primero es el libro, el segundo es la pagina.

| the tile of tangan test ament, or.                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ap. 1. In principio crea                                                                      |
| Ap. 1. In principio crea<br>uit Deus &c. 1.16                                                 |
| Spiritus Domini ferebatur  Saguas.  1.17  Fiat firmamentum.  Vidit Deus cuncta qua f. Gerant. |
| f. aquas.                                                                                     |
| Fiat sirmamentum. 7.418                                                                       |
|                                                                                               |
| v.bona. 1.39 & 4.205                                                                          |
| Spiraculum vita. 6.378                                                                        |
| Faciamus hominem adimaginem                                                                   |
| 6 s.nostram. 1.16.6 21                                                                        |
| 2. Inquacunque die comederis m.                                                               |
| morieris. 7.421                                                                               |
| Non est bonum hominem esse so-                                                                |
| lum. coming I x B 1. 20                                                                       |
| 3. Inimicitias ponaminter te, &                                                               |
| mulierem. 5, 279                                                                              |
| Eritis ficut dij. 5.311                                                                       |
| Adauram post meridiem. 7 419<br>4 Vagus, & profugus eris saper                                |
| terram. 3. 170.6 184                                                                          |
| 5 Iste consolabitur nos ab operibus                                                           |
| manuum nostrarum. 6.346                                                                       |
| Ambulauit cum Dee & non appa                                                                  |
| ruit, &c. 7.450                                                                               |
| 6 Isti funt potetes à faculo. 7.397                                                           |
| B. Requieuit arca super montes Ar                                                             |
| menia. 6.348                                                                                  |
| 10 Patre omnium filiorum Heber.                                                               |
|                                                                                               |

jera, &c. 7.395

14 Melchisedec Rex Salem excepit panem, & vinum. 7.

429.6 430

Ex Genefi.

| Et unus qui euaserat nuntiauit                          |
|---------------------------------------------------------|
| Abraham Hebrao. 3.156                                   |
| 15 Scito pranoscens quod peregri-                       |
| num futuru sit stuum. 3.173                             |
| Credidit Abraham Deo, & r. est                          |
| illi ad institiam. 2.73                                 |
| 17 Ego Deus omospotens. 1.62                            |
| Erst in signum , deris 7.403                            |
| Ambula coram me, & esto perfe-                          |
| 18 Cum eleuzset oculos Abraham                          |
|                                                         |
| apparuerunt ei tres viri, &c.                           |
| Scio quod pracepturus sit filijs su.                    |
| is. 2. 75.                                              |
| 19 Viri cinitatis à puero víg ad se                     |
| nem vim faciebant. 3.184                                |
| 22 Multiplicabo semen tuum s. St.                       |
| abal calinated automas 15/259                           |
| Per memet ipsu inraui &c. 6 348                         |
| V bi est victima holocaufti. 6.349                      |
| Expediate hic cum afino 6.349                           |
| Non extendas manum t. s. puerū.                         |
| 6. 350102 10 14 14 16 17                                |
| 24 Ecce sto iuxta fontem aqua.                          |
| 5. 283.                                                 |
| Deditý, illi omnia que habuerat.                        |
| 5. 245.0x3 x3                                           |
| 25 Collidekantur in viero eius.                         |
| 6,350.                                                  |
| 27 Qui maledixerit!tibi maledi-<br>Etas.erit, Ge. 6.352 |
| Ecce oder filij mei sicut odor a. p.                    |
| 6.352. March market                                     |
| 28 Innixum scale: 6.354                                 |
| Ss Si                                                   |
|                                                         |

## Tabla de los lugares

| Si fuerit Dominus meus mecam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ego sum qui sum. 1.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| & dederit mihi panem. 7. 435                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Quiest misit me ad vos. 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 29 Concepit adhuc Lia peperitque                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Hochabebis signum quod miserim                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ie,&c. 5.284                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| f. &c. 3. 157                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 11 Celebrabitis ea solemne. 7.395                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Hebdomada transacta, Raehel d.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 14 Nec vnus quidem superfuit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 32 In baculo meo transsiui Iorda.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6 268                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 32 In baculo meo transsut lorda.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | exeis. 6.368                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| nemistum. 6.354                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Crediderunt Deo, & Mogsi serno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Nequaquam Iacob appellabisur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | o erselus. In easurem anugit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| n. 144m. 201900 1 203.156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 16 Quid est bock 7.437                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 33 Penitet me fecisse hominem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Sicut semen Coriandri. &c. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Contract 28 Then been read the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 338. 3500                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 35 Iacob conuocata omnidomo sua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 24 Hicest sanguis testamenti, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ail, &c. 6. 355                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7, 435 9 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Non vocaberis vltra Iacob, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 25 Facies quoque similam, & co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Trop con aperio viera 1 m. o. ; C                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ques ex ea &c. 7.431                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 5. 249. Miller to Marie f m                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 31 Custodient filij I frael Sabbatu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 37. Fera pessima deuorauit f. m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 10 4 6.2358 None in Man A 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7,395<br>32 Sedu p.manducare, & bibere, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Descenda lugës in infernu. 7.411                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ( lad 7. 280                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 38 Lilo retrahente manum egres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | J. lud. 7.389                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| sus est alter. 3.186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Descende de monte q. p. populus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 45 Dabo vobis omniabona Ægypti:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | thus, &c. 3.162                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 15.245. is sun an indian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 33 Ego ostendam tibi omne bonum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 49 Ego congregor ad populum meu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2. Influencyaedie c. 98 bis m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Jepelite, &c. 7 425                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 34 Dominator Domine Deus. 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Lanabit in vino stolam suam, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Not of boundanies of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 51 hs 9.435 0 har almost the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ex Leuitico.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ipse erit expedadio gentium. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 2. Interview consumering &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 1 237. 6.7. 520. Hall                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Ap.6. Anima qua neganerit<br>depositu quod sideieius, & c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Non auferesur septrum de Iuda,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | depositu quod fideieius, & c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Les angertour jeeper and at 2001                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2.68 to the A MENTALE A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| &c, 3.157.6 5.255.6 294                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 11 Sanctieritis quoniame Sanstus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Desiderium Collium aternorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | sum. 1. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Ong 37. 397 massed subserved                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Malian Chalcanto lemine Depere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ligans ad vineam pullum suum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12 Mulier & suscepto semine pepere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 5.272. 6 304-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Aug 111,60. 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 50 Venerunt ad aream Adat. Ot.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 24 Praceptum est sempiternum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 7. 393.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1024 . Gr. 395                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Dedith illi seenia que habueras.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 15 Numerabis tibi septem bebda-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ex Exodo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | madas annorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ng Colles contar to prevo este.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | menia. 6.148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Ap. z. Perrexit puella, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ex Numeris. 199 Of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 27 Det maled : 882 1,2 00 male 1.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 3, 156.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Postquam creuerat Moyses e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ap. 5 Vir sine mulien cum fe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| gresus ad fraires &c. 6.360                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Flucam vos ad terram fluentem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 60. M 3 1 1 1 7.413                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| TO THE POST OF THE | The state of the s |

Educam vos ad terram fluentem

mel, & Lac. 7.412

Ap. 5 Vir sine mulien cum se cerit ex omnibus peccatio, &c. 7.413 15 Nesimeatis populum terra buius;

# de la sagrada E scriptura.

| ue in jagian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | a Oscripiura.                              |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| ins, &c, 3. 183                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10 Circuncidite praputium cordis           |
| 21 Animanostra nauseat, &: 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | vestri. A 7. 405                           |
| 16 A grander of a delega, 4 chem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Is Service tibi a Canain as annu           |
| 23 Nonest Deus quasi homo, ve                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 15 Servics tibi vsque in aternum.          |
| mentiatur. 1.35 6 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | San Zo 397                                 |
| 24 Orietur stella ex Iacob. 5.307                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 30 Circuncidet Dominus cor tuit,           |
| 22 Frulet deprefusi ente mares                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . house Ore energiadon Roman 7.405         |
| 23 Exules, & profugi ante mortem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 187                                      |
| Pontificis. 7.411                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ex libro Indicum.                          |
| marapa, re lift merelner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 7, 269                                     |
| Ex Deuteronomio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Ap. 3. Percussit de Philis                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Hijm sexcentos viros vo-                   |
| Ap. 4. Necest natiotam gra                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mere. 153 183                              |
| dis, &c. 3. 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 24 Qui dilaceranit leonem quasi            |
| In brachio Dei extento.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | , bedum. 3.183                             |
| 45410 6. 367. Human an ana                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 15 Mandibulam asini que incebat            |
| 6 Dominus vnus est. 1.17                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | arripiens, &c. 3. 183                      |
| Diliges Dominum Deum tuum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Table Bases                                |
| ex toto corde, &c. 1.48                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Fylib y Pagum                              |
| 10 Dosebis ea filijs tuis. 2.75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ex lib, r. Regum.                          |
| 12 Caue ne offeras holocausta in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 21 Her cheix Demisses in lois hor          |
| omniloco. 7.395                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ap. I. Ducam eum, vt appa.                 |
| 18 Perfectuseris, & absque macu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | reat ante conspectum Do. mini. 7.397       |
| 10 Terjetius erus, or avique macus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | mini. 7.397                                |
| la. 1.40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2 Non est sanctus vt est Dominus.          |
| Prophetam de gente tua, & de.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1.39                                       |
| fratribustuis &c. 6.361                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ipfe scientiarum Dominus est.              |
| Prophetam suscitabo eis de medio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 701 71.62                                  |
| fratrum suorum. Ibidem, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 4 Gloria Dei translata est, &c. 5.         |
| - unity . 398 the characterist II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 074 240 mms                                |
| 28 Aduena qui tecum versatur in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7 Humiliati sunt Philistijm, nec           |
| terra, afcendet super te, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | appasnerunt vitra, &c. 5.                  |
| 3.185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | -ma 1249, lack mingried 81                 |
| Reducet te Dominus classibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 10 In hoc feriam vobiscum fadus            |
| ses ? in Egyptum ibi venderis. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | vternam omniñ v.oculos dex                 |
| the Puragic mortans bedar ene fum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 1103. 3.190                                |
| 32 Sicut aquila pronocans ad vo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 27 Erit mihi Dauid seruns sempi-           |
| -15 Mandum mahay heny 6. 368                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                            |
| 34 Morinus est Moyses seruus Do-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ternus.                                    |
| 7. 394                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | inger treventor (50 3, 183                 |
| Vidisticam oculis tuis, & non trā                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ex lib. 2. Reguw.                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1545                                       |
| Ibidem.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ap. 2. Israel non turbabi.                 |
| cH. &c. 6. 336                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | sur amplius. 5.249                         |
| . 28 Nebelbert Benghitte ge Der iffere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | sur amplius. 5.249 7 Stabiliam thronum reg |
| Ex Iofue.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | nieius. 5.27 I                             |
| 40 An entrabere poteris Leuierba                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 18 Cucurruerut decem innenesar             |
| Ap. 2. Dens in calo sursum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | migeri loab, &c. 3.179                     |
| Øc. 1.31                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | To take to the                             |
| A STATE OF THE PARTY OF THE PAR | Sea to                                     |

S 9.2 Ex

### Ex lib. 3. Regum.

Ap. 2. Effudit sanguinem belli in pace. 3. 180 Non est nobis pars in David. 3. 181.

3 Ecce dedi tibi cor sapiens, &c.

S Sicalum & calicalorum te cape re non possunt. 1.32

10 Non est factum tale opus, &c.

Non babebat vlira spiritum, 5.

tum ast cor eius per mulieres.
7.389.

21 Hee dicit Dominus in loco boc in quolinxerunt canes sang.
Naboth. 3.178

#### Exlib. 4. Regum.

Ap.z. Aque pessima funt,
&c, 5.267

Ascendite per turbineminca
lum. 7.450

4 Cale facta est care pueri, & reuiixit. 7.510

18 Initigitur Azael, &c. & omnia bona Damasci. 5.245

#### Ex primo Paral,

Ap. 11. Leuauit hostam suä
super trecentos, &c. 3. 183
22 Pacem, & ottum dabo in
Israel. 5.251
Firmabog, soliu regnieins. 5.251

#### Exz. Paral.

Ap. 6. Oculi Domini contemplantur universamterram. 1. 62

Calum, & cali calorum non te capiunt. I. 32 16 Agrotanit Asadolore pedum. 3. 179.

#### Ex 2. Efdeæ,

Ap. 7. Non aperientur porta Ierusalem vsá ad calorem solis. 7. 412.

#### Ex Tobia.

Ap. 4. Omnibus diebus vita tua in mente habeto Deum 1. 10.

5 Quale gaudium mihi erit qui lu men cali non video. 3. 101

13 Porta Ierusalem ex saphiro.

#### mann smile Ex Iob. at 19

Ap. 6. Panis eius vertetur
in fel aspidum, &c. 6.338
Viinam appenderenturpeccatamea. 4.2 II

II Excelsior calo est, &c. profun.
dior inferno. 1. 32 & 34

12 Interrogaiumenta, & docebunt te. i. 6 Si destruxerit, nemo est qui adificet 5. 332

14 Putasne mortuus bomo rursum

19 Scioqued redemptor meus viuit. 2.72 6 4.216.67.444

24 Ipsi fuerunt rebelles lumini.

25 Profunda fluniorum senutatus eff, &c. 6. 338

28 Sapientia trabitur de occultis.
6. 3381101

40 An extrahere poteris Leuiatha hame? 5.387

Ex

# de la sagrada Escriptura.

| Ex Pfalmis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | In conspectu eius cadent omnes,                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Ex Pfalmis.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | &c. 7. 430<br>22 Parasti in conspectume o men   |
| The state of the s | 22 Parasti in conspectume o men                 |
| P Salm.2. Quare fremuerunt<br>gentes,&c. 5.320<br>Ego autem constitutus sum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Jam, o. 7. 422                                  |
| gentes, &c. 5.320                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 23 Tollite portas principes ves-                |
| Ego autem constitutus sum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | tras, &c. 5.323.6 7.411                         |
| rex,&c. 5.250                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Corrupti sunt, & abominabiles                   |
| Filius meus estu, &c. 5.218                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | facti sunt, &c. 1.9                             |
| Ego hodie genuite. 1. 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 27 Et refloruit earo mea. 5.                    |
| Tanquam vas figuli. 3.171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 294.                                            |
| Postula à me, & dabo tibi gen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 28 Vox Domini in virtute. 7                     |
| tes. 7. 401<br>3 Ego dormiui, & soporatus sum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 294.<br>28 Vox Domini in virtute. 7<br>418.     |
| 3 Ego dormini, & soporatus sum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 30 Quam magna multitudo dul-                    |
| & exurrexi. 5.322. & 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | cedinis tua. 7.437                              |
| 347-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 32 Verbo Domini tali firmati                    |
| 4 Signatum oft super nos lumen,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Junt. 1.17                                      |
| 347.<br>4 Signatum oft super nos lumen,<br>v.t. 1.8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Misericordia Domini plena est                   |
| 5 Perdesomnes qui loquutur me-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | terra. 1. 50                                    |
| dacium, 1.58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 34 Congregata sunt super me                     |
| 15 Propter hoc latatum est cor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | flagella, & ignoraui. 6. 349                    |
| meum, &c. 5. 322                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 36 Gladius eorum intret in cor-                 |
| 17 Ascendit super Cherubim, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | da ipsorum. 3.180                               |
| 17 Ascendit super Cherubim, & volauit. 1. 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 39 In capite libri scriptum est de              |
| Magnificans Salutem Regis eius.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39 In capite libri scriptum est de<br>me. 7.384 |
| 3. 172: con the militaria 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Annuntiaui iustitiam tuam in                    |
| Filij alieni inueterati sunt, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ecclesia magna. 5.305                           |
| claudicauerunt. 6.353                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 40 Homo pacis mea in quo spera                  |
| 18 In omnem terram exiuit so-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | иі, &с. 5. 321                                  |
| nus eorum. 7. 401                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 43 Vendidisti populum tuum sine                 |
| Opera manuum eius annuntiat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | pretio. 3. 193                                  |
| firmamentum. 1. 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 44 Speciosus forma. 5.291                       |
| Lex Domini immaculata. 2.83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Audifilia & vide, gc. 5.218                     |
| 705 6 89.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Sedes tua Deus in saculum sacu                  |
| 20 In reliquiss tuis preparabis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | li. 2. 180                                      |
| v. eorum. 7.453                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dilexisti iustitiam, & odisti,                  |
| Quoniam pones eos dorsum. 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5. 303                                          |
| 185.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Vnxit te Deus, Deus tuus oleo lati-             |
| 21 Deus Deus meus respice in me                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tia, 6:356                                      |
| G. 5.317                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 45 Dominus virtutum nobiscum                    |
| Dispersa sunt o. ossa m. 5.318                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | J. 39                                           |
| Ego sum vermis, & non homo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 46 Ascendit Deus iniubilatione.                 |
| 10. 5.43.17. Minute tilla con                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 46 Ascendit Deus iniubilatione.  5.323          |
| Narrabo nomen tuum fratribus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Maisicans Ierujaiem Lominus.                    |
| meis. 6, 260                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 8. 5.259                                        |
| Manducauerunt, & adorauerut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 49 Gladij ancipites in manibus                  |
| omnes pingues terra. 7.429                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | eorum, &c. 7.457                                |
| must.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Tt Ignis                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                 |

# Tabla de los lugares

| Ignis ante ipsum pracedet. 7                                                                 | Deus iudicium tuum Regi da. 7                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| 458                                                                                          | 443.                                                  |
| Non accipiam de domo tua vi-                                                                 | Descendet sicut pluuia in vellus.                     |
| tulos. 6.345                                                                                 | 5.279.                                                |
| 50 Malum coram te feci. 5.62                                                                 | Orietur in diebus eius iustitia.                      |
| In peccatis concepit me mater m.                                                             | Suscipiant montes pacem. 5.251                        |
| Sacrificium Deo Spiritus cotribu                                                             | 72 Laui inter Innocentes m. m.                        |
| 4. 205<br>Sacrificium Deo spiritus cotribu<br>latus. 6377<br>54 Molliti sunt serm.eius super | 5.272                                                 |
| 54 Molliti sunt serm.eius super                                                              | 74 Ego confirmaui columnas eius                       |
| oleum. 5. 246                                                                                | 74 Ego confirmaui columnas eius 2. 153                |
| 55 Omnia ossa mea dicent d. q.                                                               | 76 Nunquid obliuiscetur misere                        |
| f.t.<br>56 Filij hominu detes eorum ar-                                                      | ri Deus? 1.49                                         |
| 56 Filij hominu detes eorum ar-                                                              | 77 Quanta mandauit Patribus n.                        |
| ma, & Sagitta. 5.245                                                                         | notaf. 2.75                                           |
| 58 Disperge illos in virtute tua.                                                            | Nunquid poterit Parare menjam                         |
| 3.169.0                                                                                      | in deserto? 7. 432                                    |
| Convertentur ad vesperam, &                                                                  | Repulit tabernaculu silo, &c. 7                       |
| famem patientur, &c. 5.                                                                      | 392                                                   |
| 2.26.                                                                                        | 80 Vineam de Agyptotranstuli-<br>sti. 5.307           |
| 61 Effundite coram illo corda ve<br>stra. 2. 127                                             | 81 Omnes gentes quascunque se-                        |
| 62 Benedicat nos Deus Deus no-                                                               | cisti venient: 7. 452                                 |
| 8 Ser                                                                                        | Ego dixi Dij estis. 1.46                              |
| 5 ster. 1.17<br>67 Ascendisti in aliu cepisti cap-                                           | 83 Gratiam & gloriam dabit Do                         |
| tiuitatem. 5.323.6 327                                                                       | minus. 5.321                                          |
| 66 Confiteantur tibi populi Deus                                                             | 84 Misericordia, & veritas ob-                        |
| 7. 400                                                                                       | niaucrunt sibi. 4. 210                                |
| 68 Dederunt in escam m. fel. 5.                                                              | 86 Diligit Dominus portas Sion.                       |
| 321.                                                                                         | 5. 264.                                               |
| Que non rapui tunc exolucbam.                                                                | 87 Memor ero Raab, &c. 5.307                          |
| 1. 1. 56. 6 6. 363.                                                                          | 92 Dominus regnauit decorem                           |
| Saluum me fac Deus quoniam                                                                   | indutus est. 5. 291                                   |
| intrauerunt aq. 6.379                                                                        | Testimonia tua credibilia f s.n.                      |
| Fiat mensa eorum coram ipsis in                                                              | 2.80.                                                 |
| 3.181. 6 6.337                                                                               | 95 Dicite in gentibus quia Domi                       |
| obscurentur oculi eorum. 3.                                                                  | nusr. 5.321                                           |
| 192.                                                                                         | 106 Eduxit eos de tenebris, 6                         |
| 71 Dominabitur à mari vsque                                                                  | ombra mortis. 5.322<br>108 Nutantes transferantur fi- |
| Reges There is infule of 5                                                                   | lijeius. 3. 184                                       |
| Reges Tharsis, & insula, &c. 5                                                               | 109 Dixit Dominus d. m. sede,                         |
| Benedicentur in ipso omnes tri-                                                              | &c. 5: 323                                            |
| bus t. 6. 348                                                                                | Donec pona inimicos tuos. 7.463                       |
| bus t. 6. 348 Et erit firmamentum in terra in                                                | Virgam virtutis tue emitt: d.                         |
| Sumis montium. 7.428                                                                         | 26.7.398. 1 transing 2 mino                           |
| The rope                                                                                     | Tecum                                                 |

de la sagrada Escriptura.

| Tecum principium, & c. In Splen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 25 Poma aures in cancellaturis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| doribus. 5. 297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | arg. pteis. 6. 339                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ex viero ante luciferum g. te.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 5.279                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ExEcclefiaste.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Tu es Sacerdos in atérnum. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 188. & 7. 39fi. & 430.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Ap.1. Omnia vanitas: 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Implebit ruinas. 5.255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Da partem septemnec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 110 Memoriam fecit mirabiliu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Da partem septemnec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Suorum. 7.428                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | non & octo. 7.483                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 115; Omnis homo mendax. 2.81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Quomodo ignoras que sit via spi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 117 Iubilemus Deo Salutari no-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ritus, &c. 1. 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ftro. 5.278                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ex Canticis Cantieorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 118 Reuela oculos m. & cons. m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| I 26 Sicut Capitte in many poten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ap.1. Osculetur me osculo<br>oris sui. 6.352                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 126 Sicut sagitta ın manu poten-<br>tis. 2.90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | oris sui.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 129 Copiola apud eu redemptio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 129 Copiosa apud en redemptio.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5.297.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Et ipse redimet I frael, drc. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Vulnerasti cor meum, &c. 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Et ipse redimet Israel, &c. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 190.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 135 Qui facit mirabilia magna so<br>lus. 2. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Indica mshi quem diligit a. m.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| lus. 2. 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1,000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 138 Mirabilis facta est scientia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Murenulas aureas faciemus tibi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| t. ex me. 1. 8.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 7. 384.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 150 Laudate eu secundu multitu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Post te curremus in odorem. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| dinem m. eius. 1.32                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2 Ego flos campi. 5. 293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 122 de la companya del companya de la companya del companya de la | Dexterailling amplanti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ex Prouezbijs.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Dextera illius amplexabitur me.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Ap.4. Instorum semitaqua                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| silar, &c. 2.67 7 Ne paueas repentino tor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Surge propera amica mea. 6,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| rore doc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 3 Surgam. & circuibo Cinitatem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 8 Delitie mea elle cum blich                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1. 309.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 8 Delitiamea esse cum filijs ho-<br>minum. 1.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Turris Dauid, qua adificata est,<br>&c. 2.109<br>4 Hortus conclusus, sons signatus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| o aprelata datticatete lehi domi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | & c. 2. 109                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| /. 431.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 4 Hortus conclusus, sons signatus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Venite comedite panem meum. 7.451.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Tota pulchra es. 1. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 7.451.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Tota pislchra es. 1. 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 12 IN out in fins sumentorum fun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | The wind the state of the state |
| will animas, 5 201                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Juum. 2, 150 Totus desiderabilis, 5, 237                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| winer a propter lemetiplum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Companies, 5.237                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1 60 a.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | was significate palmarum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 20 Otoria Der est cel Are Verham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Venter tuns sicut aceruus triti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 22 Scripsi sibi eam hodie triplici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ci. dec                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ton stripsi sibi eam hodie triplici                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | oi, &c. 5. 98 Omnia pomanoua, & vetera di-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ter. 3. 337                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | lette mist                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | lecte mi s. t.  Tt 2  17.38  8 So4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 2 8 So4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# Tablade los lugares

| Soror nostra paruulu, coc. 5.240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ac vera quam septem circu-                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| est 6 7. 390. 200 M                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Spectores, &c. 2.95                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 43 Multa abscondita sunt maio-                   |
| Ex Capientia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | rahis, &c 1. 62                                  |
| Ex Sapientia.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Ne laboretis, non enim compre-                   |
| An a Diliais omnia que sut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | hendetis. 81 1.37                                |
| Ap.2. Diligis omnia qua sut                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Tole est Omnibotens luper omnia                  |
| 1. A4.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Ipse est Omnipotens super omnia<br>operasua 1.62 |
| 3 Pugnabit pro eo orbis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | O Home the wit Dee de transle                    |
| terraum. 3. 176                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 48 Henoc placuit Deo, & transla-                 |
| 6 In omni providentia occurrit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | tus est in p. 7. 450                             |
| 7 Est in ea Spiritus intelligentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Receptus, & tectus in turbine, &                 |
| 7 Est in ea spiritus intelligentia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | inscriptus in iudīcijs tempo-                    |
| Sanctus vnicus, &c. 6.336                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | rum. 7.450                                       |
| Candor est lucis aterna. 1.23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 100000000000000000000000000000000000000          |
| 8 Attingit à fine v sque ad finem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ex Ifaia.                                        |
| fortiter. 1. 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ap.1. Cognouit bos possesso                      |
| II Per aux quis percat per hac.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | rem suum. 5. 306                                 |
| TI Per qua quis peccat per hac,<br>& torquetur. 3. 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                  |
| 12 Ovic tili importabit & proje-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Heuconsolabor super hosti-                       |
| 12 Quis tibiimputabit si perie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | busmeis. 1.49                                    |
| 7. 20/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Auferam à vobis sapientem de                     |
| 13 A magnitudine species, & crea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | architectis. 5. 258                              |
| ra cognosc.poterit, &c. 1. 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | opus vestrum succendetur, & no                   |
| Stirt Elements Comment of the State of the S | erit qui extinguat. 3. 187                       |
| Ex Ecclesiastico.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2 De Sion exibit lex, &c. 5.327                  |
| Les de sus de la constant de la cons | & 7. 398, SAME OF                                |
| Ap.1. Altiorate ne quasie-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Erit praparatus mons domus Do-                   |
| ris. 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | mini in vert.mont. 5.241                         |
| Cuncta fecit bona in tempo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 5 Vinea facta est dilecto meo in                 |
| re suo. 4. 205                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | cornu filio olei. 7.395                          |
| 4 Non confundaris confiteri pec-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5 Auferam maceriam eius, & e-                    |
| cata tua. 7. 415                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                  |
| 5 Ne dicas miseratio Dominimag                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | rit indireptione. 7.395                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6 Domus repleta est sumo. 3.                     |
| na est, &c. 1. 52                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                  |
| 7 Nolite velle mentiri omne me-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Clamabant alter ad alterum San                   |
| dacium; 1. 58<br>Miseratio hominis circa proxi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Etus, &c. 1. 17.0 39.                            |
| 8 Mijeratio hominis circa proxi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ø 7.384.                                         |
| mum J. m. a. Dei, & c. 1. 50                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7 Nunquid parum vobis est mo-                    |
| 19 Vinum, & mulieres apostata-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | lestos esse hominibus, & c. 4                    |
| re faciunt sapientes. 7.389                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 202.                                             |
| Qui cito credit leuis est corde.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Nisi credideritis non intellige-                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | tis. 2.74                                        |
| 2.77.<br>24 Qui reuelat arcanafidem per-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                  |
| dit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | filium 5 222 de 5 282                            |
| 22. Qui querit lene vertebitur ch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | filium. 5.333.& 5.282<br>& 4.212.                |
| dit. 2.68 32 Qui quaritlegë replebitur ab ea. 6.338 37 Anima viri sanëti enuntiat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 0 4. 212.                                        |
| 27 Arione mini Consti                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 8 Liga testimonium signa le-                     |
| 31 Janua viit Janoit enuntiat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | gem, &c. 5.292<br>9 Factus                       |
| 1566 1116 1, 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9 Factus                                         |

8 204

de la sagrada Escriptura.

| 9 Factus est principatus Super h                         | a. re surgent. Expergissimini                 |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| merum eius. 5. 27                                        | 6 60. 7.444                                   |
| Nultiplicabitur eius imperiun                            |                                               |
|                                                          |                                               |
| Princeps pacis. 5. 250. e                                | 28 Abbreviationem audivi a Do-                |
| 307.                                                     | mino. 1. 16                                   |
| 307.<br>Populus qui ambulabat intend                     | e- Delebitur fedus vestrum cu mor             |
| bris? 5.30                                               | 7 20. 3.176                                   |
| bris? 5.30  Paruulus datus est nobis. & e.  312.& 4.212. | 5 29 Admirationem faciam populo               |
| 312.6 4.212.                                             | nuic. 3. 191                                  |
| 10 Velociter spolia aetrane, &                           | C. Miscuit voors Dominus Spiritum             |
| 5.292.<br>Consumationem, & abbreuiation                  | 1000715. 3. 188                               |
|                                                          | 3. 185                                        |
| ne d.d.exercituu faciet. 1.1                             |                                               |
| 11 Egredietur virga de radu                              |                                               |
| Ichu. 5.295.5 6.34                                       |                                               |
| Latabitur infans ab obere supe                           | Praceptorem tuum. 5.3 05                      |
| foramine aspidis. 6.54                                   |                                               |
| Repleta est terra scientia Domi                          | 54.<br>6 33 Oculi tui videbunt Ierusalem      |
| ni. 5.26<br>Habitabit lupus cum agno , &                 | c. habitatione opulenta. 5.268                |
| Havitavii tuyus tum uzmo, O                              | 34 Quod ex ore meo procedit, il-              |
| 5.246<br>Percutiet terram virga oris su                  | i. le mandauit. 1.17                          |
|                                                          |                                               |
| 5.250;<br>Leuabit signum in nationes.                    |                                               |
| 261                                                      | 3 7.457.<br>Deus ipse veniet, & saluabie      |
| 261.  Requiescet super eum spirite  Domini. 6.17         | vos, 2.13.6 5.332                             |
| Domini 6.17                                              | 3 38 Vadam ad portas inferi. 7.               |
| 13 Rorate cali de super. 5.29                            | 6 411.                                        |
| Erit Babylon illa glorio sa in reg                       |                                               |
| nis, &c. 5.22                                            | 5 306. & 7.449.                               |
| 1 4 Quomodo cessauit exacto                              | r, 42 Quis cacus nisi seruus meus?            |
| · &c. 4.20                                               | 3. 190.                                       |
| 15 Ecce intelliget seruus men                            | s, Gloriam meam alteri non dabo.              |
| &c.exaltabitur.&c. 5.22                                  | 4. 211.                                       |
| 16 Emitte agnum Domine dom                               |                                               |
| natorem terra. 6.36                                      | 5. 250                                        |
| Omnia opera nostra operatus                              | es Legemeius insula expectabunt.              |
| nobis. 1.3<br>17 In die illa visitabit Domin             | 2 7. 401.                                     |
| 17 In die illa visitabit Domin                           | 2. 7. 401.<br>us 43 Nememineritis priorum. 7. |
| in gladio suo duro. 4.20                                 | 0 406.                                        |
| 19 In die illa crit Israel tertin                        | us Educ for as populum cacum. 3.              |
| Ægyptio, & Asyrio. 3.18                                  | 5 192.                                        |
| 25 Pracipitabit mortem in sem                            | pi Ecce seruus meus, suscipiam eum            |
| ternum. 6.37<br>26 Viuent mortui interfecti m            | 5. 303.                                       |
| 26 Viuent mortui interfecti m                            | ei Dedite in fadus populi. 7.411              |
|                                                          | VV AA Ille                                    |

### Tabla de los lugares

44 Iste dicit Domini ego sum, & 6. 365. Si posuerit pro eccato a. f. V. fe ille vocabit in nomine I acob. menlongau<sup>a</sup>m. 6.348 Effundam aquas super sitientem Posuit Dominus in eo iniquitate omnium nostrum. 6.350 7.404. Surge illuminare Ieru alem, Vere tu es Deus ab conditus. 60 5.304.0 436. Omnes de Sabà venient. Ibide. Ipse adificabit Civitatem meam 61 Ad annuntiandum man uetis, 5. 264, Rorate cali de super, &c. 4.204 & pradicandum cap. ind. 2 91.6 4. 199. O 213. 48 Accedire ad me, & audite hoc Voluntas mea in ea, &c. Erit 62 non à principio in abscondito corona gloria in m. Domini, &c. Super muros constitui loquutus (um. 49 Quis est hic libellus repudij? 5. 265 custodes. Propter Sion non tacebo, & E. 5 3.171. Parum est vt sis mihi seruus 821.0 296. - ad suscitandas tribus Iacob. Vocabitur tibi nomen nouum, quod os Domini nominauit. 7.400. 50 Dominus Deus aperuit mihi 4. 213. Quis est iste qui venit de E-5.316 aurem. SI Attendite ad petram unde ex dom? 253. 5 258. 5 324 Oculus non vidit absque te. cisi estis. 3.296.6 392 52 Ecce intelliget seruus mens, 5. 268. & exaltabitur. 5.316 Non audietur vltra iniquitas 65 in terra tua. Item: Obliuio-Ø7.398. Consurge, consurge, induere veri tradita sunt angustia prio stimentis gloria tua. 6.340 5. 268 Ego ipfe qui loquebar, ecce adsu. Ecce Dominus in igne veniet, 7.443.0 456 4.214. oßa vestra quasi herba germi-Gratis venundati estis. 4.219 53 Quis credidit auditui nostro? nabunt. Et mittam ex cis qui saluati fue-5. 310. Ascendet sicut virgultum cora rint, ad gentes in mare, &c. eo. 5.272.0 296 7.401. Verelangores nostros ipse tulit. Nunquid ego qui alios parere facio, ipse non pariam? I 1. 56. 6 5.515.6 6. 350. Generationem eius quis enarra-20. 0 21. Erunt ad satietatem visionis om 1.13.6 4.194.6 5.281, ni carni. I. 54 Quasi agnus coram tondente se 6. 364 obmute cet. Ex Ieremia. Vidimus eum, & non erat a pe-Ap.2. Onager assuetus in so ctus, oc. Qui peccatum non fecit, nec est litudine, coc. 7. 446

Sanctum Domini non

euelletur

inuentus dolus in ore eius.

# de la sagrada Escriptura.

| euelletur. 5                 | . 263.0 265                                           |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|
|                              |                                                       |
| Vocabunt Ierusale            | m journe Do                                           |
| mini.                        | 5. 260                                                |
| Non dicent vltra,            | arcatestamen                                          |
|                              |                                                       |
| ti Domini.                   | ). 2/1                                                |
| 4 Circuncidimini             | Domino, &c.                                           |
| 7. 405                       |                                                       |
| D ( T                        | de salua >                                            |
| 5. Percujsit eos Leo         | aco juin. 2.                                          |
| 247.                         | JAK .                                                 |
| Negauerunt Dom               | inum, or dixe                                         |
|                              |                                                       |
| runt non est ip              |                                                       |
| 7 Nolite confidere           | in verbis me-                                         |
| dacij. 3.1                   | 87.05. 271                                            |
|                              |                                                       |
| 11 Mittamus lign             | mus our Lane cur.                                     |
| eius.<br>12 Facta est mihi   | 7. 435                                                |
| 12 Facta est mihi            | hareditas mea                                         |
|                              |                                                       |
| sicut Leo in S               |                                                       |
| 14 Quare futurus.            | es quaji colo-                                        |
| nus? 5                       | . 274.0 333                                           |
| Expectatio Israel,           | Caluator eine                                         |
| Experience If act,           | duminor cons,                                         |
| Oc.                          | 5.304                                                 |
| 16 Ecce ego mitta<br>multos. | m piscatores                                          |
| multas                       | 5 200                                                 |
| D 1: 6 : -                   | ). , , , ,                                            |
| 17 Perdix souit qu           | a non peperit.                                        |
| 4. 200.                      | A MENCE                                               |
| C. Cial Davis                | l germen iu-                                          |
| 23 Sujcitado Danie           | germen in                                             |
| stum.                        | 4. 219                                                |
| 29 Cum caperint i            | mpleri in Ba-                                         |
| hylone 70 anni               | nistabo vos                                           |
| bylone 70.anni               | organico ous.                                         |
| 5.231.                       | S.M. Milliante                                        |
| 30 Ecce ego Saluabe          | de terra lon                                          |
| gingus                       | 5.261                                                 |
| ginqua,                      | Garage tales                                          |
| Convertam conver             |                                                       |
| naculoru I acob.             | 5. 241                                                |
| 41 ÆdificabiturCi            |                                                       |
| 11 - 11 - 11 - 11            | ad a s                                                |
| à turre Hanan                | 5.263                                                 |
| Disponam domui I             | rael. 7.                                              |
| 382.                         | e de rienes de la |
|                              | m in miles                                            |
| Dabo legem mean              |                                                       |
| bus eorum. Il                | ndem & 326                                            |
| Vox in Ramà audit            |                                                       |
| Transmi delicii              | de Molegois E                                         |
| Vfquequò delicijs            |                                                       |
| lia vaga?                    | 5. 298                                                |
| Creauit Dominus              | nouum Cuper                                           |
|                              |                                                       |
| terram, &c.                  | 5. 333                                                |
| That is the second           | Abat Scale.                                           |
|                              |                                                       |

#### Ex Threnis.

Ap.3. Ego vir videns paupertatem meam. 5.324 Sed cum clamauero, & ooga uero, exclusit orationem meā. 3.171.

4 Spiritus oris nostri Christus Do minus captus est, &c. 4.214 & 5.320.

#### Ex Baruch.

3 Hicest Deus noster, &c. 4.
212.
Post hac in terris visus est, &c.
5. 332.

#### Ex Ezechiele.

Ap. 1. Nubes magna, or ig, nis inuoluens. 3. 190 Quatuor facies vni. Nam cum fieretvox super firma mentum, &c. 4 Et tu sume tibi Sartaginem fer 3. ITI 5 Ventilabo reliquias tuas in omnem ventum, &c, 3.183 Aquila grandis magnarum ala rum venit, &c. 6. 342 Auferam à vobis cor lapideu, Radix tua, & generatio tua de terra Canaan. Dedi eis pracepta non bona, & sudicia, in quibus non viuet. 7.398. Multo labore sudatum est, & non exiuit de ea nimia rubi 4. 198

36 Effundā super vos aquam mudam. 5.326 Vv 2 37 Abu-

# Tablade los lugares

Iudicium fedit. Ibidem. 37 Aßumam filios I frael de me-Cornua decem, decem reges erut dio nationum. 5. 259 Connocabo adversusGog, &c. 7.447. Et ipse tres reges humiliabit, Explicatur magna pars hu. & c. Et tria de cornibus pri ius capitis lib. 5. 225. & mis, Ibidem. 254. 6 lib.7. 448 Ecce cornu illud faciebat bel-Seruus meus Dauid Rex Super lum aduer (us Sanctos, &c. 5.271 Faciam eos in gentem vnam. 5 7.447. Hic multa de Antichristo. 8 Cum creuerint iniquitates eo-39 Vaticinare aduer [us Gog. 5 rum, consurger rex impudens 1 facie. Reducam captivitatem Iacob. 5 De vno autem ex eis egressum est cornu vnum modicum, 5c. 40 Explicatur bona pars huius capitis, & sequentium v (á, 7. 447. ad 48. vbi azitur de templo 9 Sanctus Sanctorum. 5.303 Vt consummetur pravaricatio, quod vidit Ezechiel .5.265 of finem accipiet peccatum. & Sequentibus. 44 Et convertime ad viam porta 5.305. Post hebdomadas 62. occidetur Sanctuarij exterioris, &c. 5 Christus. 5. 320 Vt deleatur iniquitas, & aufe-47 Intumuerant aque profundi torrentist 1.15 ratur peccatium. 2. 144 Erit in templo abominatio de so-- lationis. 3. 161 Ex Daniele. Non erit eius populus qui eum negaturus est. 3. 162 Ap.2. Donec abscisus est la-V que ad consummationem, & pis de monte, & o. finem proseucrabit de solatio. 296. Factus est mons magnus. 5.244 3.163. Cap.II. Et faciet iuxta voluntate Indicauit tibi Deus que ventura sunt unnoui simis. t. 5.242 Juam Rex, &c. 7. 446 12 Auferetur iuge Sacrificium. Suscitabit Deusregnum, &c. 5. 7.447. Saluabitur populus tuus omnis Altitudo eius nimia: magna ar qui, coc. bor, & fortis. Beatus qui peruenerit v sque ad 7 Ecce quatuor venti cali pugdies melle trecentos. 7.448 nabant. 5.250 Vidi quoniam interfecta esset be Multi de ijs qui dormint in terra puluere enigilabunt.7.444 5. 277 Ecce in nubibus eali quasi filius hominis veniebat. 7.441. 6 Ex Ofea.

Aspiciebam donec throni positi

5.343 0 7.442

wnt.

Ap.1. Congregabuntur filij 5.22I Vos

Vos non populus meus. 5. 260 Saluabo eos in Domino Deo Suo.

5. 250.

3 Dies multos sedebunt filij Israel sine Rege, &c. 5.262.&

7.457.
Post hac revertentur filij Israel,
& guarent Dominum Doum
Suum.& David Regem suum.
4.216.& 5.271.

10 Delatus est munus regivitori 3.160.

11 Ex Agypto vocaui filiu meu
5. 307.

In funiculis Adam traham eos. 4.199 & 412.

12 In manu Prophetarum aßimi latus sum. 6.369

#### Ex Ioele.

Ap. 2. Effundam spiritum
meum super omnem carnem.
5.325
Congdegabo omnes gentes, &
educam eos in valle Iosaphat.
7.443.6 453.
Clamate hoc in gentibus santtifi
cate bellum.
5.256

#### Ex Amos.

Ap. 2. Hac dicit Deminus.

Super tribus sceleribus Is
rael, & super quatuor non
convertam eum, & c. 3.175

In die illa occidet Sol in meridie, & c. 5.312

#### Ex Iona.

C Ap. 2. Proieeistime in pro fundum in corde maris, & flumen, &c. 6.378

#### Ex Michæa.

Ap. 2. Pariter ponam Illü quafi gregë in ouili, &c. 5. 261.

4 Et crit in nouissimo dieru mons domus Domini praparatus inuertice montium. 5. 241 Congregabo claudicătem. 5.

261.

Iudicabit inter populos multos, & corripiet gentes. 7.

5 Et tu Bethlem Ephrata paruulus es in millibus Iuda: Exte mihi egredictur, &c. 5. 301.

## Ex Abacue.

Ap.1. Mundi sunt oculi tui
ne videas malum.
1.40
2 Iuslus ex fide viuit.
2.

3 Domine audiui auditum tuum & timui. 5.311 Cornua in manibus eius. 5.

257.

In medio duorum animaliu, &c. 5. 306.

Ego autem in Domino gaudebo, & exultabo in Deo Iesu meo; 5.306.

#### Ex Sophonia.

Ap.I. Iuxta est dies Domini,
&c. 7.48 I

2 Adorabunt eum omnes de
loco suo. 7. 44 I

3 Reddam populis labium electu,
vt in vocent omnes in nomine
Domini, & seruiant ei hume
ro vno. 7.40 I

# Tabla de los lugares

## Ex Aggæo.

Ap.2. Ecce ego commouebo
calum, & terram. Mare &
aridam, & commouebo om
ne gentes, & veniet desideratus cunctis gentibus, & implebo domum istam gloria.
237. & seq.

#### Ex Zacharia.

Ap.2. Applicabuntur gentes
multa ad Dominum in die
illa. 7, 401
Absque muro habitur Ierusalem
5 - 263.

Lauda, & latare filia Sion, quia ve, &c. 4.214

4. Quis tu mons magne cor am Zorobabel? 5.244

6 Ecte vir Oriens nomen eius. 5

.5 264.6 7.399.

9 Exulta satis filia Sion, &c. Ecce Deus tuus veniet tibliusus, & Saluator: ipse pauper, & ascendens super asinā, &c. 5.304.& 309,& 7.41.

Tu quoque in sanguine testamen ti tui emissisti vinotos tuos de lacu in quo non est aqua. 5.

Bibent, & inebriabuntur quasi à vino. 7.427

11 Appenderunt mercedem meā triginta argenteis. 5.320

12. Effundam super domu Dauid, & super habitatores Ierusale Spiritum gratia, & precum. Es aspicient ad me quem con fixerunt, 4.215. & 5.321. & 7.443.

Ponam Ierusalem lapidem oneris cunctis populis. 5.276 Framea suscitare super pastoharentem mihi. 4.215. & 5.321,

Et dicetur ei: Quid sunt plaga 1st a in medio manuum tuarum? 5.319

Et erit in die illa dicit Dominus disperdam nomina Idolorum de terra. 7.401

In die illa erit fons patens domui Dauid, & habitantibus Ieru-Salem. 7. 404

# Ex Malachia

Ap.1. Non est mihi voluntas in vobis, & munus no accipia de manu vestra.

7.395.6 427.
Abortu solis vsque ad occasum
magnum est nomen meum in
gentibus. 7.395.6 401

2 Ecce ego mitto Angelum meŭ, & praparabit viam, &c. 4. 216.8 5.306. & 308. & 7.

3 Accedam ad vos in iudicio, & ero testis velox, &c. 7.443

4 Ecce enim dies veniet succensa quasi caminus. 7.441 Orietur vobis Sol iustitia: & san itas in pennis cius. 7.399

#### Ex r. Machab.

Ap. 2. Et dix it Matthathias magna voce. Et si omnes gentes regi Antiocho obediunt, & Ego, & silij mei, & fratres mei, obediemus legi Patrum nostroru 7.387.

3 Similis factus est Leoni in operibus suis. 3.183

#### Ex 2. Machab.

Ap.6. Non enim atati nostra dignum est singere,
&c. 7. 388

Non obedio pracepto Regis, sed
legis: 7. 388

Rex mundi defunctos nos pro
suis legibus in aterna vita re
surrectione suscitabit. 7 444

Et infra iterum ab ipso resuscitandos. Ibidem. & infra
spiritum vobis iterum cum
misericordia reddet, & vitam.

Ibidem.

# Auctoritates ex nouo te-

#### Ex D.Matthæo.

Ap.2. Quoniam Nazaraus vocabitur. 3 Baptizabantur ab eo in Iordane confitentes peccata lua. 7. 414 4 Die vt lapides isti panes fiant. 7.418. 5 Vos estis sal terra. 5. 267 Vosestis lux mundi. 1. 47 Beati pauperes, &c. I. I Non veni soluere legem, sed implere. 7.398 6 Si oculus tuus fuerit simplex. I. 30. Respicite volatilia cali. 1. 63 7 Areta est via que ducit ad vitam. 6. 368 8 Ite ostendite vos Sacerdoiibus. 7.414. Dico vobis quonia multi aboriete, &c. 5.229.6 6.356 Secundum fidem vestram fiet

vobis. 2.65 10 Qui me negauerit coram hominibus, negabo & ego eum. 7, 387. Estote prudentes sicut serpentes. 6.368. 11 Lex, & Prophete v que ad 10annem. 5. 230 Tu est qui venturus es, an alium expectamus. 5. 306 Venite ad me omnesqui laboratis. 5 . 303. 6 6. 346 . 6 7.412 12 Sicut fuit Ionas in ventre Ceti. 6. 378. Terra Sodomorum remißius erit in die iudicij. 7.441 13 Sine parabolis non loquebatur 5.306 Incrassatu est cor populi huius. 3. 189. Omnis scriba doctus in regno ca lorusimilis e.h.p.f.qui profert deth. f. non, & vetera. 384. 15 Dico vobis Tyro, & Sydonire missius erit in die pudicij. 7 441. 16 Filius hominis venturus est In gloria P. sui. 7. 442 Super hanc petram adificabo Ecelesiam meam. 2. 102.6 106. Et porta inferi non praualebunt. 1.3.6 2.129. O 134. 0 275. 17 Hicest filius meus dilectus. 6 Elias venturus est, & restituet omnia. 5.262. 67.450 O 453. Apparuerunt Moyles, & Elias cum eo loquentes. 7. 384 Vbi sunt duo vel tres congregati in nomine meo ibi sum,

Non dico tibi v que septies, 1.

52.

# Tablade los lugares

| 1 aviaue ios                                   | ing a com an                                                                                          |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 19 Vnus est bonus Deus. 1.39                   | Scidit vestimenta sua. 3.188                                                                          |
| Centuplum accipietis. 1.42                     | 27 Accepta aqualauit manus. 3.                                                                        |
| Centupum accipitios.                           | 180.                                                                                                  |
| Venite post me faciam vos fieri                | Sanguis eins super nos, & super                                                                       |
| piscatores hominum. 5. 309                     | filios nostros. 6.371. & 3.                                                                           |
| 22 Quod est mandatum magnu                     | 180.                                                                                                  |
| inlege. 1.48                                   | 180.<br>Prætereuntes blasphemabant cu                                                                 |
| In his duobus mandatis vniucr-                 | mouentes capita sua. 5.318                                                                            |
| falex pendet, &c. 5.292                        | Alios Saluos fecit se ipsum non                                                                       |
| Quomodò ergo Dauid in spiritu                  | potest saluum facerer 6.347                                                                           |
| vocat cum Dominum. Gc. 2.                      | 28 Prædicate Euangelium omni                                                                          |
| Nemite ad mecomnesquis la 2 Karis              | 20 Frantis Chierediderit de                                                                           |
| 23 Ecce ego mutto ad vos Prophe                | ereatura: Quicrediderit, & baptizatus fucrit saluus c-<br>rit. 2.75<br>Ecce ezo vobiscum sum wsque ad |
| tas. Juli zanol tini w4: 19821                 | Daprizarias Jacot Jacotas                                                                             |
| Ecce relinquetur vobis domus                   | The Court Com as Court and                                                                            |
| vestra deserta. 5. 332. 0                      | Ecce ezo vovi cum jum v jane nu                                                                       |
| 395. distantation                              | consummationem saculi. 2.                                                                             |
| 395. Erit pressura magna super ter- ram. 5.331 | 102.6 120.6 5.263.                                                                                    |
| ram. 5.331                                     |                                                                                                       |
| 24 Celum, & terra transibunt.                  | Ex Marco. 1000                                                                                        |
| I. 56.                                         | 23: Basilens                                                                                          |
| 1. 56.<br>Cum videritis abominatione de        | Ap. 10. Nemo bonus nisi so-                                                                           |
| Colationis. 3.134                              | lus Deus. 1.39                                                                                        |
| Pradicabitur hoc Euangelium                    | 11 Qui praibant, & qui                                                                                |
| regni in vniuer so mundo. 5.                   | sequebantur clamabant dice-                                                                           |
|                                                | tes benedictus qui venit inno                                                                         |
| Erit tribulatio magna, qualis                  | mine Domini. 2.72                                                                                     |
| non fuit ab initio. 7.447                      | 16 Ite dicite discipulis eins &                                                                       |
| Ita vt in errorem inducantur si                | Petro, quia pracedervos, &c.                                                                          |
| fieri potest etiam electi. 7.                  | 2. 106.                                                                                               |
| fieri potest etiam electi. 7.                  | Qui non crediderit condemnabi<br>tur. 2.146. & 147                                                    |
| Propter electos breuiabutur dies               | tur. 2.146. & 147                                                                                     |
| , illi. 7: 449                                 | Pradicauerunt vbique Domino                                                                           |
| si dixerint vobis : Ecce hic est               | Pradicauerunt vbique Domino<br>cooperante, & serm.confirmã                                            |
| Christus, aut illic, nolite crede              | te sequentibus signis. 2.76                                                                           |
| 7. 416                                         |                                                                                                       |
| re. 7. 446<br>25 Euge serue bone, & fidelis. 2 | One - Fr. I was a stall                                                                               |
| 2) Euge jerne vone, O jenere. 2                | Ex Luca.                                                                                              |
| 68.<br>26 Vbicunque pradicatum fuerit          | William William William Berner                                                                        |
| La Tuengalium 5 220                            |                                                                                                       |
| hoc Euangelium. 5: 330                         | Ap. I. In ordine vicis sue.                                                                           |
| Hoc est corpus meus. 7.424                     | Tu puer Propheta altisimi                                                                             |
| Hicest Sanguis meum. 7. 382.0                  | The puter Propheta attigation                                                                         |
| 390.6 424.6 435.                               | vocaberis, & a. 7. 449                                                                                |
| Qui pro vobis, & pro multis ef-                | Ius iurandum, quod iurauit ad                                                                         |
| fundetur. 7.444                                | Abraham. 6.348                                                                                        |
| A modo videbitis filium hominis                | Sicut locutus est per os Sancioru                                                                     |
| venientem innubibus. 7.442                     | 2.75. vanda madamatica.<br>Spiritus                                                                   |
| 444 5                                          | o purius                                                                                              |
|                                                |                                                                                                       |

| Spiritus Sanctus superueniet in te. | 18 Oportet semper orare, & nun           |
|-------------------------------------|------------------------------------------|
| 5. 287.                             | quam deficere. 2. 85                     |
| Virtus altißimi obumbrabit tibi.    | 19 Euge serue bone, o fidelis,           |
| 5. 281.                             | ¿c. 2. 68                                |
| Non crit imposibile apud Den        | Venient dies in te, & circunda-          |
| omne Verbum. 1.62.6 7.              | bunt te. 5.331.6 3.161                   |
|                                     | Videns Civitatem fleuit super il         |
| Quia respexit humilitatem anci      | lam. 3. 162                              |
| le sue. 5.336                       | Nolumus hunc regnare super               |
|                                     | nos. Ibidem.                             |
| Fecit potentiam in brachio suo.     | Ad terram professions.                   |
| 2 Et in town of the hominitude ho   | Ad terram prosternent te. 3.             |
| 2 Et interra pax hominibus bo-      | Fo and man community                     |
| ne volumatis. 5. 307                | Eo quod non cognouer int tempus          |
| 7 Gaci vident claudi ambulant,      | visitationis sua. 3. 173                 |
| 5.366                               | Erat quotidie docens in templo. 5.       |
| 8 Rogabant enim, ne imperarct il    | 238.                                     |
| lis vt in abyssum irent. 6.         | 21 Cum wideritis circundari ab           |
| 361.                                | exercitu Ierusalem. 5.331                |
| 9 Qui voluerit animam suam sal      | Et Ierusale calcabitur à gentibus        |
| uam facere perdet cam. 7.           | 5.332. 6.344.                            |
| 387.                                | 22 Desiderio desiderani boc pas-         |
| Qui erubuerit me coram homi-        | cha manducare vobiscum.                  |
| anibus, c. Ibidem.                  | 7.424.                                   |
| 10 Intrauerit Iesus in quodda ca    | His calix nouum testamentu ch            |
| stellum 5. 274                      | in mco anguine. 7 125                    |
| Dico enim vobis, quod multiPro      | In mei memoriam fecistis. 7.             |
| pheta, & reges voluerunt vi-        | 423.                                     |
| dere, &c. 2.72                      | Non mea, sed tue voluntas fiat           |
| II Ecce ascendimus Ierosolymā,      | 73 6. 371.                               |
| Gc. 5. 330                          | Ego rogani pro te Petre, vt no de        |
| Si ego in Belzebub cijoio damo-     | ficiat fides tua. 2. 106                 |
| nia, filij vestri in quo cijcina    | Percutientes pectora sua reuer-          |
| See 2. 91. Shather                  | tebantur. &c. 2. 11E                     |
| Cum fortis armatus custodit at-     | 24 Aperuit illis sensum, vt in-          |
| trium suum, &co. 1 5.287            | telligerent scripturas. 6.               |
| Hodse in domo tua opartet me ma     | 379.                                     |
| mere                                | Nonne her apartuit Christin pari         |
| 12 Ignem veni mittere in terra.     | Non ne hac oportuit Christu pati         |
|                                     | = Sadete in Civitara que 1 - CE          |
| 115 4. 201. 6 6. 276.               | sedete in Civitate, quoad vsg.           |
| 15 Abist in regionem longinquã.     | induamini virtute ex alto.               |
| 848. 35. 261. 35 MATTE              | 085.8 0 LOI                              |
| Omnia mea tua sunt. 1.36            | The same to the same of                  |
| 16 Inificiet vobis manus suas, &    | Ex Ioanne.  Ap.1. In principio erat Ver- |
| persequeatur tradetes, 3c.5.328     | Collision but all all a                  |
| 17 Domine adauge nobis fidem.       | Ap.1. In principio erat Ver-             |
| weeks of Dill T. S. o               | herm                                     |

omnia

# Tabla de los lugares

| 1 dota de l                        | or one was                                       |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|
| omnia peripsum facta sunt, &c.     | Nemo potest venire ad me, nisi                   |
| 1.62.                              | pater meus traxrit eum. 2.                       |
| Vt ammes ex adaptant hav illum     |                                                  |
| Vt omnes crederent per illum.      | 138.                                             |
| 2.72.                              | Nisi manducaueritis carnem fi-                   |
| Illuminat omnem hominum 1.         | lijs hominis, &c. 2.87                           |
| 470-118-7                          | . Panis, quem ego dabo caro mea                  |
| Fuit homo missus à Deo. 7.449      | est pro mundi vita, &c.7.425                     |
| In propria venit, & sui eum non    | Quomodo potest hic nobis carné                   |
| receperunt. 3.162                  | Suum dare ad manducandu?                         |
| De plenitudine eius nos omnes      | 7. 416. & 432.<br>In me manet, & ego in illo. 7. |
| accepimus. 7.422                   | In me manet be equinillo 7                       |
| Lex per May Con data of and        | 11 me maper, es ego mono.                        |
| Lex per Moysen data est, gratia    | 0                                                |
| & veritas per Iesum Chri-          | Qui manducat hunc panem vi-                      |
| Stum, &c. 7. 399                   | uet in aternum. 2, 435. &                        |
| Ecce agnus Dei, &c. 5. 250. &      | 7.421.                                           |
| 6. 364.                            | 8 Ego sum lux mundi. 1.42                        |
| 5 Sic Deus dilex it mundu, &c.     | Ego principium qui & loquor                      |
| 1. 45. 6 4. 201.                   | vobis. 1.16                                      |
| Nemo potest hac signa facere,      | Qui misit me verax est 56                        |
| &c. 2. 109                         | . Mendax est, o pater mendacij.                  |
| Oportet exaltari filium hominis.   | 1.59.                                            |
| 2 7.46                             |                                                  |
| 2. 146.                            | Abraham exultauit, vt videret                    |
| Sicut Moyses exaltanit Serpen-     | diem meum. 2.72.6 6.348                          |
| tem in deservo ita, &c. 6.         | Vos ex Patre diabolo estis, &c.                  |
| 363.                               | 7 407.                                           |
| Nisi quis renatus fuerit ex aqua   | Quis ex vobis arguet me de pec-                  |
| & Spiritu Sancto. 7. 404.          | cato? 100 25 5 2. 91                             |
| 6 425. MY MIN MAN                  | 10 Ego sum ostium. 1.42                          |
| Venit ad Iesum nocte. 1.65         | Alias oues habeo, Gc. 5. 329                     |
| Dilexerunt homines magis tene-     | Fiet vnum ouile, & vnus pastor.                  |
| bras quam lucem 2 777 2            |                                                  |
| bras quàm lucem. 3.177, &          | 2. 106.                                          |
| 7. 437.                            | 21 Quid facimus quia hic homo                    |
| 4. Scio quia Messias venit qui di- | multasigna facit? 6.358                          |
| citur Christus. 3. 161             | 12. Nunc indicin est mundi, &c.                  |
| 5 Ego veni in nomine Pattis mei,   | 4. 199.6 5. 329.                                 |
| Enon recipistis me. 3.             | Hac dixit Isaias quando vidit                    |
| They we have sported to the part   | gloriam, &c. 2.72. & 3.189                       |
| Potestate dedit ei indicium face   | Cum tanta signa fecisset coram                   |
| re, quia filius hominis, &c. 7     | eis Christus. 5.311                              |
|                                    |                                                  |
| 5crutemini Ceriptum e a == 1       | Nisi granum frumenti cadens in                   |
| Scrutamini scripturas. 2.75.6      | terram, &c. 6.348                                |
| 102.6 6.380.                       | 13 Ante diem festum Pascha, &c.                  |
| Pater non iudicat quemquam.        | 6.367. 1600 4516 par                             |
| Ibidem.                            | Cum dilexiset suos. &c. In finem                 |
| 6 Colligite que superauerunt frag  | dilexit eos. 7.423                               |
| menta, & c. 7. 432                 | Sciens quia omnia dedit ei pater                 |
|                                    |                                                  |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - To ain event amoin Neidento                                                                     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| in manus. 7. 421                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 10 Inquo erant omnia quadrupe.                                                                    |
| Inhoc cognoscent quia discipuli                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | dia, & serpentia, &c. 5.                                                                          |
| mei elts. 5.246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 247.                                                                                              |
| mei estis. 5.246.<br>14 Pacem meam do vobis. 5.247                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Pracepit vobis pradicare populo<br>&c. 7. 442<br>15 Visum oft Spiritui Sancto, &<br>nobis. 2. 103 |
| 2.6.5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | dec 7 112                                                                                         |
| 6 307.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Til. A chimitui Cantle de                                                                         |
| Hacest vita aterna, vt cognos-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 15 Vijum est Spiritui Sancto. O                                                                   |
| cant se s. Deum verum, &e.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | nobis. 2. 103                                                                                     |
| 1. 1. 6 2.71. 6 4.203.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Quid tentatis Deum imponere                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | iugum super ceruices? &c.                                                                         |
| Paraclitus autem Spiritus San-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                   |
| ctus, quem mittet Pater, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 7.399.                                                                                            |
| 5. 327.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 16 Cui Deus aperuit cor, vi in-                                                                   |
| Ego sum via veritas, & vita.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | tenderet izs, que dicebatur                                                                       |
| 1.42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | à Paulo. 2.76                                                                                     |
| 1.42.  15 Iam non dicamvos feruos, sed amicos.  1.46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 17 In ipso viuimus, mouemur, &                                                                    |
| 1) 1am non accamous jernos, jea                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                   |
| amicos. 1. 46                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Sumus. 1. 9. 6 33                                                                                 |
| Si opera non fecissem in eis, que                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | In quo iudicaturus est orbem in                                                                   |
| nemo alius fecit, &c. 2.80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | æquitate. 7. 442                                                                                  |
| 16 Cum venerit paraclitus, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Franciscon Bush Place. 6                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ex Epistola ad Romanos                                                                            |
| Docebit vos. 2.102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | West to he diese the Waster to West                                                               |
| Absque Synagogis facient vos,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - 4 7 : (17: 7 :                                                                                  |
| sed venit hora, &c. 5.319                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ap. 1. Inuisibilia Dei per                                                                        |
| 17 Vt omnes vnu sint sicut tu Pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ea que facta sunt intelle-                                                                        |
| ter in me, &c. 7.424                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | cta conspiciuntur. 1. 5                                                                           |
| 18 Cum aladie de fustibus des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Cum Deum cognouissent, non si-                                                                    |
| 18 Cum gladys, & fustibus, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                   |
| 3. 184.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | eut Deum glorificauerunt. 1                                                                       |
| Ego in hoc natus sum, & ad hoc                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | vec II.                                                                                           |
| veni in mundum. 4.203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 2. Non enim qui in manifesto In-                                                                  |
| 19 Non habemus regem, nisi Ca-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | daus est; &c. 3. 157                                                                              |
| farem. 3. 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3 Nunquid incredulitas corum                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | fidem Dei euacuauit? 2.68                                                                         |
| Os non comminuetis ex eo. 6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Quem proposuit Deus ad osten-                                                                     |
| Cum crucifixissent eum, accepe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | sionem iustitia sua. 4.211                                                                        |
| runt vestimenta eius. 5.320                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Arbitramur iustificari hominem                                                                    |
| 20 Beati qui non viderunt , &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | per fidem, &c. 7.409                                                                              |
| erediderunt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Christum propofuit Deus propi-                                                                    |
| crediderunt. 2.73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | tistarem in Commission -                                                                          |
| Accipite Spiritum Sanctum, quo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | tiatorem in sanguine ipsius. 7                                                                    |
| rum remiseritis peccata, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | and 410 and as the second of the                                                                  |
| 7.415. 6 425.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 4 Abraham Pater est omnium cre                                                                    |
| 7.415. 6 425.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | dentium per praputium. 5                                                                          |
| Ex Actibus Apostolorum.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 259. 30, 400                                                                                      |
| The rest of the re |                                                                                                   |
| Ap.1. Eritis mihi testes, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Vocat ea que no sunt, tanquam ea                                                                  |
| Ap.1. Erius mini testes, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | que sunt                                                                                          |
| 2. 75. 1 mil aup                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5 Si vnius delicto multi mortui                                                                   |
| 4 Non est aliud nomen da                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Sunt, 60. 1.56.67.444                                                                             |
| tum hominibus, in quo opor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | In quo omnes pecsauerunt. 4                                                                       |
| - lodo out and and along                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | The chance becomments                                                                             |

# Tablade los lugares

Non sicut delictum, ita & donu. Sicut per vnius delictum, ita & per vnius iustitiam. 4. 211 4. 2II. Itaque lex sancta est, & manda. Factus est nobis sapientia, institum sanctum, & iustum. 7. tia, o Canctificatio. 4.203 Pradicamus Christum crucifi-Gratia Dei diffusa est in cordixum, Iudais quidem [candabus nostrsi, per Spiritum San lum. 5.311. 0 318 Etum. 75 408 Loquimur Dei Sapientiam in mysterio, c. 4.201 7 Video aliam legem in membris Fundamentum aliud nemo pomeis, 65 c. 7.409 test powere preserid quod po 8 Diligentibus Deum omnia coonerantur in bonum. 1. 48 fisum est. 5. 243 Ipsa creatura liberabitur à ser-4 Facti (umus omnium perip (ema nitute, &c. 7. 392 5.330 mail wow mal 71 Misit Deus filium suum in simi-6 Emptiestis pretiomagno. one of 2HI will in his hose it. litudinem carnis peccati. 7 410. 10 Bibebant ante de spiritali co 9 Sustinuit in multa patientia va fequete eos petra, oc. 2.144 . Petra autem erat Christus. 5. a ira. I be softed XI. 50 Non omnes qui exIsrael. ij sunt 295.67.409. I raelita. 3. 157. 6 Patres nostri omnes sub nube sue runt. 6.367.6 404 - silota 5. 25 9. Sat aus = 3 Calix benedictionis out benedi-10 Fides ex auditn, &c. 2.75 Corde creditur adiustitiam ocimus, nonne communicatio re autem confessio fit ad sacorporis Christiaft? 7.426 Omnes eandem escam spirituale 7- 387 Dives in omnes qui invocant ilmanducauerunt, &c. 7.432 11 Qui manducat, & bibit indig ne iudiciu sibr manducat. 7. In omnem terram exiuit soms 05 426. 19th : merco son 20 80 eorum. 7. 451. 6 feq. 15 Quod si aliqui ex ramis fra-Hoc facite in meam commemora-21 5 Eti Sunt. 11 11 11 13. 158 tionem. 7. 428 Qui stat videat ne cadat. 3 176 13 Si babuero omnem fidem, &c. Charitatem autem non ha-13 Et hoc scientes tempus. quia - son bora est ia nos de somno sur buero. 2,123. 6 139 gere. 5.298 Accipies Spiritum Sanctum and Quod non est ex side peccatu Ex 2. ad Corinthios. suffered to resay and da 12. 98 Deus filium suum mittens in si-7.415. 6 425. Ap.I. Per Christum abunmilitudinem, &c. . 6. 262 dat consolatio nostra. 1 6. For at carque no funt stanquem ca 346. 2 Animalis homo non percipit ea Ex 1. ad Corinthios. que (unt (piritus; 5 Siromas delicto muits mortui Ap.1. Verbum crucis per-3 Epiftola eftis Christi, &c. 7.

enntibus quidem stultia

Sicres

ds. 2.79

ante

- 4040 on \$08 sulinimed mut

Omnes nos manifestari oportet

ante tribunal Christi. 7.442

10 Armamilitia nostru non carnalia sunt. 2.89 & 150

Oportet captiuare intellectum, in obsequium Christi. 2.73

12 Sigua Apostolatus mei facta sunt super vosinomni patie tia, in signis, in prodigijs, & virtutibus. 2.114

## Ex Epistola ad Galatas.

Ap. 1. Si Angelus de Calo
Euangelizauerit vobis aliter, &c. 2.76
2 Queviam autem in loge nemo
sustificatur apud Deum, &c.
7.402.

Si per logem iustitia, ergo gratis Christus mortuus est. 7.

409.

3 Lex propter transgressione posita est. 7, 391 Quicung, in Christo baptizati es two Christa industric. 7, 435

A Omnia in figura contingebant illis. 6.339. & 369 Eyce ancillam, & filiù cius. 7.

Fidesper charitatem operatur

8 Hominis confirmatum testamentum nemo spernit. 7.

## Ex Epiffela adEphelios.

Ap. I. Benedixit nos Deus
omni benedictione spirituali, &c. 4. 203
2 Medium parietem maceria soluens. 7. 400
3 Vt possitis comprehendere cum
omnibus sanctis, qua sit latitudo, à longitudo, &c.
I. A.T.

Gratia estis Saluati persidem. 2.

4 Vnus Deus, vna fides. 2.69.

5 Membra sumus corporis eius, 6.343

## Ex Epistola ad Philippenfes.

Ap.1. Vobis donatum est pro
Christo non solum, vt in eu
credatis, &c. 2.138
2 Semetipsum exinaniuit. 1.16
& 47.
In similitudinem hominu sattus
&c. 4.202

## Ex Epistole ad Colossenses.

Ap. 1. In quo funt omnes the fauri sapientia, & scientia Dei. 1, 62

2 Delens quod aduer sum noserat chyrographum, &c. 4.211 &7.391.&404.

Que sunt ombra suturorum cor pus autem Christi. 6.379 Circuncist estis circucistone Chris

3 Nos aute reuelata facie, gloria Domini (peculantes. 2.140

# Ex Epistola 1. ad Thesfal.

C Ap. 5. Dies Domini socut sur in nocte ita veniet. 7.

## Ex Epistola 2. ad Thesfal.

C Ap. 2. Non olto moueamini quasi instet dies Domini, &c. 7. 441. Nisi venerit discessio primum, & reuelatus suerit homo peccati, &c. 7. 445

Zz Quia

# Tabla de los lugares

Quia veritatem recipere noluerunt mittet illis Deus, &c. 7 445.

13 Quem Dominus Iesus interficiet spiritu oris sui. 7.448

Ex Epistola 1. ad Timotheum.

Ap.1. Si negauerimus eum, & ipse negabit nos. 7.387
3 Omnis Scriptura diuinitus inspirata, viilis est ad docendum. 2.102

## Ex Epístola 2.ad Timorheum.

Ap.3. Erunt homines se ipfos amantes. 2. 136
4 Reposita est mihi corona iustria. 1. 53
6 Radix omnium malorum est cu
piditas. 5. 305

## Ex Epistola ad Titum.

Ap.2. Verbum sanum, & ir reprehensibile. 2. 134 3 Apparuit benignitas, & humanitas Saluatoris nostri. 4. 207.

#### Ex Epistola ad Hebræos.

Ap.1. Multi faciam, multif
que modis olim Deus loquens patribus, &c. 2.75
& 4. 199.

Per quem fecit, & facula. 1.16
& 5. 311.
Qui cum fit splendor gloria. 1.
23. & 5.297.

Figura substantia eius. 1. 22
Portans fa, omnia verbo virtutis
sua.

1. 33
2 In similitudinem hominam sa-

1.47

ctus.

Vt misericors sieret. 1.57 Nunc autem nec dum videmus omnia subiecta ei. 7.463 Non est v!la creatura inuisibi-

lis in conspectu eius. 1.33.

Non habemus Pontifice qui non posit copati & c. adeamus ergo cum fiducia & c. 1.50. & 52. Viuus est sermo Dei & efficax,

&c.2.89.

bus impossibile est mentiri Deum, &c. 1.56

7 Reprobatio fit pracedentis man dati propter infirmitate eius 7.390. & 399

Translato sacerdotto necosse est vtlegis translatio fiat. 7. 394.6 401.

8 Consummabo super domum 1srael, & super domum Iuda te stamentu nouum, &c. 7.382.

o Pbi testamentum est, mors necesse est intercedat testatoris ibidem.

Noui testameti mediator est, & c 7.410.

Munera & hostia offeruntur, qua non possunt iuxta conscie tiam perfectum sacere seruietem. 7.390

In secundo tabernaculo semel in anno solus Pontifex introibat. 7. 411

secto omni mandato legis a Moy si universo populo &c. 7.425

o Vna oblatione censummauit in Sempiternum sanctificatos. 7.

II Est autem sides sperandarum substancia rerum. 2.68.673
Fide intelligimus aptata esse sacula verbo Dei. 2.68.
Sine side impossibile est placere Deo. 2.72.6 141

Qui

Qui fide pratulit improperium
Christi Thesauro Ægyptiorum. 2.72

Iuxta fidem defuncti sunt omnes
isti non acceptis repromissionibus. 2.72.& 7. 412

Henoc translatus est ne videret
mortem. 7.450

Deus eduxit de mortuis pastorem magnum ouiu in sanguine, &c. 7.390

## Ex Epistola B. Iacobi.

Ap. 1. Postulet autem in fidenihil hasitans. 2.68 Apud quem non est transmu tatio.ert. Dat omnibus affluenter. Qui autem per spenerit in legem perfecta libertatis, &c. 7.391 2 Super exaltat autem misericor dia Iudicium. Ostende mihi fidem tuam fine operibus, & ego ostendam iibi, 2.188. Orc. Fides sine operibus mortua est. Fides cooperebatur operibus e-Et si in poccatis sit remitentur

## Ex 1. Petri.

Ap.1. Scientes quod no corruptibilibus auro, vel argento redepti estis. 4. 211
2 Cummalediceretur nonmaledicebat. 5. 303
3 Igni reservatur in die Iudicij,
&c. 7.471
5 Tanquam Leo rugiens circuit,
&c. 6.373

Ex 2. Petri,

Ap.I. Cui benefacitis atten dentes tanguam lucernæ lucenti incaliginoso loco.

2.73.
Ve per hac efficiamini diuina co
fortes natura.

1.46
Non enim voluntate humana allata est aliquando prophetia. 2
75.67.383.

## Ex Epistola t. Ioannis.

Ap.1. Qua vidimus, & audiuimus, & manus nostra
contrect auerunt, & c. 5.
331. & 6. 336.
2 uidquid est in mundo, aut ast
concupiscentia carnis, & c. 5
303.

tyse est propitiatio pro peccatis
nostnis.
4. 211

Hag est madatu elus vt credamus in nomine filij eius, & c. 2.147
Maior est Deus corde nostro. 7.

Deus charitas est. 1.20.6 46
Tres sunt qui testimoniu dant
in calo.
1.15
Si testimonium hominum accipimus testimonium Dei maius est.
2.70

#### Ex 2. Ioannis.

C Ap. 1. Mortuus est propter
peccatanostra. 2. 144

Ex Apocalypsi B. Ioannis.

Ap.1. Qui cst testis fidelis.

1.33.67.443.

Lauit nos à peccatis nostris

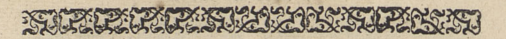
&c.
3.180

Eccevenit cum nubibus, & vi
Z z debit

# Tablade los lugares

Effudit phialom suam en solem. debit eum omnis oculus, &c. 7.458. 7. 443. 2 Blasphemaris ab ijs qui sedicut Decem cornua que vidifi, dece reges sunt. 7.447 Data est illi potestas in omnem Indaos, de 3. 157 2 Qui vicerit faciam illum colutribum, or populum. Ibidem. nam in templo Det mei. 2. 153 Dicet habitantibus interra, vt fa y Widi librum intus, & foris forip ciant imaginem bestie. 7.448 sum. 6.337 Menses quadraginta duos. Ibid. Dignus es Domine accipere libru 14 Vidi alterum Angelum volan-3. 189 Calum recessit front tiber inuo tem per medium celi. 7.390 Factus est terramotus magnus, 7-457 Bilibris tritica denario vno. 3. 06000 La 101 1 7: 451 Cum consummati suerint mildiames or marion le anni, & c. 5.250 & 7 Fost bac widi turbam magnam 7.447. Descendit ignis à Deo de calo, 7.452 11 Prophetsbunt dies mille du-& denorauit eos. 7. 448 centis sexaginta. 7.450 Vidi sanctam Civitatem Ieru Siquis eis voluerit nogere,ignis Salem, &c. 6,340, 5, 266 exiet de ore corum. Ibide. Porta eius non claudentur, &c. Civitatem sanctam calcabunt 5. ab oriente parta tres. 7.411 253. Ostendit mihi Dominus fluuin Agnus occifius nh origine mu-AQUETURA di. 2.72.5 6.236.07. in nomine h 914 5, 00.2.147 peribus & ego offendam ribis Maior of Dour corde notico. 7. 2. 188. · exibus mortua est. Deus charities e.f. 1, 20, & 46 Tres fant qui testimonife dans Esdes cooperebatur operibus esi restimantum homenum acci-Et si in recealis, set remitentur mes cestimonium Dei maspecalypis B. Leaunis. Agast referencent in die Ap. 1. Out of refin fidelin. Truquem Leo rugieus 1.33.67.443. Lauis 700s, is proceed in other to Eccevenit cum institut, & vi-

Ex 2. Petri



# TABLAAL FABETICA DE LAS COSAS MAS NOTA

BLES QVE SE CONTIE-

nen en estes siete libros.

Adan.

E N su formació sue figura del parto Virginal de nuestra Señora, lib. 5. pag.296. 2.

Amor de Dios para con los hobres.

Amor tiene Dios a todas sus criaturas con diferencia, lib.1.pag 44. Esta diferencia no consiste en mayor, o menor intension del acto de amor, sino en los bienes que quiere.ibi.45. 1. Que co fa sea amor, y qual es el vnitiuo.ibidem. Quando tengarazon de amistad. Ibidé 2. Quanto deuemos a Dios por querer que su amor para con los hombres fuesse amistad. 1. 46. Tiene el amor de Dios quetro excelencias que S. Pablo explica con estes nobres :Longitud, Latitud, Alteza, y profundidad. Ibidem. Estas medidas entiende el como Archi tecto de la Iglesia, lib. 5. 266. 1.

Angeles.

Porque no tuuo remedio su pecado, lib.4.pag.203. Tienen voluntad inuariable. Ibidem. No hizo Dios a vn Angel redemptor de los hombres, para q no diuidiessen los mismos hombres su amor. ibidem. Son los Angeles muro de la Iglesia, lib. c.pag. 266. I.

Antichristo.

En la Escriptura sellama Gog, y su exercito Magog, lib.5. p,254. De que ge te serà: y de su terrible persecucion cotra la Iglesia, lib.7.p.444, & sequent,

Apostoles.

Que fignifican sus nombres puestos en las puertas de Iérusalem, lib.5.p.269 Su eleccion fue profetizada. Ibide.309. Fueron figurados en los doze hijos de Iacob, lib. 6.359. Iten, en los foldados de Gedeon, ibidem! 374.

Ascension de Christo.

Fue profetizada, y conocida aun de los Rabinos, lib.5.p.323.

Baptismo.

F Ve figurado en la passage del mar vermejo, lib. 6.p. 368. Otras figuras, y profecias del Baptismo: y como sucedio a la Circuncision, lib. 7.p. 404.

Bienes.

Los temporales de riquezas, y horas con quanta razon se deuen tener en po co a la imitacion del Messias, lib:5. pag. 272. & feq. Siel Messias fuesse afficio-



nado a ellos, pudiera por esto ser desco nocido, pues era amigo de dar ocasiones de condenacion ibidem, & p.302. Los males que hizieron las riquezas en los Hebreos, ibidem. Va mucha diferencia entre vsarlas, y gozarlas, ibid.73.

#### Bienauenturança.

Muestrase la fassedad de la secta Mahometana por la bienauenturan ça que promete, lib. 2. p. 130. 2. Iten la del Iudaismo por semejante cabeça, ibi. pag. 131. Los bienes que los justos en el cielo gozaran, lib. 5. p. 268. El camino para el Cielo sue figurado en el que hizie ron los hijos de Israel desde Egypto a la tierra de promission, lib. 6. p. 367. & seq.

Bondad.

Ay bondad natural, yotra moral: y en que consiste cada vna, lib.1. pa.39, Vna y otra tiene Dios con suma perfecion, ibidem. Y de tal manera es Dios bueno, que es la misma bondad y santidad, ibidem. Tiene la diuina bondad dos propriedades asaber, comunicabilidad, y apetibilidad ibi.41. Iten los tres modos, ô especies de bien, que es, honesto, vtil, y delectable, ibi. 42. 1.

C.

#### Charidad.

F Ve esta virtud figurada en la grana dos vezes teñida, lib. 6. p. 372.

#### Castidad.

Nació Christo de vna donzella, por acreditar la pureza en el mundo, lib. 5. p.298.

Castigos, y penas.

Del paño de la culpa cuerta Dios elvestido de la pena, haziedo que guar den entre si correspondencia, lib.3 pag. 178. Y assi vsô con los ludios, ibidem, & seq.

Christo.

La Fe'de Christo medianero antes de su venida al mundo, fue muy obscura, y quali ensombras y figuras, lib.2 p.144 Y que modo de fé explicita de Christo fue necessaria para la saluacion en aquel tiempo donde se ponen quatro modos de sé explicita, ibidem. Si se puede oy dar caso en que vno se salue, teniendo solamente fè implicita de Christo, ibi. 147. Clama la sangre de Christo, y pide al Padre perdon y a los hóbres imitacion lib.3.p.181. Porque llama Isaias a Christo Principe de paz, lib. 5. p.250. Puesto en la Cruz dió vna batalla, ibid. 257. Es Architecto de la Iglesia, ibid. 265 2. La Iglesia es su reyno, ibi. col.1. Dizete Christo estar a la puerra de su Iglesia, porque recibe con amor, y cortesia a los que entran, ibi. 265. El cuydado que tiene de la Ciudad de su Iglesia le haze poner tres muros en ella, ibidé. De las victorias de Christo, ibi. 276. & 290. Tiene Christo varios nombres en la Escriptura, ibi 285 & 288. Conquista los coraçones con lu hermosura, ibidé, 291. Es flor muy olorofa, ibi. 294. Llamase Sanctus Sanctorum, ibi. pag.230. & 303. L'amase braço del Padre, en el qual se hizo la sangria con que sanó el mundo, ibi 311. Iten, porque por el nos abraçó Dios, ibi. Porque se llama gusa no en la Escriptura, ibi 317. Porque di ze el Psalmista, q fue la sangre de Christo derramada como agua, ibi. 318. Es comparado Christo al vaso de barro, que se haze mas duro con el suego, ibi. 319. Profecias de su decendimiento a los infiernos: de su Resurrecion, y Ascé cion ibi. 323. Christo fue figurado en Noè: yes nuestra consolacion, lib. 6. p. 346. Fue tambien figurado en Isac por la copiosa decendencia de hijos que en gendró en la Cruz, ibi.348. Descomul ga S. Pablo a quien no recibe sus myste rios, ibi.352. Es medianero entre Dios, y los hombres, ibi. 354. Es la piedra vngida que Iacob puso debaxo de su cabe ça,ibi.356. Fue figurado en Ioseph hijo de lacob, ibi.357. & leq. Iten en ludas hijo del milmo Iacob, ibi 359. Iten en Moylen, ibi. 360. & leq. Iten en el Cordero Pascual, ibi. 633 & seq. Iten en muchas alhajas del templo de Salomon, ibi. 369. Iten en Sanfon, Gedeon, Dauid

# cosas mas notables.

Dauid, y Salomon, ibi. 373. & seq. Iten en Elias Eliseo, y Ionas, ibi. 377. Varias señales de su segunda venida al mundo 7. pag. 451. & sequent.

#### Christianos.

Son como los peces que nacen,ô renacen en la agua del baptismo,lib.5.pa. 267. Fueron figurados en los dos hijos de Noê Sem,y Iaphet,lib.6.p.347. Ité en Iacob, quando asiô los pies de su her mano que sue mostrar, que los Christia nos precederian, y encaminarian a los Iudios, ibidem 351. Los que tie nen sê sin obras son coxos, ibi.353.

#### Concilios.

Los Concilios Generales son reglas viuas de la verdad, lib. 2. pag. 101. Quan conueniente cosa fue auer Concilios en la Iglesia de Christo, ibi.103. Que ha de tener el Concilio para ser general, ibidem. Que orden tienen los Padres en decretar las cosas, ibi.104. Milagros con que Dios mostro la autoridad de los sagrados Concilios, ibidem.

#### Confession.

Que era mas penosa, y menos ptonechosa la confession, que los Iudios tenian en su ley, que la instituida por Chri sto, lib. 7. p. 413. Figuras, y profecias de la confession Sacramental, ibi. 414. & seq. Confession de la sèv. fé.

#### Cruz

En la Cruz diò Christo vna batalla, lib.5. p. 258. Llamase Christo Gusano, porque pudo gastar la infamia del madero de la Cruz, ibid. 317. En la Cruz como scierua que pare con dolor, costa ron a Christo muy mucho sus hijos, ibi. 320. Figurada en la arca de Noè, porque por ella se reparò el mundo, lib. 6. pag. 347. La Cruz de Christo sue vna, y sue muchas, ibi. 350. En la Cruz diò Christo vn banquete real a su Ererno Padre, y alcansò del para si, y para sus sieles la bendicion, mej or que Iacob de Isac, ibi. 351. Aqui mostrò el olor de

fus virtudes, como de campo lleno de flores, ibidem. Siendo aqui vencido quedò mas vécedor, ibi. 353. Es la Cruz la escala, yel baculo de Iacob, ibi. 354 Al pie de la Cruz sepultamos con Rachel los Idolos de los apetitos, ibi. 355. Chrifto en la Cruz es como aguila con sus alas tendidas. 6 368. Fue figurada la Cruz en la vara con que el Angel tocò la piedra, de que saliò suego, ibi. 374.

D.

Dios.

Ver Dios demonstrase con euide-A cia: y dezir que no se demonstra es proposició erronea, lib. 1. pag. 5. Y demonstrase por el monimiento, ibi. 6.& 7. Iten por los grados de perfecion de las cosas, ibi, pag 7. Iten por la fabrica del mundo menor, que es el hombre, ibi. 8. & 9. Y fer vn folo demonstrafe por el supremo dominio, y gouierno de sus criaturas, ibi. pag.10. Y por ser supremo Legislador, luez, y vltimo fin, ibi.p.11. En la tierra vemos a Dios en sus criaturas: y en el Cielo vemos las criaturas en Dios, ibi.p.s. Traer a Dios pre sente importa al alma grandes bienes: y la falta desto es ocasion de muchos males, ibi. 9. & 10. Dios tiene en si lo bueno de ser vno, sin lo malo de fer folo, ibi.19.1 Ay tres modos de conocer a Dios, ibi. pag. 27. Tiene Dios predicados proprios, ê improprios: Iten affirmatiuos, y negatiuos, ibi.28. 1. Las perfeciones de las criaturas estan en Dios a la manera que està el valor de muchos reales, y quartos en vn doblo, ibi.30. 1. Prueuase su infinidad, ibi pag 30. La qual confiste en lu suma pertecion, ibidem. Iten su imensidad, que consiste en tener su ser, y substancia en todos los lugares, ibi 31. Assiste Diospot essécia, presencia, y potencia en todo el mundo,ibi.33. De que manera està en el espacio imaginario sobre el Cielo empireo, ibi.34. Moralidad espiritual acerca deste atributo, ibidem. Explica fe, y prueuase la imutabilidad de Dios, ibi 35. i. Iten su eternidad ibidem. Y como se sacaran affectos de humildad de Aa 2



de la consideración destes dos atriburos, ibi 36. Muestrase su incomprehen sibilidad aun en respecto de las criaturas possibles,ibi.37, De su inuisibilidad: y como puede ser visto de los bienaue turados todo fin ser visto totalmente, ibi. 38. Iten de su ineffabilidad, ibidé. De su omnipotencia: y como tiene ideas en si de todas las cosas, ibid. 62. Portitulo de Criador, y Gouernador le compite la razon de primero principio, por el qual mas principalmente constitue el formal objecto de la Religion, ibidem. De dos maneras consideramos en Dios las cosas como sobrenaturales, lib. 2. pag.143.

#### Doctrina Catholica.

La doctrina Catholica tiene tres pro priedades, por donde se haze euidentemente creible. La primera es verdad fin mescla de falsedad, 2.81. La segunda pureza en los preceptos, confejos, y Sacramentos, y en los que la professan, 2.283 & seq. La tercera ethicacia, con que fue persuadida en el mundo:1289. Esta doctrina es la agua que viô Ezechiel falir de la Iglesia, lib. s.p. 266. Y quan salutifera sea esta agua,ibi dem. Para que aproueche esta sancta doctrina es menester sepultar las arracadas, esto es las orejas a la falsa doctri na, como lo mando lacob figura de Christo a su familia, lib. 6. p.355.

E.

#### Elias, y Eliseo;

Figuraron estes dos Santos a Christo en muchas cosas, lib. 6.p. 377. & lib. 5.p. 267. Elias serà precursor de la segunda venida de Christo al mudo, juntamente con Henoc: assi como el Baptista lo sue de la primera, lib. 7.p. 449

#### Encarnacion.

La abreuiatura de los nombres de Dios significava este mysterio, i.16. 2. Por la Encarnacion pudo Dios tener affecto compassivo, que sin ser hobre le repugnaua, 1.52. Muestrase la possibilidad deste mysterio:4.194. Y su con ueniencia de parre de Dios, ibidem, 195.& feq. Mostro Dios grandemente fus atributos en este mysterio:y particu larmente su justicia, 4. 200. Porque tomó Dios cuerpo de niño chiquito. 4. 196.2. Por la Encarnacion defafió Dios a los hombres a amar, ibidem 202 Quatro conueniencias delle mysterio de nuestra parte ibidem 201. Fue en si conuenientissimo por muchas razones ibidem. Fue vna suma de todas las obras de Dios, ibidem 203. Fue honposo para todas las criaturas, ibidem. Siu la barca de la Fé no se nauega en este mysterio, 5. 266. La encarnacion fue si gurada en el osculo que dio Isac a Iacob, lib. 6. pag. 352. Iten en la escala q vió Iacob, ibidem 354.

## Esperança.

Esta virtud figurada en el cedro,lib. 6.p.372.

## Escriptura sagrada.

Es para los Iudios libro ferrado, y fellado 3. 188. Es como la carra de Da uid para Ioab en manos de Viias, 3, 171. Regla para entenderla en las chro. nologias, lib. 5. pag 235. Mnchas vezes entiende por la palabra, Todos, gra parte, 5.244. Con la palabra, vltra, no fignifica siempre perpetuidad, 5.249. De los sentidos que tiene la Escriptura, lib. 6. p.336, & leq. En el sentido literal, significan las palabras: En el espiritual significan las cosas, ibidem. Es como vna mesa de diuersos manjares:ibidem. La multitud de los sentidos no causa co fusion, ibidem. El sentido espiritual se funda en lo literal, ibidem. Engananse mucho los ludios con los tropos de que vsa la Escriptura, ibi. 341.

#### Eucharistia.

La carne de Christo tiene virtud cotra la calenrura del pecado, lib.5, p.320. La Eucharistia fue sigurada en el altar edisicado en Bethel, que es la Iglesia, lib,6, pag,305. La disposicion co que

# cosas mas notables.

se deue recibir fue figurada en las ceremonias con que Dios mandaua se comiesse el Cordero Pascual, ibidem 365. Muestrase la possibilidad deste mysterio, lib, 7. pagin. 417. & sequen tib. Iten muchas conueniencias que vuo para ser instituido ibidem 420 & Tequentib. Prueuase su institucion con la Escriptura Concilios, y Padres, ibidem 424. Iten con profecias, ibidem 428. Y figuras 430. Iten, con varios milagros, ibidem 4;6, & le. quentibus.

#### Eternidad.

En la Escriptura sagrada muchas vezes fignifice duracion temporal: otras vezes le toma en sentido proprio, y quales son los nombres Hebreos por donde esto le conoce, llb. 7. pag 346. &c sequentibns. Vua eternidad se llama politiua, otra negatiua, ibidem. laste de societicas e que de requios de regiones es regiones de dos a vigas embiciolos e y singen miliagros, a viga Su doctrina es

nuce by no Catholica on Apolicas,

A vida eterna esta en la Fé viua virtualmente, como esta la espiga en el grano que se fiembra, 1. 1. 2. Paga Dios bien a quien la enseña, 1. 2. 2. Los que la enfenan tienen necessidad de paciencia, 1. 2. 1. La falta della en los Hebreos de España, diò ocasion a esta obra, Ibidem. Va. rias fignificaciones desta palabra, Fides, y como fignifica perfecion del entendimiento y de la volundad, 2. 68. Como se persuadiò San Augustin en la necessidad que tenemos de Fé. 2, 70. el objecto material de la Fè qual lea, 2. 70. 2.& sequent. Las cosas que son de Fè, son igualmente ciertas, 2 70. 2. Que cosa sea Fê explicita, è implicita: y q siempre la Fé fue vna milma en todos los estados de la Iglesia, 2.71. Siempre vuo en el mundo noticia de Christo, mas no fue igual en todos los tiempos, 2.72. Objecto formal de la Fè es Dios en quanto primera verdad que reuela obscuramente, 2.75. No es necessario, que Dios imediaramente proponga a

todos el objecto de la Fê, basta que lo proponga por lus ministros: y las conneniencias que ay para esto, 2:74. 8 75. Pero siempre es necessario que Dios co curra por modo especial, ibidem. Para que vno sea obligado a creer, es necessario que se le proponga las cosas de la Fè sufficientemente:y que se hagan eui dentemente creibles, como dichas por Dios, y como ciertas ê infalibles. 2.77-& sequent. Quatro motiuos generales hazen euidentemente creibles lascolas de nuestra santa Fè, 2.81. Quantos, y quan abonados testimonios tiene por si:a saber, el de Christo, 2. 91: El de la ley, y Profetas, ibidem. El de los Martyres 2.92, & sequentibus. El de los Doctores 2. 95. El de las Sibilas 2. 92. & feq. El de los Concilios, 101. & feq. El del Sumo Pontifice, 2.105, & feq. Gran argumento de nuestra Fé, la persenerancia de la Iglesia, 2. 129. Que cosa es habito de Fe: y que ay vno sobrenatu ral, y otto natural: y como se puede per der vno fin otro, 2.130. La Fees especu latina, y operarina, ibi. 140. Qual es la ne cessidad de Fê que se llama de médio: y qual es la de precepto, ibi. En los adultoses necessaria fe actual: en los niños basta habitual, ibidem pag. 42. Fè explicita del pecado original, ĉimortalidad de las animas, y del diuino auxilio. Si fue necessaria apres de la venida de Christo al mando, 2.145. El precepto de la Fè es parre negatino, y parte positino: y a quanto se estiende vna, y orra obligacion, 2.148. Vn confejo para los que predican la Fè, ibidem 149. Figu ras de la Fè fueron la coluna de fuego que guiana los Ifraelitas en el defierro: y la estrella de los Magos, ibi. Es la fé como la estrella del Norte, es ojo del alma, es como el Sol, ibidem 150. Es vn tributo justissimo que Dios nos puzo en el entendimiento, con que le pagamos vastalaje, ibidem. Sinco remedios para fortalecer la Fè, y conseruarla, 2. 152. La Fê es barca para no anegarse el entendimiento humano en la profundidad de los myste rios, 5. 266. 2. En la falta de Fé estan radicalmente muchos males, libro 6. pagina 351. Es la Fé significada en el hystopo, ibidem 372. Bbb



La confession exterior de la Fé en ciertos casos es obligatoria de precepto na turally diuino, lib. 7, p.385, & leq.

## Gentiles, y gentilidad.

P Ilaros gentil en pedir agua para lauar las manos : y los Iudios en pedir sangre que significaron, 3. 180:Pafsô Dios los bienes espirituales de la Sy nagoga a la Iglefia de la gentilidad, 3, 187: Fue figurada en Rachel que esco dio los Idolos, lib. 6 pag:355 Profecias de la vocacion de la gentilidad, lib: 7 pag, 400, & sequent.

#### Guerras.

Guerras de Gog, y Magog, como se entienden en la Escriptura, lib. 5, p.252 & feq, Y que lignifican eftes dos nom bres, ibidem : Los ludios en esperar Messias guerrero, hazenlo semejante a Mahoma, ibidem 303

te alfairen los nines

ם בבבטום ב

# Hebdomadas.

H Ebdomada, o semana en la Escrip 231. Quando empoçaron, y acabaron las de que habla Daniel, ibidem 232, Hazese computacion del tiempo de las Hebdomadas, por el tiempo de las mo narchias, ibidem 233 .Hebdomadas de Iubileos son cosa fingida por los Rabinos, ibidem 234. Computacion de las mismasHebdomadas por los Reyes, ibi.

#### Hebreos.

Donde se deriua este nombre: y que quiera dezir 3. 155. Donde tomaron nombre de Israelitas, y de Iudios, ibide 156. Varios estados de su Republica, desde su fundacion hasta el dia presente, ibidem 158, & sequentib. Vide, v. Iudios. Quando Christo nació estaua como yn arbol, que no tiene mas que

el tronco, lib. c, pag. 294. Por la falta de la fè se llaman coxos, lib. 6.pag.353. Tratale de muchas conuersiones de Hebreos generales, y miraculosas, lib.7. p. 465.

#### Heregia, y Hereges.

Siperseueran en sus yerros dan en A theistas 1, 4, 2. En pocos tiempos cre cieron mas las sectas en Alemana: que las lenguas en la torre de Babylonia,2, 102. La causa desta variedad es porque quieren hazer regla para creer de su pro prio juizio y nega las reglas que Christo nos dexô, ibidem, & pag. 135. El herege es difficultoso de conuencer, mas la heregia no. 1.3, 2. Gran ceguedad de los hereges, en querer ayuntar el go uierno espiritual de la Iglesia con el téporal de cada reyno. 2 106. Señales clarissimas que muestran la diferencia que ay entre la doctrina Catholica, y las lectas hereticas, 2,132, & leq. Los he reges fon dados a vicios, ambiciolos, y fingen milagros, 2.136. Su do crina es nueua, y no Catholica, ni Apostolica, 2. 133.

#### Humildad.

Gran exemplo de humildad nos did Christo en nacer de la raiz de lese, lib. 5, pag. 294.

# I. Ierufalem.

A Celeste fue significada en la terreste, lib.5, pag 270, 2. Enesta palabra lerufalem tenemos exemplo para declarar los fentidos de la Escriptuta, lib.6, p.339.

#### Iglesia.

La Iglesia militante, y la riunfante, fon el templo, y la Ciudad de Ierusale, que el Messias, segun los Profetas, auia de edificar, lib.5, p. 263. & leq. Es Ciudad perperua, porque ella puelta en vn mo. re altissimo, que es Christo, el qual es rambien su muro, ibidem 265. Es tan

ama-

amada de Dios, que le llama; Voluntas mea in ea, que es lo mismo que su coracon, ibidem 265. Amala Christo como cofa que del saliô, lib. 6, p. 433. Llamase rambien , Dominus ibidem, el Señor està en ella, lib. s.pag.265. Dizese estar puesta hazia la parte del medio dia, por razon de las influencias del diuino Efpiritu, ibidem. En la Iglesia militante le preparan las piedras para el edificio de la triunfante, 5 268 Fue figurada la institucion de la militante en la formacion de Eua, lib. 6, p. 3 43. Tiene de Chifto su fortaleza, y Christo della tuuofu flaqueza, ibi.p.344. Fue figurada en la arca de Noè en muchas cosas, ibi. p.346. Hallo Christo a su Esposa la Iglesia junto de las aguas del baptismo como Isac, Iacob, y Moysen hallaron las suyas junto de las fuentes, ibid 355. Es la Iglesia lugar terribilissimo para los infemales enemigos, ibid. 356. Es casa de Dios: aqui solamente se camina paael Cielo, ibidem. Fue la Iglesia figu rada en Dalida, ibi. 373.

#### had lob orde Imagines.

Es licito, y muy conueniente el vso de las santas Imagines en la ley de Gracia: y solamente sue prohibido en la ley vieja por el peligro de la idolatria, lib. 7 p. 406. Imagen de Christo en Berito hetida por los Iudios hecha sangre, ibidem 470.

#### Infidelidad. In a soll ob

Ay tres especies de infidelidad. s.Paganismo Iudaismo, y Heregia. Muestrase la fassedad de todas ellas, comparadas con la Iglesia Catholica, 1,131, & seq.

#### Hando Chill . Soibul la flor device

Es su connersion semejante al de las modales en la logica, lib 1. p.2. Iudios, é Israelitas, vnos carnales, otros espitituales, 3.158 & lib.5, p.259. Antes que Dios los castigasse por Tito, y Vespasia no, les diô tiempo para conocer su incredulidad: y por falta deste conocimiento, y penitencia sueron terriblemente castigados, segun estava profeti-

zado, 3,162. Varios castigos deste pue blo assi temporales, como espirituales, ibidem, & sequentib. Porque esparzio Dios a los Iudios por el mundo: y profe cias deste destierro, 3,169, & leq. La fangre de Chilsto clama corra ellos como la de Abel, ibidem 170. Son como can delabros de palo que sustentan los can diles para alumbrar a otros, sin que ten gan ellos luz, ni sentimiento en si, ibid. Son como los moços que lleuan los li bros de su señor al estudio sin enteder los, ibidem. Son como niños que fola mente conocen las letras del A, B, C, fin sabet juntarlas, ibidem. Quebrò los Dioscomo a vn vaso de barro, quo se re para, ibidem. Fueron repudiados como esposafea y desleal, ibidem. Este su re pudio conocieron aun los Rabinos, ibi dem. Muestrase la diferencia entre los castigos presentes que padecen, y otros que cuenta la Escriptuta, 3, 173. Saco Dios dellos el Melsias como quien la ca el trigo de la paja ibidem 175. Porque son aborrecidos de todo el mudo ibidem 176. Fueron expulsos de varios reynos, ibidem 178. Perdieron su anti gua fortaleza en pena de su temeridad, de tal manera, que es lo mismo dezir Iudio, que couarde, 3, 18;. De su gran ceguedad, 3 187, & seq. Quitoles el dia blo el ojo derecho dexadoles el esquier do, ibi. 190. La reducion de los Iudios a Ierusalem se entiende en la Escriptura espiritualmente, lib. 5.p. 259 & sequent. Fueron los Iudios castigados co la falta de inteligencia de la Escriptura, lib.6,p. 337. Fueton figurados en Cain, lib. 6, p. 34 1. Yen Cham hijo de Noe, que burlo de su padre, ibid.p. 437. I:en en los criados de Abrahan, que esperaron con el jumento al pie del monte, ibide 439. Iten en Esau quando le asió lacob los pies,a laber, para encaminarle, y pre cederle, lib. 6. p. 351. El odio que tienen a los Christianos tue figurado en el que ruuo Esau a Iacob, ibidem 352 Fueron representados en lacob por la lucha que tuuo con el Angel que figuraua a Christo, ibidem 353. Y el muslo seco de la cob: la falta de suerças con que fueron castigados, ibidem. Fue la Synagoga figurada en Lia, y la Iglesia en Rachel por la diserencia de los ojos, ibide 356. B| 3 2

Los que mataron a Christo fueron para si ministros de la muerte, y para los sie les ministros de la vida, ibi. 372.

#### and all policy Inexes.

Juezes de Israel de que tribu fueron 5. 228. 2.

# dies pap ou con Iuizio. The say said,

Prueuase la venida de Christo a juz gar el mundo, lib. 7, p. 440, & sequent. Conueniencias entre la primera, y segu da venida de Christo, ibidem 459. Di serencias entre las mismas dos venidas ibidem 461.

## Justicia.

Iusticia general: Iten comutatiua, y distributiua, como se deuen admitir en Dios, 1, 52. Iten la punitiua, 1,54, 1. Como se echa de ver en los tormentos del insierno, 1,55. En ella se funda vua congtuencia para Dios se hazer hom bre, ibidem 56, 1.

# gua forralces out of Idean concridad.

# la cel maner de la composition de la colonia de la colonia

blo el ojo derecho dezadoles el efquier L'testamento viejo es enigmatico, lib.5,p.292. Fue figurada la abroga cion de los facrificios ludaicos en la re provacion de la ofrenda de Cain, liby6 p. 345. La sepultura de la ley vieja fue figurada en la sepultura de Moysen, ibi. 369. Porque razon se dize la ley vieja sombra de la nueua, ibidem 379. Las vidas de los que en ella viuieron fuero profeticas, ibidem 380. Algunas figuras, y profecias de la abrogacion de la ley vieja, lib. 7 p.59i, & feq. Razones porque Dios abrogò el testamento vie jo,ibidem 400. Que la ley de la circun cilion, y la de la guarda del Sabado, y de no hazer imagines, tambien eftan abro gadas ibidem 403, & feq. Procurael diablo con vn aparecimiento vifible, a los Iudios guarden fu ley, 7, 407. Il do

Ley de Christo, y Testamento and

La LeyEuangelica es el libro grande que dize Isaias, porque da mucha mate 112, lib.5, p.292. Es vn compendio de la ley Vieja: y juntamente su declaració ibidem. El restamento nueuo fue pro metido por Dios, lib.7.p.382. Figuras de la conueniencia que tiene con cl testamenro viejo en la vetdadi, ibid.374. Varias excelencias que tiene la ley nue ua', en que lleua la ventajea le Vieja, ibidem 390,& seq. Es excelencia de la Ley de Christo ser impressa en el cora con ibidem 408, Iten darfe en ella la justificacion, ibldem 409. Iten abrir las puerras del Cielo, ibidem 411. Iten fer iugo muy fuaue, ibidem 412.

#### Liberalidad.

Liberalidad de Dios, en que consiste, 1, 48, 1.

#### the Most squi foli Mite le comina na

#### Maria Virgen.

A virginidad de la Madre del Mes sias sue profetizada con gran numeto de profecias, lib. 5, p.278. & feq. Porque razon se llama la Virgem Maria Aurora. ibidem 280. La lombra o le hizo el Espicitu Santo en su Anuncia cion la hizo muy bien affombrada, ibic 281. Esta sombra no le quito su luz, mas acrecentola, ibidem. En fit vientre sanctissimo se encedió la lampara, que diô luz a todo el mundo, ibidem. Del mismo salió Christo a la manera de rayo,ibidem. Iten como nace el resplan dor del Sol, abidem p. 297. i. Porque razon es fignificada en Ifaias con la pa labra Ghalma, ibidem 283. Pue profe tisla, ibidem 287. iten lib, sup. 330. Della nació Christo como la stor de vna vara que no la, corrompe, y como flor del campo que nace fin induffria huma na, y folo por obra del Cielo, ibide 293. Llamase piedra en la Escriptura, por su integridad virginal : por la firmeza de fus propositos: Iten, por no tener sentimiento malo en materias de honestidad, ibidem p.295 & 296. Es como la nuue leue, de que habla Isaias, ibide 297. Su pureza fue figurada en la letra

Mem

# cosas mas notables.

Mem serrada ibide, llamase puerta tres uezes serrada la Virgen, y porque ibid. 301. Sus mysterios profetizaron las Sibylas ibid. figuras de su virginidad, ibid.

## Martyres, y martyrio.

Dan ilustre testimonio de la verdad Catholica. 2.92. & seq. Circunstancias que se deuen considerar para discernir los martyres que padecen por la verdad de los hereges obstinados, que mue ren por sus sectas, ibidem. Con la sangre de los martyres se riega la Iglesia, y crece mas, ibidé. Los tyranos q martyrizan do Catholicos son como los que poda yna viña para dar mas fructo. 2.93.

#### Mentira.

Mentir trae configo malicia intrinse ca, 1.58. y assi nunca es licito mentir aunque algunas vezes es licito encubrir se la verdad, ibidem. Los ciegos Iudios Talmudistas dan larga licencia para mé tir. 1.57. 2

# Messias.

Muestrase la dininidad del Messias por gran quantidad de lugares, y profe cias del testamento viejo, lib. 4. 212. & feq. Item lib. 5.p,321. Lo mismo se mue stra por el testamento nuevo. Señal de su venida al mundo la falta del reyno entre los Iudios, 5.225.& fequent. Iten las semanas de Daniel. 5. 230. & feq. Iten fu entrada en el 2.tem plo, segun la profecia de Ageo. 5.236. Otros senales de su venida.lib. 7. 463 Con su nacimiento se mouio el cielo"y la tierra, 5.239. El tiempo de su venida fignificado por líaias en la letra Mem serrada, ibidem 241. Los Prophetas que llaman a este tiempo dies nouissimos fignifican en esto q vendra en la postre ra edad del mundo. 5. 242. El Messias se llama, Monte en los Prophetas, ibi 243, Las guerras del Messias son espi rituales, ibidem 252. & seq. Con su reyno le engañan mucho los Hebreos, 5.272. Si fuera muy rico de bienes tem porales con razon le podian desconocer los Iudios pues no dizia entonces

con las profecias, ibidem. Profecias de la vida del Messias desde su macimien to hasta su Passion, ibidem 304. & seq.

#### Milagros.

Son necessarios para persuadir las co sas de nuestra santa Fè, 2.109. Son baluartes de la Iglesia, ibidem. Muchos creyeron por ver milagros, ibidem. Pon deranse los milagros della vida y muer te de Christo, particularmente el del eclypse, 2.110. Los milagros de Christo. hasta sus enemigos los confiessan, 2.113. &3.177.&,5,306. No puede Dios hazer milagros para prueua de mentira, ibidem. Milagros del Apostol S.Pablo que no le pueden negar. Y de otros Santos mas, 2, 114. Milagro que cuentar el Emperador Marco Antonio, que no se puede negar por ser muy publico, 2, 116. Milagto de la vitoria del Rey de Portugal Don Alonfo Henriquez en el Campo de Orique, 2, 119. Milagros hechos en confirmacion del mysterio de la Santissima Trinidad, i, 26. Item en confirmacion del Sacramento de la Euchatistia, 7,436, & leq. Itemen con uersiones de Hebreos, 7,465. & sequer. Los milagros hechos en la fundacion de la Iglesia fueron como simples de vna boueda, el qual quitado, queda la obra mas hermofa,2,121. Y aun duran. en sus estectos, ibidem. Quien los negaffe, forçadamente admitiria otro mayor milagro, que es, creer el mundo en Christo sin ver milagros, ibidem, 1221 Quatro lenales que le deuen notar para distinguir los falsos milagros de los verdaderos, 2,123. Por dos respectos haze Dios milagros. Y quando repugna ono repugna tomar hombres pecadores por instrumento dellos, ibidem, Vn caso muy notable, y muy moderno sucedido en Lisboa de vn Christo crucificado, que se quito de la Cruz,2,125. Los milagros de Christo fueron profetizados, lib. 5, pag. 306. Ay dos diferencias de milagros, vnos son para ayudar la fee, otros para exercicio della. Y como vnos y otros concurren en el alto mysterio de la Eucharistia, lib, 7, pagina 436. & leq.



# Tabla de las

## Misericordia de Dios.

En que consiste este atributo, y quan tos actos tiene, 1,49. Como se deue entender que la misericordia de Dios precede, acompaña, y sigue la justicia en to das sus obras, ibidem. Fundase la gran deza de la misericordia de Dios en la grandeza de su poder, 1,50.1. Tiene tres propriedades, 1,52.

## Moysen.

Fue su doctrina como las aguas del Iordan, que entrando en el mar muerro deste mundo no le mudaron como le mudó la doctrina de Christo, lib 5. pag. 267.

#### Mundo.

Este mundo es semejante a vn instru mento templado, que nos muestra el tañedor que lo templò,1, 6.

#### N.

#### Nacimiento de Christo.

Obliga amejorar las costúbres, lib. 5. pag. 298. Nacer de donzella fue gran nouedad en el mundo, ibidem. Quando nacio Christo ya cravaron perfecto, ibidem. Fue profetizado el lugar donde nacio, ibidem, 302.

#### P.

#### Passion de Christo.

Profecias clarissimas de l'Isias acerca de la Passion de Christo, lib 5.pag.309. & seq. Porque se llama Christo en su Passion cepa, y raiz hollada: ibidé,312. Comparase Christo en su Passion a vna cierua persiguida de los canes, ibid,320. La Passion de Christo es como vna Tra gedia, cuya representacion da gran gusto al Padre, lib.6.p.336. Christo en su Passion suc figurado en Abel. lib.6. p. 3 14. Item en Isac quando iua a ser sacrificado, ibi,549, El menosprecio que padecio de los Iudios sigurado en el lu-

gar donde aparecio el carnero a Abraham, que fue tras las espaldas, ibi 350. Christo en su Passion sue figurado en la vaca vermeja que Moysen sacrificó, ibid.371.

#### Paz.

Con que metaforas fignifican los Profetas la paz que dizen auer de traer el Messias al mundo, lib.5 p.246. Esta paz fignifica el nombre que le dan de Cordero, ibidem, 250.

#### Pecado original, y actual.

Prueuase por la escritura, y por la experiencia, 4,205. Para remediar sus danos tomò Dios carne passible, ibidem,
207. El pecado de los Angeles porque
no tuuo remedio, ibidem, 208. Fue el
pecado vn publico injuriador de toda
la naturaleza, 4,221. Con quanta razon
Dios le castiga, ibidem. Solamete Dios
encarnado pudo fatisfazer por el de 11
gor de justicia, 4,210. Tiene Christo la
guerra con los pecados, que tienen los
Cieruos con las serpientes, lib.5.p.320.

#### Pecadores.

En la escritura son significados por varios animales, y sauádijas ponçoñosas, lib. 5. p. 247 & 265. Por los sacrametos de la Iglesia se transforman ibidem. Dize la escritura, que habitan azia la Tramontana, por la falta que tienen de amor, ibidem. Los reprobos son como lagunas inmundas, ibidem, 267. Exercita Dios con ellos a sus escogidos, y sir uenle de sal, para que no se corrompanibidem. Los pecadores sueron sigurados en aquellos dos cabritos que por consejo de Rebeca trujo Iacob a Isac, lib, 6. pag. 3 52. Su conuersion es comida gratissima para Dios, ibidem.

#### Pereza.

Es Christovara que açota a los perezosos, y slor para los diligentes, lib.5. pag.295.

# cofas mas notables.

#### Predicados de Dios.

Tiene Dios predicados affirmatiuos y negatiuos: proprios, & improprios, 1, 28, 1.

Prelados.

Los buenos Prelados fon muro de la Iglesia, lib. 5. pag. 266. r.

Predicadores.

7. Son pescadores, y deuen secar y lim piar sus redes, exponiédolas a los rayos del Sol de justicia, lib, 5. p. 267. Deuen imirar a Christo en el zelo de predicar, ibidem, 305.

#### Providencia de Dios.

En que cossiste este atributo, 1,63,2. Tiene Dios prouidencia natural y moral, ibidem. La natural tiene dos actos asaber, criar, y conseruar, ibidem. Y desta alcançaron mas los philosophos gen tiles, 1,64,1. La moral, en que consiste ibidem.

Profecias.

Las profecias que se contienen en el testamento nueno pruenan claramente la verdad de la Religió Catholica, lib, 5. pag, 325, & seq.

R.

Rabinos.

Carta de Rabi Samuel Marrochiano en que muestra ser venido el Messias, 3, 172. Otra carta de Rabi Ismael, en que dize grandes cosas en fauor de Christo, 3, 177. Muchos Rabinos confiessan auer ya venido el Messias al mundo, 5, 228. Confiessan mas algunos la virgi nidad de la Madre del Messias, ibidem 299. Y la diuinidad del Messias, ibide, 305. Isam su Passion, decendimiento al les confiessan de confiessan

burrecion de Christo.

Refloreció Christo resuscitando; que por su passion y muerte estana como stor marchitada, lib, 5. pag, 294. Por la priessa con que resuscito se compara a la Cierua, ibidem, 320. Fue profetizada por muchos Profetas la Resurrecion de Christo, y conocida de los Rabinos, ibidem, 323. Fue figurada en la aurora que dio termino a la lucha de Iacob con el Angel, lib, 6. pag, 353.

Resurrecion de los muertos.

Prueuase por la Escritura, lib,7.p.443.

S. Sabiduria de Dios.

Es Dios sabio por essencia, i,59. Na puede tener opinion, ni sé de cosa alguna, ibidem. Campea mucho el saber de Dios en la fabrica del hobre, 1,60.2. Quanto desparataron los Talmudistas contra este atributo de Dios, 1,59,1.

#### Sacramentos.

Efficacia de los facramentos instituidos por Christo, es argumento efficaz de nuestra santa Fe lib 5 pag. 247. Hazen notables transformaciones en los pecadores, ibidem, 265. Manaron del costado de Christo, lib, 6. p. 343.

Santos.

Visten a Christo con vestidos olorosos, lib, 6, p, 352.

Senales.

Que diferencia ay entre los feñales rememoratiuos, y los pronosticos, lib., 5.p. 284.

Sybillas.

Dan testimonio muy claro de la verdad Catholica, prosetizando la vida, y muerte de Christo, 2,56, & seq. Ité profetizan el Iuyzio y sus señales, ibidema Quantas sueron, ibidem. Por sus prosecias se consirmò el Emperador Constanrino mucho en la Fê, 2,101.

#### simplicidad.

Simplicidad en Dios dize negacion de roda la copolicion, 1, 29, i. Como imi taremos a Dios en este atributo, 1,30,7.

Ccc 2 Spia

# prieda con istritufate compara a

Calienta, riega, y repara la Iglesia, lib. 5.p.265.2. Su morada es en los coraçones quietos, ibidé, pag 303,2: Profecias de su venida al mundo, ibidem, 326. & seq. Escriue la ley de Christo en nuestros coraçones quando los inclina a guardarla, ibidem. Figuras de los esectos que haze en las almas, ibidem, & 327 Los siete dones del Spicitusanto sueron sigurados en los siete cabellos de Sanson, lib, 6.p.373.

Sumo Pontifice.

Instituyo Christo su Iglesia con gouierno monarchico, que es mas perfecto, cuya cabeça es el Sumo PontificeRo mano, 2,105. Quanto mejor sea el gouierno monarchico que el democrarico, y aristocratico se pruena por muchas vias, ibidem, & feq. El infernal enemigo procuta quitar el Paftor, para con mas facilidad matar las ouejas, 2,106. Vna buena femejança para mostrara los He breos fer el Summo Pontifice Vicario de Chilto, 2, 108. Los Emperadores de Roma por reuerencia de Christo, y de fu Vicario mudaron fu filla, ibidem. Hablael Emperador Constantinovnas palabras muy catholicas a este proposito, ibidem. Haze, el milmo, officio de Estribero al Papa S. Syluestro, y le dà fuphrygio, ibidem

## Talmud, y Talmudistas.

Muestrase la ceguedad de los Talmudistas por sumala dotrina acerca de la diuina bondad, 1, 42, y 43. Item acerca de la verdad de Dios, 1, 56, 1. Item acerca de su subsiduria, 1, 59, 1. Niegan estos malua cos a Dios la hora que se le deue por criador y gouernador del mundo, 1, 64, & sequentibus. Talmud quando sue compuesto, y por quien, 1, 43. Los disparates que dize acerca de la bienamenturança, 2, 131, 2. Item acerca de las yirtudes, 3, 191. Otras fabulas del Talmud, ibidem.

Templo.

Con la entrada del Messias en el segundo Templo animaua Aggeo a los Hebreos para trabajar encl, lib, 5. p. 237. Y poresta entrada sue mayor la gloria del segundo, que la del primeto, 5,240. La edificación del Templo hecha por el Messias se entiende de la Iglesia Militante y triunsante, 5,263, & seq.

#### Trinidad.

Incomprehesbilidad, y inefabilidad deste mysterio,1,12,1, & 2. Pide Dios grande reuerencia, y templança, a los q tratan del, ibidem. La razon natural fin fe no puede conocerle, ibid coluna 13-En nuestra pequeñez alcacamos la cau sa de no alcançarle, ibid. Muchas criatu ras nos muestran esta incoprehensibilidad, como son el Sol, nuestra anima, y la fabrica del cuerpo humano, &c.1.12.1 Algunas obras de los hóbres, y aun de criaturas irracionales nos muestran lo mismo, ibid. Por la conteplacion se conoce en Dios ser impossible comprehé derle,1,15,1. Lugares de la Escritura en que nos fue reuelado, i, 15, & sequentibus. Para entenderse mejorel mysterio de la Encarnacion reuelò Dios el mysterio de la Trinidad mas claramente en el testamento nueuo,1,15,2. Declarafe con la fe mejança de los actos de nuestro enten dimiento, y voluntad, i, 21, 1, & feqq. Y con orras mas, 1,23, 2. Reuelaciones y milagros acerca deste mysterio, 1, 24. & segg. Persuade S. Bernardo la fe deste mysterio a vn nouicio con vna buena se mejança,1,26,1,82 2.

## Verdad.

Es gran poder en Dios no poder dexar de dezirla,1,57. Assi como por su in finita sabiduria no puede engañarse, assi por su infinita bondad, authoridad y perseccion no puede engañar, 1,56. Ay en la Iglesia de Christo gran zelo de descubrir verdades, 2,105. Quantas son las reglas de conocer la verdad Catholica, 2,102.

Virtudes

Los actos heroicos de las virtudes de alguna manera dan principio an bienauenturança en esta vida, 1,1 en la voluntad del Catholico vros peto que la fe, y es virtud distincta 20140.

Las virtudes del Messias fueron profeti zadas clarissimamete, su mansedubre su pobreza, &c lib. 5. pag. 303. & seq. F1 N.

